





1908 G. Grote Sche Derlagsbuchhandlung Berlin 45940

Alle Rechte vorbehalten

Einband und Buchschmuck von Heinr. Biegnt, Berlin

Drud von Fischer & Wittig in Leipzig

Inhaltsverzeichnis

|      | Borrede                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Seite<br>VII |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 88   | Erster Abschnitt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 88           |
| Die  | palaftinenfifchen Unfange                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |
|      | Jesus von Nazareth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3            |
| п    | Die Urgemeinde                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 92           |
| Ш    | Die driftliche Mission im eigenen Volte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 132          |
| IV   | Das Judenchristentum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 152          |
| V    | Die ersten dristlichen Schriften                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 173          |
| 88   | Zweiter Abschnitt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 88           |
| Die  | paulinischen Briefe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
|      | Die messianische Bewegung in den Judenvierteln                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
|      | der großen Städte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 221          |
| II   | Die Anfänge des Paulus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 263          |
| Ш    | Die neue Lehre vom Opfertode des Messias                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 300          |
| IV   | Der Galaterbrief                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 315          |
| V    | Der Galaterbrief                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 361          |
| VI   | Die Korintherbriefe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 394          |
| VII  | Der Römerbrief                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 471          |
| VIII | Der Brief an die Christen zu Kolossä und an den                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
|      | Koloffer Philemon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 513          |
| IX   | Kolosser Philemon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 550          |
| 88   | Dritter Abschnitt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 88           |
| Sch  | riften aus ber Zeit bes jubifchen Rrieg                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | eß           |
|      | Das eschatologische Flugblatt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 579          |
|      | Die Apotalypse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 594          |
|      | The supering plant is a second |              |

## Vorrede



as vorliegende Buch ist eine populäre Bearbeitung von Vorlesungen, die ich in den Jahren 1862 bis 1906 an der Universität Heidelberg gehalten habe. Wie ich meine Vorträge über die deutsche Resormation in

der Biographie Luthers veröffentlichte, so lege ich hier die über die älteste Kirchengeschichte einem weiteren Kreise vor. Wenn die seit den Tagen Baurs und Zellers bis zu dieser Stunde eifrig fortgesetten Untersuchungen über die Entstehung des Neuen Testaments ein Ergebnis gehabt haben. so muß es auch möglich sein, dasselbe in Form einer Literaturgeschichte vorzutragen, so wie Gervinus und Vilmar die Geschichte der deutschen Literatur vorgetragen haben. Das vorliegende Buch will nicht eine Streitschrift sein, sondern ein Lesebuch. Nicht der kritische, sondern der literaturgeschichtliche Standpunkt war für die Erzählung maßgebend. Mit den Religionslehrern den Stoff für den Unterricht, mit den Predigern den geschichtlichen Hintergrund ihrer Texte zu erwägen, war meine Absicht, vor allem aber möchte dieses Buch gebildete Laien einführen in die Probleme der ältesten Kirchengeschichte. Gerade in jüngster Zeit ift auf diesem Gebiete mit großem Erfolge gearbeitet worden. Erfreuliche neue Funde haben das eine und andere Gebiet der urchristlichen Geschichte heller beleuchtet. Das Verhältnis der neutestamentlichen Theologie zu der gleichzeitigen judischen, aus der sie hervorgegangen

ist, haben Schurer, Bousset u. a. mit gründlichster Kenntnis der einschlägigen Literatur dargelegt und damit eine emp= findliche Lucke ausgefüllt. die die Tübinger Schule offen gelassen hatte. Bu der Herleitung der driftlichen Theologie aus dem Hellenismus bildet ein im Reuen Testamente "entdecktes Judentum" eine durchaus nötige Erganzung. Es erklärt sich aus der Natur der Aufgabe, daß eine völlige übereinstimmung der Meinungen auf diesem Gebiete wohl nie wird erreicht werden. Kriterien, die er= laubten. Früheres und Späteres in den Evangelien mit unfehlbarer Sicherheit zu sondern, gibt es nicht. Ein Ende des Streits ist darum nicht abzusehen. Solange es verschiedene Individualitäten gibt, wird auch die Meinung darüber eine verschiedene sein, was Jesus, Paulus, Johannes und die andern gesagt haben könnten und was nicht? Große Gelehrte haben bei dieser Sachlage überhaupt für unmöglich erklärt, ein Leben Jesu schreiben. Allein entbehren können wir die Untersuchungen über das Urdatum unserer Religion nicht, nur darf man von ihnen nicht mehr erwarten, als sie leisten können. Lediglich darum kann es sich handeln, die relativ sicheren Außerungen Jesu in einen für uns noch verständlichen Busammenhang zu bringen, ohne einen modernen Pragmatismus in sie hineinzutragen. Aus den gleichzeitigen Dotumenten haben wir sie zu erklären, nicht aus unserer Psychologie oder Dogmatik. Man begnügt sich darum am besten, den Rreis der Interessen, Gedanken und Stim= mungen zu charafterisieren, die uns in unseren Quellen entgegentreten. Je gewisser es sich hier um die heiligsten Erinnerungen der Menschheit handelt, um so verkehrter wäre es, dieselben in einen willfürlichen Zusammenhana einzuspannen. Eine freilassendere Hand wird hier wenigsten fehlgreifen. Auch in betreff der Zeichnung des Selbstbewußtseins Jesu erwarte man feine allzu sicheren Linien. "Selbstbewußtsein Jesu!" Als ob wir Ahnung hätten, wie in solchen Häuptern die Gedanken

sich bewegen! Wovon sprische Propheten träumen, das kann tiefen Wahrheitsgehalt haben, aber mit dem, was wir Modernen Gelbstbewußtsein nennen, hat es feine Ahn-Wer gestehen muß, daß das Selbstbewußtsein seines Kindes, das er auf den Knien geschaufelt, dessen Entwicklung er mit Liebe begleitet, bis er es in den Sara leate, ihm bennoch im letten Grunde ein ungelöstes Rätsel geblieben sei, wird mit wenig Zuversicht daran gehen, das Selbstbewußtsein eines Propheten zu zeichnen, der por bald zwei Jahrtausenden unter der Sonne Spriens gepredigt hat. Der innerste Kern des Versonlebens bleibt immer ein Geheimnis. Das Leben Jesu vollends ist ein Ausschnitt aus der altorientalischen Geschichte, die nicht verständlicher wird, wenn man palästinensischen Gottes= männern die Motive unseres reflektierenden Jahrhunderts unterlegt. Das unmittelbare Wissen ihres Gefühls war eine Offenbarung aus einer anderen Welt; unsere Erkenntnisse sind Produkte der Beobachtung und der Reflexion. die wir täglich abwägen und stündlich berichtigen. Das Bewußtsein Jesu hat nicht diesen Ursprung und ist uns eben darum ein verschleiertes Bild, das jeder sich anders deutet. Dieses Problem ist durch achtzehnhundert Jahre ein Problem geblieben, über das jede Generation anders urteilte. Wer in den Katakomben den Christus gesehen hat mit dem ernsten, geisterhaft drohenden Blicke des Weltrichters, oder in S. Marco zu Florenz den lieblichen Christus des Fiesole mit den reinen, kindlichen Zügen, und das raphaelische Jesustind auf dem Arm der Sixtina mit den weltverfündenden Augen und den bleichen jüdischen Lehrer auf Tizians Zinsgroschenbild, bis herab zu Thor= waldsen und der neuesten Schule, die den Heiland der Welt als überzeugten Sozialisten abbildet, der weiß, daß jedes Jahrhundert einen anderen Christus hatte. Diese Künstler meinten den biblischen Jesus zu zeichnen und zeichnen doch nur ihren eigenen Traum, das heißt sich und ihre Zeit. Das beliebteste Thema der mittelalterlichen Malerei war

die Verkündigung des Engels an Maria. heute noch Mariä Verkündigung? Auch strenggläubige Dogmatiker schieben sie in ihrer Glaubenslehre beiseite. denn nicht nur die Vorstellungen der Künstler von Jesus. sondern auch die der Theologen haben sich mit jedem Jahrhundert geändert. Erst war Jesus der jüdische Messias, dann der griechische Logos, dann der wesensaleiche Sohn. dann der germanische Herzog und Heliand, dann der mnstische Bräutigam der Seele, dann der Richter, der por allem den rechten Glauben verlangt. In der furzen Spanne unserer eigenen Erinnerung erlebten wir eine philosophierende Christologie, für die Christus nur im Bewußtsein Gottes Bräexistenz hatte und eine andere, für die das Leben Jesu ein Mythus ist und auch diese Anschauungen haben ihren Lauf bereits vollbracht und sind abgelöst von der historischen Schule, die an die Stelle des Christus des Glaubens den Jesus der Geschichte setzen möchte. Hundert Hypothesen bieten sich an, aber was ist die objektive Wahrheit? Leider wird die Antwort darauf noch lange auf sich warten Um ein Leben Jesu zu schreiben, nach den Forderungen der Geschichtswissenschaft, dazu sind unsere Quellen nicht reichlich genug und zu wenig durchsichtig. Wir mussen uns darein finden, daß sich das Größte ebenso der Beobachtung entzieht wie das allzu Unbedeutende, das nur wenige Spuren seines Daseins hinterließ. Gerade die höchsten Berge sind es, auf denen die Wolken und Nebel sich am dichtesten niedergelassen haben; ihre Umrisse sind ver= schleiert, aber sie stehen darum dennoch fest. Eine Biographie Jesu, wie sie Plutarch und Cornelius Nepos von ihren Helden geben, werden wir von Jesus niemals besitzen, dafür haben wir sein Evangelium. Er selbst hat seinen Jüngern nicht geboten, seine Personalien zu sammeln oder über ihn zu theologisieren, sondern zu predigen vom Gottes= reich. Damit wird auch die Kirche von heute sich beruhigen mussen. Sie hat nicht die Aufgabe, Jesu Leben zu ermitteln, sondern es ist ihr aufgetragen: "Lehret sie

halten alles, was ich euch geboten habe!" So wird es allewege sicherer sein, sich an das zu halten, was Jesus befohlen hat, als über das zu streiten, was andere über ihn saaten. Auch wollen wir die Bedeutung einer Biographie für den Begründer unserer Religion nicht übertreiben. Wenn ein Ding sich selbst zu erhalten und fortzusetzen vermag, so braucht man, nach einem tiefsinnigen Worte von Lionardo da Vinci, keinen weiteren Beweis seiner Existenz. Sollten sich alle Nachrichten über Homer oder Dante als zweifelhaft herausstellen, so bliebe ihr Lebenswerk darum um nichts weniger unsterblich. Was trägt es schließlich aus, ob der Pfarrer auf der Kanzel spricht: "Jesus sagt" oder: "so sagt das Evangelium?" Wenn ein Wort des Evangeliums nicht von Jesus direkt gesprochen worden sein sollte, so ist es doch von ihm in letter Reihe veranlaßt und auch so sein Wort. Etwas mehr Toleranz für die Empfindungsweise anders gestimmter Seelen, etwas weniger Rechthaberei und Unfehlbarkeit und die Parteien werden auch diese Gegensätze überwinden können, ohne die Kirche zu sprengen. Bei den sogenannten Glaubensstreitiakeiten spielt die Streitsucht meist eine größere Rolle als der Glaube, denn der wahre Glaube ist zu allen Zeiten eine seltene Sache gewesen; auch ist er nicht an bestimmte Formeln gebunden. Man kann die dogmatischen Festsetzungen der Kirche über die Person Jesu ablehnen und doch mit Goethe überzeugt sein, der menschliche Beist werde über die Hoheit und sittliche Kultur, wie sie in den Evangelien schimmert und leuchtet, nicht hinaus= kommen. Daß eine Gestalt wie die Jesu im Bewußtsein der Menschheit lebte, an der sie sich aufrichten konnte, die sie lehrte, sich zusammenzufassen und sich nach dem Guten ju ftreden, die fie tröftete im Elend und zügelte im Blüd, war ein unendlicher Segen. Unter allen Kulturwerten ist sie und bleibt sie auch heute noch der unentbehrlichste. Aber sie hätte diese erlösende Wirkung nicht geübt, hätte man den Menschen gesagt, sie dürften Jesum sich nicht in

ihren eigenen Denkformen vorstellen, sondern in denen ihrer Großväter oder Urahnen. Auch ihn mussen wir mit unseren eigenen Augen sehen, nicht mit denen vergangener Jahrhunderte. Das Wiederholen von Vorstellungen, die heute niemand mehr versteht und innerlich erfährt, hat keinen Wert. Es werden auch wieder Generationen kommen. die mit anderen (wer an den Fortschritt der Menschheit alaubt, wird sagen besseren) Augen sehen, aber auch dann wird es Leute geben, die sich von dem überlieferten ungern trennen und auch sie werden zu ihren Seiligen beten: "Rettet euer Bild in meiner Seele!" Stets wiederholter Geburtsschmerz gehört zum Wesen des geistigen Fortschritts. Ein bekanntes Wort von Gustav Dronsen saat: "Es gibt keine objektive Geschichte," denn die Geschichte bietet uns nicht die Tatsachen, sondern Urteile von Menschen über die Tatsachen. Urteile, die von Geschlecht zu Geschlecht sich wandeln. So aut wie unser ganges Weltbild ist unser Geschichtsbild ewigem Wechsel unterworfen.

Seit ich zuerst im Jahre 1862 zu diesen Fragen das Wort nahm, habe ich auf dem Katheder und am Schreibztisch ihnen unausgesetzt Arbeit und Nachdenken gewidmet. Wohlmeinende werden es verstehen, daß ich das Bedürfnis empfinde, ehe ich die Feder aus der Hand lege, frühere Irrtümer zu berichtigen und angegriffene Positionen, die ich für nicht widerlegt halte, besser zu begründen. Ist man in das achte Jahrzehnt seines Lebens eingetreten, so sieht man vieles anders an als im dritten, man hat aber auch den begreislichen Wunsch, seine schließliche überzeugung klar zu sormulieren und was in uns selbst so

lange im Flusse war, ans Trocene zu ziehen.

Heidelberg, am 30. September 1908.

Hausrath.





## Erster Abschnitt Die palästinensischen Anfänge



## Jesus von Nazareth



Tie Frage nach der Entstehung des Neuen Testaments ist für den denkenden Bibelleser eine notwendige, denn wie von jedem Buche, so gilt auch von dem Neuen Testamente das Wort Platos im Phädrus: "Die Schrift an

und für sich ist tot und bedarf stets der Nachhilse ihres Baters. Sie kann nicht antworten, wenn man sie fragt und sich nicht verteidigen, wenn man sie angreist." Könnte sie es, so würde sie hinweisen auf die Zeit, deren Sprache sie redet, auf die Verhältnisse, die sie zu berücksichtigen hatte, auf die Personen der Verfasser, die so und nicht anders geartet waren. Die neutestamentlichen Vücher sind geschichtliche Dokumente, hervorgegangen aus den bewegten Erlednissen der alten Kirche und mithin nichts anderes als der literarische Niederschlag der urchristlichen Geschichte. So ist es zum Verständnisse des Neuen Testaments unerläßlich, die gleichzeitige Geschichte der Kirche Schritt su versolgen und ihr jeweils diejenigen Schriften einzureihen, die sich auf die betressende Phase der Entwicklung beziehen.

Wie stellen wir uns nun die Anfänge der Bewegung vor, aus der unsere ältesten neutestamentlichen Schriften hervorgegangen sind? Die sogenannte Mythentheorie, nach der Kritiker wie Bruno Bauer, Allard Pierson, Loman, Kalthoff u. a. die Gestalt Jesu für eine religiöse Dichtung erklärten, zur Versinnbildlichung des griechischer

Tugendideals, hat heute nur noch wenige Anhänger. Rach Bruno Bauer, der diese Theorie am frühesten und klarsten verfocht, ware die Gestalt Jesu das Bild des Weisen, das die römische Philosophie suchte. "Irgendeinen guten Menschen," saat Seneca (Ep. 11), "müssen wir uns aus= suchen und immer vor Augen haben, damit wir so leben und handeln, als ob er uns zuschaue. Glücklich, wer einen solchen verehren kann, so daß er sich selbst nach seinem in der Erinnerung lebenden Bilde gestaltet." Aus einem solchen Bedürfnisse soll auch das Evangelium von Jesus Christus entsprungen sein. Die Legenden von Pythagoras, Numa, Apollonius von Tyana wären also Parallelen zum driftlichen Evangelium. Geschichtlich nachweislich sind anostische Schulen durch ähnliche Heilsgeschichten aus philosophischen Gesellschaften religiöse Vereine geworden. Ahn= lich wäre es, nach Bruno Bauer, mit der Entstehung der driftlichen Kirche zugegangen. Um das Evangelium von einem erschienenen Erlöser sammelte sich eine Schule, die durch religiöse Verehrung ihres mythischen Stifters sich zur Kirche umbildete. Jesus ift diesen Gelehrten ein Ideal= bild, keine geschichtliche Gestalt. Ein großer Dichter, der Urevangelist, soll die Gestalt Jesu geschaffen haben, so wie Kinkel seinen Otto der Schütz oder Mügge seinen Erich Randal schuf. Der Leserkreis dieses Buches war die Keim= zelle, aus der das Urchristentum hervorgegangen ist. "Die Götter sind die Bünsche der Menschen," sagte Feuerbach. So soll auch Jesus nur ein Wunsch sein, der Wunsch der frömmsten Griechen oder messiasgläubiger Juden nach Wirklichkeit des Ideals. In dieser Form ist die Meinung überlebt. Der individuelle, hiftorische Kern der Geftalt Jesu hat allen kritischen Säuren und Auflösungsversuchen einen siegreichen Widerstand entgegengesetzt. Die Geschichte der Tausbewegung des Johannes und der Verkündigung des gekommenen messianischen Reiches durch Jesus von Nazareth gliedert sich durchaus ergänzend ein in die Gesschichte des jüdischen Volks, wie Philo und Josephus sie

berichten. Auch die römischen Historiker vom Anfang des zweiten Jahrhunderts, Tacitus, Sueton, Plinius, leiten das Christentum von einer Persönlichkeit ab, die sie bald Chrestus, bald Christus nennen, an deren Geschichtlichkeit sie aber nicht zweifeln. Auch die zahlreichen Beziehungen des Evangeliums auf Herodes den Großen, Antivas, Aretas. Herodias, auf Vilatus, der die Galiläer über ihren Opfern hinschlachtete, auf den Turm von Siloah, auf Archelaus, hinter dem seine Untertanen die Gesandtschaft an Augustus herschicken: "wir wollen nicht, daß dieser über uns herrsche", sind geschichtliche Erinnerungen und nicht erdichtete Mathen. Als solche hätten sie im Zusammenhang der Dichtung von einem Erlöser der Menschheit keinen Zweck. Das alles ist historische Aberlieferung und nicht ersonnene Allegorie. Aus dem vorausgesetzten Zweck, ein Tugendideal, ein= gekleidet in die Geschichte eines wundertätigen Messigs, aufzustellen, wie die griechische Philosophie ähnliche in den Bildern ihrer Weisen besaß, würden zahlreiche Züge der Erzählung herausfallen. Wir erinnern an die Frage: "Was nennest du mich gut, niemand ist gut", an die Rede der Galiläer, Jesus sei ein Fresser und Weinsäufer, an die Erzählung, daß Mutter und Brüder Jesum für wahn= sinnig erklären wollten, an das Versagen seiner Wunder= fraft in Nazareth, an den Ruf: "Mein Gott, mein Gott, was haft du mich verlassen?" in der Todesstunde<sup>1</sup>). Alle diese Worte widersprechen dem von Bruno Bauer unterstellten Zweck. Der Dichter eines Idealbildes hätte diese Züge nicht erfunden; das Evangelium erzählt sie, weil sie ihm überliefert sind. Heute gilt als ausgemacht, daß Johannes der Täufer und Jesus in Kontinuität des hebräischen Prophetentums auftraten und nicht aus den geiftigen Bewegungen der griechisch=römischen Welt erklärt werden können. Der Standpunkt Bruno Bauers scheitert

<sup>1)</sup> Bgl. Schmiedel, Die Person Jesu im Streite der Meinungen der Gegenwart, S. 7. Leipzig, 1906.

schon an den äußerlichen Voraussetzungen der evangelischen Erzählung. Der Entstehung in Rom oder Hellas wider= spricht die Tatsache, daß alle Bilder des Evangeliums auf jüdischer Erde gewachsen sind. Das Niederbrennen der Stoppeln, das ein Tag des Gerichts wird für das versteckte Ottern= und Schlangengezüchte, die Landwirtschaft nicht mit Sklaven, wie in Italien, sondern mit Tage= löhnern, die am Abend ausbezahlt werden, die Schar der Blinden und Aussätzigen, die täglichen Reibungen mit Samaritern und Zöllnern, die levitisch Unreinen, die Steinigungen und die Lynchjustig, die Beziehungen auf die Lokalitäten am See, am Jordan, am Tempelberg weisen überall auf Palästina als auf den Boden, wo das Evan= gelium erwuchs, nicht auf Rom. Das fünfte Evangelium, wie Renan die palästinensische Landschaft genannt hat, lehrt uns erst die vier schriftlich überlieferten verstehen. "Die Gestalt Jesu," sagt Weinel<sup>1</sup>), "trägt in den drei ersten Evangelien so viel Lokalfarbe, das Aramäische, Jesu Muttersprache, schimmert überall so deutlich durch, daß ein griechischer Italiker des zweiten Jahrhunderts niemals eine solche Gestalt hätte erfinden können. Nicht am Sofe der Kaiser, nicht in dem Rom des zweiten Jahrhunderts. nicht im Ropfe eines hellenischen Dichters, sondern in Galiläa und in der Wirklichkeit ist Jesus zu Hause. Am See, wo die Fischer ihre Nete auswerfen, auf dem Berge, wo die Feuerlilien blühen und das Korn im Abendwinde rauscht, wo die Bögel in den Büschen dem Schöpfer ihr Abendlied singen, da ist seine Heimat, da hat er wirklich gelebt. Und dieses Leben glüht noch heute in seinen Worten." Stoische oder platonische Humanitätsideale, deren dichterischer Verkörperung das Evangelium dienen soll, können wir in Palästina nicht nachweisen. Philosophische Paradigmen sind blutlose Schemen, die Gestalt Jesu aber ist Leben und Wirklichkeit. Das Evangelium ist der Ab=

<sup>1)</sup> Heinrich Weinel, Jesus im neunzehnten Jahrhundert, S. 60.

schluß jener Geschichte, deren Träger Propheten und Psalmisten gewesen sind. Seit der Gründung des Makkabäerstaates hatte die prophetische Schule nur literarisch gewirkt. mit dem Einbruch der Römer in das Erbe Jehopas berichtet Josephus wieder von religiösen Volksbewegungen und religiösen Kührern, die bei ihm, dem überläufer, freilich Betrüger und falsche Propheten heißen. Die Erwartung, daß die von den Propheten verheißene Heils= zeit für Israel endlich doch anbrechen werde, war seit den Tagen der Makkabäer im Volke lebendig geblieben. Träger derselben war das Buch Daniel, das zwischen der Ent= weihung des Tempels durch Antiochus IV. und der Reinigung desselben durch Judas Makkabäus, also zwischen 168 und 165 v. Chr. verfakt wurde. Wenn Josephus den Daniel den süßesten der Propheten nennt, dessen Verheikungen in höchstem Ansehen ständen 1), so wissen wir damit auch, woher der Glaube an die bevorstehende Vernichtung des letten Weltreichs, die Hoffnung auf den Stein, nicht von Menschenhand, stammte, der den Koloß mit tönernen Füßen zum Falle bringen wird. Durch Daniel wurde es zum Zeitbewußtsein, daß man in der letten Stunde lebe und das Ende vor der Tür stehe. Niemand hat diese Überzeugung sicherer ausgesprochen als Paulus mit dem Worte: "Die Gestalt dieser Welt ist im Wandel begriffen" (1. Kor. 7, 31). Was Jesus vor dem Hohenpriester als seinen Glauben bekannte, daß der Menschensohn auf den Wolken des Himmels kommen werde in der Macht und Herrlichkeit Gottes, das war der Glaube gerade der Frömmsten. Die ganze jüdische Literatur dieser Epoche, das erste Makkabäerbuch, Henoch, das Bsalterium Salomonis, die jüdische Sibylle, Philo, die

<sup>1)</sup> Ant. X; 10, 7. 11. Es ist das eines der merkwürdigsten Beispiele, was ein Buch auszurichten vermag. Wie der Römersbrief im sechzehnten Jahrhundert das Papsttum umgeworsen hat, so hat das Danielbuch im ersten das römische Reich untergraben.

Jubiläen, die Apokryphen und Targume enthalten Sin= weise auf die kommende messianische Herrlichkeit1), die des Josephus Zeugnis bestätigen, daß Daniel der Lieblingsprophet dieser Zeit war. Aus dieser schwärmerischen Ers regung des mit Apotalppsen genährten religiösen Bewußt= seins, aus diesen Hoffnungen, Leidenschaften, Schriftträumen ist das Ende des Judentums und der Anfang des Christen= tums zu verstehen. Gestalten des Evangeliums gleich Simeon von Jerusalem oder Joseph aus Ramathaim, "die warten auf das Reich Gottes", sind symbolische Re= präsentanten dieser Zeitströmung. Daß Jesus gerade von den Dämonischen in den Evangelien so häufig als der Sohn Davids, als der Heilige Gottes begrüßt wird, ist auch ein Symptom, wie die messianische Erwartung, die die Schriftgelehrten in ihren Apokalppsen verkünden, zu einer lebendigen Volksvorstellung geworden ist, die den gemeinen Mann erfüllt. Von dieser Höhenlage des apokalyptischen Zeitbewußtseins war die höchste Erhebung, das messianische Selbstbewußtsein einzelner geschichtlicher Bersönlichkeiten, leicht zu erreichen und durch Propheten, Vorläufer und patriotische Bandenführer wurde es auch er= reicht. "Israel besaß die Religion der Hoffnung, wie nicht entfernt ein anderes Volk. Mit dem gleichen Rufe: "Das Reich muß uns doch bleiben', mit dem das Christentum entstand, ging Israel in seinen Bernichtungskampf2)." Trägerin des nationalen Gedankens war die Familie des Galiläers Judas, die von der Wiederaufrichtung des Reiches Davids träumte. Wir können den ganzen Stamm= baum dieser Familie aufstellen ) von Ezechias dem Bater des Judas, den Herodes hinrichten ließ, bis herab zu Eleazar, der die lette Feste Ifraels, Masada, gegen die Römer

<sup>1)</sup> Die Belegstellen in meiner neutestamentlichen Zeitgeschichte I, 189—204. Bgl. Bousset, Die Religion des Judentums, S. 9 ff.

<sup>2)</sup> Wernle, Die Anfänge unserer Religion, S. 21. 3) Bgl. Bousset, Die Religion des Judentums, S. 187.

verteidigte. Diese Leute sind die Biasten (Matth. 11, 12), die das Reich Gottes mit Gewalt an sich reißen. Daß Audas, der Galiläer, der erste, der aus Anlak der Schakung des Quirinius in der Zeit, da Jesus noch ein Knabe war, sich gegen die Herrschaft der Keiden erhob, ausdrücklich als Messias aufgetreten sei, erzählt Josephus nicht, aber er gibt zu, daß Judas die Lehre seiner Schule praktisch durchzuführen beabsichtiate. Diese Lehre war aber die. daß Gott seinem Volke das Reich verheißen habe. Das war die vierte Philosophie, die Josephus neben die der Sadduzäer, Pharisäer und Essäer stellt und die die Lehre ver= fündete: "Der Gott, der Eisen wachsen ließ, der wollte keine Knechte." Bald hören wir auch von anderen, die gleich Moses das Volk in die Wüste bescheiden, oder gleich Josua die Mauern der von den Heiden besetzten Davidsstadt durch ihr Machtwort umwerfen wollen. Selbst den benachbarten Samaritern teilte diese Erregung sich mit, und wegen des Zusammenstoßes mit einem solchen messianischen Bropheten ist Pontius Vilatus zu Fall gefommen. Ein Betrüger, in dem man zuweilen den später am Hofe des Kelix lebenden Samariter Simon Magus hat sehen wollen, betörte mit seinen Lügen die Samariter so, daß das ganze Volk sich am Garizim versammelte, weil "der Meister im Lügen" ihm versprochen hatte, er wolle ihm die heiligen Gefäße der Bundeslade verschaffen, die Moses dort vergraben habe 1). Wohlbewaffnet fanden sich die Samariter bei dem Flecken Tirathana ein, um hier ihre ganze Streitmacht zusammenzuscharen. Die heiligen Befäße sollten nämlich zum messianischen Reiche wieder zum Vorschein kommen und ihr Wiederfinden bedeutete

<sup>1)</sup> Nach anderen wurden die Tempelgeräte von Jeremia oder von den Engeln des Herrn auf dem Berge Nebo verborgen, das mit sie dis zu den letzten Zeiten bewahrt seien, 2. Makk. 2, 4—8. Bgl. Bousset, Die Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter, S. 227.

den Sturg der Heidenherrschaft. Als einen Versuch des Umsturzes faßte auch Vilatus diese Massenbewegung auf und besetzte die Zugänge zum heiligen Berge mit Reiterei und Kukvolk. Es tam zum Zusammenstoß; eine Menge ber Samariter wurden niedergehauen, viele gefangen ge= nommen, die übrigen in die Flucht gejagt. Vilatus, der in den jüdischen Quellen überhaupt als ein Blutmensch geschildert wird, ließ dann noch die Vornehmen und Ein= flufreichen unter den Gefangenen hinrichten. Die Volks= ältesten wußten aber Vitellius, den Präses von Sprien, zu überzeugen, daß ihnen unrecht geschehen sei, da sie nicht, um einen Aufstand zu erregen nach dem Garizim gezogen seien, sondern um zu beraten, wie sie den Bedrückungen des Pilatus ein Ziel setzen könnten. Bitellius ernannte darum seinen Freund Marcellus zum Profurator und schickte Pilatus nach Rom, um sich vor dem Kaiser zu rechtfertigen. Aber ehe Vilatus dort ankam, war Tiberius im März 37 gestorben. Daß die Massen, die zum Garizim emporstiegen, ebenso wie die, die am Jordan sich um den Täufer sammelten, von religiösen Hoffnungen aufgewirbelt waren, ist nicht zu verkennen. Einige Kunde von den messianischen Erwartungen des Judentums war schon zu Virgils Zeit nach Rom gedrungen und der Dichter hat in seiner vierten Ekloge dieses Motiv geschickt benutt. Auch den römischen Historikern ist nicht unbekannt, das Vespasians Krieg mit den Juden ein Krieg gegen Israels messianische Erwartung war. "Im ganzen Drient," meldet Sueton (Bespas. 4), "hatte ein alter und fester Glaube allgemeine Verbreitung gewonnen, daß nach einem Schicksalsschlusse um diese Zeit Leute, welche von Judäa ihren Ausgang nähmen, sich der Weltherrschaft bemächtigen würden." Desgleichen sagt Tacitus von den Juden (Hist. 5, 13): "Den meisten wohnte die überzeugung bei, in den alten Schriften der Priefter stehe, zu derselben Zeit werde ge= schehen, daß das Morgenland aufblühe und von Judäa die Weltherrschaft ausache." Den Grund zur Erhebung der Juden suchte man also auch in Rom in der Messias= erwartung des Judentums.

Aber ein Volk, das von den Propheten und Psalmisten erzogen war und noch täglich im Gebete mit ihnen ver= kehrte, konnte sich nicht mit so äußerlichen Hoffnungen beanugen, wie sie in der Schule des Judas Galilaus fort= lebten. Die gespannte politische Lage hatte auch dem religiösen Glauben an die von den Propheten verheißene Heilszeit neue Energie und gesteigerte Schwungtraft gegeben. Zwar Antipas, der Johannes tötete, und Vilatus, der Jesum kreuzigte, werden auch diese Propheten unter die Aufrührer gerechnet haben, wie Gamaliel Jesum in eine Reihe stellt mit Judas und Theudas, aber es war eine weit tiefere Auffassung der verheißenen Heilszeit, die in Johannes und Jesus zu Wort kam. Psychologisch zu verstehen ist es. daß Hoffnungen und Erwartungen, die schon so lang und so tief ein ganzes Volk erregten, schließlich in der Brust manches tapferen Mannes zum Entschlusse reiften. Das Auftreten der patriotischen Führer, die Josephus falsche Propheten nennt, des Täufers Johannes, des Menschen= sohns von Nazareth, haben alle diese Lage zur Voraus= sekung. Sie allzumal sind nur Wellen in dem brausenden Strome der Zeit. Die ursprünglich politische Bewegung nahm aber mit der religiösen Wendung, die der Täufer ihr gab, unerhörte Dimensionen an. Die durch Zerknirschung, Angst und Hoffnung zusammengeführten Scharen schienen darum dem Tetrarchen Antipas nicht minder gefährlich als die Haufen des Galiläers und die Unruhen der Samariter, und er schloß den Bropheten in der Berafeste Macharus am Toten Meere ein, und als der Brediger seine illegitime Che mit Herodias rügte, sorgte diese für seine Enthauptung. Jesus aber sprach wehmutsvoll: "Elias ist gekommen, aber sie haben an ihm getan, was sie wollten." Die Spruch= sammlung des Matthäus hat (11, 2—19) die Worte Jesu über den Täufer zusammengestellt, die uns über das Ber= hältnis beider Propheten zueinander orientieren. In der

Rede, die Jesus über den Täufer an das Bolk richtet. werden ihm, dem Genossen der Jordantaufe, alle Eindrücke jener Tage wieder lebendig, der Prediger im Kamelsfell, das Rohr am trüben, langsam fließenden Strome, die Steine, die in der Wüste hingestreut sind, nichts hat er vergessen. Auch tat es not, daß ein starker Odem die Flamme der Bolksbegeisterung wieder anfache, denn sie war am Verlöschen. Jesu Rede sett eine starke Enttäuschung des Volkes voraus, das nicht gedacht hatte, die gewaltige Bewegung werde so ohne greifbare Folgen verlaufen. Gegenüber diesem Umschlag der Stimmung nimmt sich Jesus seines Vorgängers an. "Was seid ihr hinausgegangen zu sehen?" fragt er nicht ohne Ironie die Galiläer. "Wolltet ihr ein Rohr sehen, das im Winde hin und her weht?" Aber der Täufer sah nicht aus wie einer, der nach der aura popularis herüber= und hinüberschwankt. Dachten sie ihn auf ihre Wege zu ziehen, so hatten sie die Rechnung ohne den Wirt gemacht; er fragte nichts nach ihrem Beifall oder nach dem Stirnrunzeln des Antipas. Sie klagen jetzt über des Täufers harte Sitte, seine sauere Miene, seine strenge Askese; er hat einen Dämon mit seiner Fasterei. lästern sie. Und wieder spottet Jesus: "Was seid ihr hinausgegangen zu sehen, wolltet ihr einen Menschen in weichen Kleidern sehen?" Den mußten sie nicht in der Steppe suchen. "Die weiche Aleider tragen, sind in der Könige Häusern." Johannes ist heute der, der er gestern war; aber sie selbst haben sich seitdem anders besonnen. Damals suchten sie einen Propheten, und das war Johannes, ja noch viel mehr war er. Er war der Weabereiter des Reichs, der Elias, der von dem Maleachi geweissagt hat: "Siehe ich sende den Boten des Bundes, den ihr wünschet. Er kommt, spricht Jehova der Heerscharen, wer aber erträgt den Tag seines Kommens und wer bestehet bei seinem Erscheinen! Denn er ist wie Feuer des Schmelzers und wie Lauge der Kleiderwäscher." Mit solchen Worten recht= fertigt Jesus den Vorläufer, der für ihn auch jetzt noch

der Größte ift, den je ein Weib geboren hat. den letten Streitgesprächen im Tempel (Matth. 21, 25 f.) ist Jesu die eigene Vollmacht genau verknüpft mit der des Täufers; war jene von Gott, so auch die seine. Indem der Prophet von Nazareth die Prediat des Täufers wieder aufnimmt, bekennt er sich zu der überzeugung von der Nähe des Reichs, für das die Pharisäer agitierten, die Patrioten kämpften, die Zeloten starben und die in den apokalnptischen Büchern in brennenden Farben ausgemalt Näher zu erklären brauchte er vorerst diese Losuna: "Das Reich ist nahe herbei gekommen," nicht; sie war ja die Parole der Zeit, die jeder verstand. Das Auftreten des neuen galiläischen Propheten ist also nur ein zweiter Schritt auf der Bahn, die der Täufer eröffnet hatte. Auf ben Boten, der zur messianischen Hochzeit einlud, folgte der Bräutigam. Wir sehen in diesem Fortschritt nur die naturgemäße Entwicklung der Volksbewegung. Wollte sie nicht rückwärts fluten, so mußte sie vorwärts drängen. Diese eschatologischen Ideen vom nahen Endgerichte hatten eine Gewalt über die Gemüter erlangt, der sie nicht mehr zu widerstehen vermochten. Der Täufer sprach: "Das Reich ist nahe herbeigekommen," Jesus sagte: "Das Reich ist da." So folgte auf die Verheißung die Erfüllung. Das Reich ist eine geistige Sache, man mußte die Menschen nur lehren es zu schauen. Lerne nur das Reich ergreifen, denn das Reich ist immer da! Gott wird auch äußerlich seine Verheikungen erfüllen, bis dahin aber suche jeder die Vorbedingungen dazu in der eigenen Brust. Das Reich ist inwendig in euch! Das war die neue Wendung, die Jesus der messianischen Verkündigung gab. Wenn man gesagt hat, kein Wohltäter der Menschheit sei auf so leisen Sandalen durch die Welt gewandelt wie Jesus, so kann sich das nur auf das Schweigen der Geschichte über seine Anfänge beziehen, denn wo sie ihn erwähnt, ist sein Name Schlachtruf und schmetternder Posaunenklang. "Ich bin nicht gekommen Frieden zu bringen, sondern das Schwert."

Und doch war dieser Christus in erster Reihe ein Prediger des Friedens, der aute Hirte, der dem verlorenen Lamme nachgeht. Barmbergiakeit, Mitleid mit den Armen, Hirtensinn, tiefes, schmerzliches Erbarmen mit dem Elend der Welt war der Grundton seines Lebens, während die Gegner ihn in eine Reihe mit einem Judas, Theudas und anderen politischen Messiassen stellten (Apg. 5, 36 f.) und ihn darum den Tod des Aufrührers und Hochverräters sterben ließen. Aus der Not der Zeit, aus dem Elend des Volkes, das ihn jammerte, aus dem Anblick einer Herde, die keinen Hirten hatte, ist Jesu Entschluß geboren, diesen Verlassenen ein Heiland zu werden. Dieser Messias ist. nach Baul Schmidts zutreffendem Ausdruck, "der Bevollmächtigte der göttlichen Barmherzigkeit"1). Er kam als Retter, aber von innen. Der Sache nach war er Prophet, doch Prophezeiung und Erfüllung fielen bei ihm zusammen. Durch die zentrale Stellung, die Jesus der Barmherzigkeit gibt, durch den Dienst am Nebenmenschen, der der einzige Gott wohlgefällige Gottesdienst ist, unterscheidet sich die Religion Jesu von allen früheren. Sie war und ist der kühnste Angriff auf das Elend dieser Welt, denn sie lehrt ihre Jünger. mit schwacher Menschenhand unverdrossen den Riesenberg des menschlichen Elends Scholle für Scholle abtragen.

Jesu Versuch, die von den Propheten verheißene Heilszeit durch eigenes Borgehen zu schaffen, hatte Vorgänger gehabt. Schon die alte Zeit hatte Richter gekannt, die Gott seinem Volke sendete, wie auch heute noch in der semitischen Welt je und je ein Mahdi aufsteht, ein Wort auszurichten, das ihm sein Gott in die Seele gelegt hat. Auch der Täuser trat in der überzeugung auf, einem wahrhaft frommen Volke werde Jehova die Erfüllung seiner Verheißungen nicht länger vorenthalten. Daß er die messianische Erwartung den Politikern und Kriegern entriß und sie ihrer religiösen Sphäre zurückgab, war die

<sup>1)</sup> Paul Schmidt, Die Geschichte Jesu, 1899, und Furrer, Das Leben Jesu Christi, 1905.

aroke Wendung, die mit des Täufers Namen verknüpft ist. Es war ein Anlauf im großen Stile, als der letzte Brophet des Alten Bundes in der Steppe Bufe prediate und am Jordan die Buffertigen taufte zum Beginne eines neuen Lebens. Diese Johannestaufe nennt die gemeinsame historische Grundschrift unserer Synoptiker den Anfang des Evan= geliums: "Das Evangelium von Jesus Christus nahm damit seinen Anfang, daß Johannes die Taufe der Bekehrung predigte zur Vergebung der Günden." Auch für Antipas, den Landesherrn Jesu, war Jesus nur der andere Johannes. Aber der Täufer war ein Bufprediger, Jesus ein Herold der göttlichen Gnade und Barmherzigkeit. Beide verhalten sich wie Gewitter und Regenbogen. Der grollende Donner ging voraus. Nach den Zeichen der Zeit glaubte der Täufer an die Nähe des Gerichts und in der An= fündigung desselben schließt er sich völlig an Jesaja und verwandte Propheten an. "Das Wort Gottes kam über ihn," saat Lukas (3, 2), wie über die heiligen Männer des Alten Bundes. War er ein Prophet des Weltuntergangs. so doch noch mehr ein Bufprediger. Werdet ihr anders, so wird es anders werden. Tuet Buke, so ist das Reich Bottes nahe herbeigekommen, sonst ist es für euch der nahe Tag des Zorns. "Die Axt ist den Bäumen an die Wurzel gelegt. Jeglicher Baum, der nicht gute Frucht bringt, wird abgehauen und ins Feuer geworfen . . . Jehova hat die Worfschaufel in seiner Hand und wird seine Tenne läubern und den Weizen sammeln in seine Scheune, aber die Spreu verbrennen mit unauslöschlichem Feuer." Dem bangen Augenblick, ehe die bereits erhobene Axt niedersaust auf den Baum, der gefällt werden soll, vergleicht der Täufer die Zeit, in der er lebt, dem Momente der Brufung, den der Landmann sich gönnt, ehe er mit der Worfschaufel die Arbeit beginnt 1). Noch einmal atmen sie auf, dann fällt die Axt und trägt der Wind die Spreu von

<sup>1)</sup> Bgl. Johannes Weiß, Die Schriften des Neuen Tesstaments 1, 251.

dannen. Diesen Tag der Schrecken verkündete der zu= sammengeströmten Menge der Wüstenprediger im Kleid pon Kamelsfell, der von wildem Honia und Heuschrecken lebte und wie ein dusterer Wolkenschatten lief die Angst por dem heraufziehenden Weltgericht über das sonnige Balästina. Die, die erschüttert von dieser Botschaft be= schlossen, ein neues Leben zu beginnen, sollten, nach dem Berichte des Josephus (Ant. XVIII, 5, 2), in Tugendübung. gegenseitiger Gerechtigkeit und Frömmigkeit sich zu einem Bunde vereinigen und das Symbol dieses Neuen Bundes war die Jordantaufe. "So," sagte Johannes nach Josephus, "werde die Abwaschung Gott genehm sein, wenn sie sich derselben nicht zur Abbitte einzelner Verfehlungen bedienten (wie die Juden ihre Lustrationen brauchten), sondern zur Heiligung des Leibes, sofern die Seele vorher schon durch Gerechtigkeit gereinigt sei." Bielleicht war es die Losung seines Jesaja: "Wascht euch, reinigt euch, tut euer sündig Wesen von euch," vielleicht die Proselytentaufe, durch die man dem übertretenden Heiden seine Unreinheit abwusch. die Johannes gerade auf diese symbolische Handlung geführt hat. Unter denen, die sich taufen ließen, war auch Jesus, Sohn des Joseph, ein Zimmermann aus Nazareth. "Als jedermann sich taufen ließ, kam auch Jesus," saat Lukas (3, 21). Schon das war eine epochemachende Tat des Täufers, daß er die Frommen aus den dumpfen Synagogen und dem Weihrauchqualme des Tempels unter den freien Himmel führte. Er machte die Buchreligion zu einem Stück Volksleben, und stellte die Entscheidung doch nicht, wie der Galiläer Judas und Theudas, auf des Schwertes Spige, sondern auf einen Att öffentlicher Volksbuße. Von da ab wurde die Wüste Juda, das Tal des Jordan, die Felswüste von Gamala, das Ufer des Sees Genezareth, der Berg bei Kapernaum, das Kidrontal, der Garizim und die einsame Steppe der Schauplat reli= giöser Versammlungen. "Sagen sie euch, er ist in der Wüste, so gehet nicht hinaus!"

Kein geringerer als Jesus selbst ist Zeuge für den er= schütternden Eindruck, den der Prophet im Felle von Kamels= haaren auf alle Hörer machte. "Johannes ist gekommen auf dem Wege der Gerechtigkeit"; nicht von Menschen war seine Taufe, sondern vom Himmel. (Matth. 21, 24—32.) "Er ist Elias, der kommen soll." "Unter allen vom Weibe Geborenen ist kein Größerer als Johannes aufgestanden" 1). Wie hoch Jesus die von Johannes gewirkte Bewegung einschätte, beweist sein Wort an die Jünger (Mark. 9, 12), der Täufer sei der Prophet, von dem geschrieben stehe. er bringe alles in Ordnung. Die buffertige Stimmung. an die die Predigt vom Reiche anknüpfen konnte, war die Weabereitung, von der die Propheten (Maleachi 3, 1) ge= weissagt hatten und die Jesus als einen wichtigen Teil des messianischen Werkes ansah. "Siehe, ich sende meinen Boten, daß er den Weg bereite vor mir her. Und plöglich tommt zu seinem Tempel der Herr, den ihr begehret und der Bote des Bundes, den ihr wünscht. Wer aber erträat den Tag seines Rommens und wer besteht bei seinem Erscheinen?" Diese Zeit der Wegbereitung war durch die Taufbewegung angebrochen, und in dieser Vorbereitung zum Reiche weist Jesus dem Propheten der Wüste Juda eine wichtige Stelle an. Daß der Täufer mehr verkündet habe als den heraufziehenden Gerichtstag und das nach diesem anbrechende Reich Gottes, läßt sich nicht beweisen. Josephus weiß von einer Ankündigung des hinter Johannes kommenden Starken nichts. Dagegen sind die Synoptiker darin einig, daß Johannes den kommenden Messias antündigte. So freilich, wie nach den Evan= gelien der Täufer diesen Starken schilderte, ist Jesus nicht gewesen, und man kann das als Beweis betrachten, daß

<sup>1)</sup> Es ist das große Berdienst von Theodor Keim, die Stellung des Täufers zuerst klar charakterisiert zu haben. Jesus von Nazara, 1, 471 ff., vgl. auch Adolf Deißmann, Beiträge zur Weitersentwicklung der christischen Religion. München 1905. S. 4 ff.

die Prophezeiung nicht nach der späteren Erfüllung gemodelt wurde. Jesu Wirken hat das Bild von der Axt, der Worsschausel und dem Feuer nicht eingegeben. Um so mehr könnte es sich um eine originale überlieserung handeln. Das Schweigen, das Josephus über den kommenden Mann beobachtet, könnte sich auch daraus erklären, daß der in angesochtener Lage lebende frühere Judenseldherr überhaupt jede messianische Reminiscenz vermeidet, da seine römischen Herren in dem Glauben an den Messias den Grund der Rebellion der Juden sahen. Aber ebenso möglich ist es freilich, daß der Starke sür Johannes Jehova war und die Beziehung auf einen kommenden Retter erst nachträglich von den Christen eingetragen wurde, die Johannes und

Jesus in diese Beziehung stellten.

Das Berhältnis des Täufers zu den alten Propheten hat Jesus, der Schüler und Zeuge, so charakterisiert: "Alle Bropheten und das Gesetz haben geweissagt bis auf Johannes, aber seit den Tagen Johannes des Täufers bis heute wird das Himmelreich mit Gewalt eingenommen und gewaltig Ringende reißen es an sich." (Matth. 11, 12f.) Für Jesus ist Johannes der Vorläufer, der Elias, der alles für die messianische Zeit in Ordnung bringt, wie Maleachi vorher gesagt hat. Ein Mann der Tat wollte der Täufer nicht mit gefalteten Händen abwarten bis die Zeichen der Rettung am Himmel erscheinen würden, sondern zur Tat wollte er übergehen und als gewaltig Ringender das Reich an sich reißen. Das aber hieß für ihn nicht, daß er wie andere Führer gesonnen war, mit blutiger Faust die Gelegenheit zur Proklamation des Reiches am Schopfe zu ergreifen, sondern mit gewaltiger Bufpredigt wollte er die Herzen erschüttern und zur Buße rufen, in der sichern Erwartung, daß Gott seine Verheißung erfüllen werde, sobald ein buffertiges Volk ihrer würdig sei. Gott sollte handeln, aber Israels Sache war es, durch sein Ver= halten ihn zur Erfüllung seiner Verheißungen zu bestimmen; das hieß es, das Reich mit Gewalt erzwingen. Auf diese Hoffnung taufte Johannes die Bußfertigen, auch den Zimmermann aus Nazareth. Johannesjünger werden noch zwanzig Jahre später in Ephesus erwähnt. Der Taufbund des Johannes hat also den Tod des Stifters noch lang überdauert. Die nahe liegende Frage, wie sich der Täufer selbst zu dieser vergeistigenden Deutung seiner Brediat verhalten habe, hat unsere Quelle (Matth. 11, 2 f.) mit der Erzählung beantwortet, daß Johannes seine Jünger mit der Frage an Jesum gesendet habe, ob er der Messias sei, so wie im vierten Evangelium die Juden Jesum fragen: "Wie lange spannest du unsere Seele?" Die Anfrage sett voraus, daß Johannes nicht unbedingt an Jesum geglaubt habe, und die Tatsache, daß die Johannesschule keineswegs Jesu zufiel, sondern noch lange Jahre, trot Jesu Auftreten, als selbständige Gemeinde fortbestand, unterstützt diese Voraussetzung. Dem Starken, den Johannes erwartete und verkündete, glich ja Jesus auch nicht und insofern konnten die Johannesjünger ihn nicht als den Verheißenen Man hat gegen die Geschichtlichkeit dieser anerkennen. Abschnitte über den Täufer und seine Vergleichung mit Jesus eingewendet, daß dieser Rückblick nur in den Mund eines Späteren passe. Rur ein solcher könne reflektieren: "Johannes ist gekommen, aß nicht und trank nicht, da sagten sie, er hat einen Dämon. Der Menschensohn ist gekommen, ag und trank, da sagten sie: ein Fresser und Weinfäufer, der Freund der Zöllner und Sünder, und die Meisheit muß sich rechtfertigen vor ihren eigenen Kindern." Dieser Schluffat freilich erinnert an die spätere Theologie, die der vierte Evangelist vortrug, daß der Logos zu seinen Eigenleuten kam und die eigenen Geschöpfe des Logos nahmen ihn nicht auf. Dennoch entsprechen manche Züge des Berichts Jesu sonstiger Weise, so wenn er Jesum auf die Frage, ob er der Verheißene sei, keineswegs offen antworten läßt: "Ja, ich bin es, der da kommen soll," sondern Jesus den Frager indirekt auf die Anzeichen des kommenden Reiches verweist. Es ist das kein zu unter-2\*

schähender Beweis für die Echtheit des Wortes, denn aanz so beugt Jesus öfter unberufenen Fragen aus. Wenn Jesus in seiner Antwort an die Boten des Johannes hin= weist auf das, was sie über seine Wunder und Heilungen sehen und hören, so ist die Voraussetzung, daß die Tauf= bewegung nicht von Wundern begleitet war, wie die über= lieferung ja auch keine berichtet. Im Johannesevangelium sagen die Juden vielmehr ausdrücklich, Johannes habe feine Wunder getan. Jesus dagegen durfte in den Wundern, die ihn fast ohne sein Zutun begleiteten und auf die er den Zweifler verweift, den Beginn des Reiches sehen. Aber auch darin sieht Jesus die Erfüllung einer messia= nischen Verheißung, deren der Täufer sich nicht rühmen tonnte, daß durch ihn den Armen das Evangelium ge= predigt wird, denn gerade das hatte Jesaja 61, 1 für die messianische Zeit in Aussicht gestellt: sie kommt, "frohe Botschaft zu bringen den Elenden, zu heilen die Herzver= wundeten, Freiheit zu verfünden den Gefangenen, ein Gnadenjahr, zu trösten alle Trauernden". Der Täufer hatte sich an das ganze Volk gewendet, Jesus ging den Armen und den Verlorenen nach. So zogen beide verschiedene Straßen und schließlich gehörte auch Johannes zu denen, die sich an Jesus ärgerten.

Johannes hatte sein Geschick noch nicht erfüllt, und schon sinden wir Jesum am See in Kapernaum im Hause seines Anhängers Simon gleichfalls mit Lehren und Predigen beschäftigt. Bald ist auch er von Zuhörerscharen umgeben. Lehrend und heilend zieht er in der Nachbarschaft umher, verschwindet oft in die Berge zu einsamen Betrachtungen und Gebeten und spricht dann wieder in der Schule vom Gerüste der Synagoge. Die Frage, die der Täuser ausgeworfen hatte, würde in Luthers Sprache lauten: "Wie kriegt Israel einen gnädigen Gott, damit es dem kommenden Zorne entrinne?" Einmal ausgesprochen und von großen Bolksteilen ernstlich ausgenommen, kam diese Frage nicht wieder zur Ruhe. Ihre Beantwortung

war zu einem Bedürfnis geworden. Als der Tetrarch die Botschaft vom kommenden Reich im Guden des judi= schen Landes zum Schweigen brachte, indem er den Brediger einkerkerte, wiederholte, nach dem Berichte der Synoptiker, Jesus diese Botschaft gleichlautend am See Genezareth: "Die Zeit ist erfüllet und das Reich Gottes ist herbeigekommen, bekehret euch und glaubet an das Evangelium" (Mark. 1, 15). Auch er rief zur Buße wie Johannes, aber die Personen des Asketen und des Bräutigams könnten verschiedener nicht gedacht werden. Johannes schaut starren Auges nach der Gewitterwolke, die er am himmel hängen sieht. Gang anders der Zimmermann aus Nazareth. "Freude an Natur und Menschen= leben, Sinn für die Schönheit der Dinge, nicht bloß in Form und Farbe, sondern in ihrer natürlichen Gliederung und Bewegung, kurz Liebe zur Schöpfung 1)." ist das Charafteristische an den Reden Jesu. Es steckt ein großer Naturdichter in diesem Sohne eines galiläischen Ackerstädtchens. In seinen Reden "zeigt sich jenes innige Na= turgefühl, das den Dichter macht. Nicht die Naturschwär= merei des Städters, den das Grün der Wiesen entzückt, weil es ihm etwas Neues ist, sondern jene stille Emp= findung der Blutsverwandtschaft mit Tier und Vflanze und Gestirnen, die den ständig mit der Natur Lebenden erfüllt. Hier redet einer, der die Anast des verirrten Lammes und des gewitterbangen Vogels mitfühlt, und dem Wachstum und Reife der Frucht, das Sausen des Windes. Regen und Sonnenschein Bestandteile des eigenen Lebens sind. Mit dem Verständnis des Kenners schildert er die Arbeit des Bauern und Handwerkers: er weiß, was dem Volke frommt und schadet, nimmt teil an seinen Leiden und Freuden. Wie der Gartner den Herrn für sein Sorgenkind, den unfruchtbaren Feigenbaum, bittet und

<sup>1)</sup> Johannes Weiß, Die Schriften des Neuen Testaments. S. 62.

der Kausmann an das Prachtstück von Perle sein ganzes Kapital waat, wie der Hirt das verstiegene Lamm sucht und der Baumeister das Fundament des Hauses in die Tiefe auf den Felsboden legt, das alles ist mit Liebe be= obachtet. Nichts Menschliches ist ihm fremd, selbst, wie man einen alten Rock flickt oder wie man jungen Wein behandeln muß, erscheint ihm lehrreich. All diese Dinge werden ihm zum Gleichnis. Ein klarer, nüchterner Verstand zeigt sich in diesen Beobachtungen der Wirklichkeit1)." In tiefer Empfindung, in brüderlicher Sympathie mit aller Kreatur ist ihm unter allen seinen Jüngern vielleicht Franziskus von Affist am nächsten gekommen. In dieser heitern, freudigen, von der Schönheit der Welt und der Güte Gottes gang erfüllten Stimmung, in dem Wohlklang und der köstlichen Einfalt des Ausdrucks ahnen wir eine Persönlichkeit, deren Zauber unwiderstehlich war und die auch nach ihrem tragischen Ausgang den Seinen den Ein= druck hinterließ: Dieser Mann kann uns nicht betrogen haben. Mit Johannes dem Täufer verglichen erschien er wie das stille, sanfte Sausen, das dem Gewitter nachfolat. und er hat wohl mit Bewußtsein bei seinem ersten Auftreten diese beruhigenden und fröhlichen Weisen dem Donner der Johannespredigt entgegengesetkt. Jesus der Bergpredigt ist nicht der ganze Jesus. Das Milde und Sonnige seines Wesens ist doch nur die eine Seite dieser Erscheinung voll Rätseln und verborgenen Tiefen. Sein Herz voll Sonnenschein barg auch Gewitter. die die Hörer erschütterten. Etwas Dämonisches ahnten die Zeitgenossen sofort in ihm. Die Gegner erklären ihn für besessen, oder sie wittern einen Bund mit Beelzebub. die Verwandten sagen, er ist von sich, der Tetrarch meint, daß er schon einmal gestorben sei, er hält ihn für den ent= haupteten Täufer. Ein geheimes Grauen haben sie alle por dem übermenschlichen, Rätselhaften, das in ihm ist.

<sup>1)</sup> Johannes Weiß a. a. D.

Es ist mehr als die Scheu, die der triviale Durchschnitts= mensch immer vor dem Genius empfindet, es ist eine Art von Gespensterfurcht, die aus solchen Außerungen der Reit= genossen redet. Die Sirtenschalmei der Bergrede und die Donnerworte gegen die Pharifaer zeigen ganz entgegen= gesetzte Kräfte seiner Seele, aber es ist trokdem nichts Zwie= spältiges in ihm. Der Gesamteindruck ist, daß diese Gegen= sähe in ihm ausgeglichen sind. Um stark auf andere zu wirken, muß man innere Einheit mit sich gefunden haben. und so ruhte Jesus fest in sich. Wirkungen wie die, die der neue Prophet der Galiläer auf die Massen übte, sind in der Geschichte nur selten verzeichnet. Gütige Heilige des Mittelalters, große Künstler, siegreiche Feldherren er= lebten ähnliche Szenen. Wo sie erscheinen, strömt die Menge zusammen, die Leute steigen auf die Bäume, auf die Mauern, auf die Dächer, um sie zu sehen, die Mütter heben ihre Kinder in die Höhe, daß sie den Wundermann schauen, Kranke lassen sich hinaustragen, um bei seinem Anblick ihre Leiden zu vergessen, die Kinder schmiegen sich an ihn, um von seiner Hand geliebkost zu werden. Auch die Verbrecher, die Gauner, die Bettler vergessen für einen Tag ihre traurigen Künste. Das Auge des Einzigen bindet die Hand des Schurken und sein Lächeln bezaubert die Frauen. Auch das sind Wunder, Wunder der Persönlichkeit. Solcher Vorgänge erinnern wir uns, wenn wir hören, wie Jesus in Kapernaum sich vor dem Gedränge flüchten muß, wie ihn in Jericho sogar die Blinden anrufen, oder wie er unter Hosiannaruf in Jerusalem einzieht. Erklären läßt sich diese Wirkung nicht, sie ist eine Kraft der Person, ein Zauber, geheimnisvoll, aber unwiderstehlich. Lasse den Propheten unterliegen, seine Jünger bleiben dabei, er habe gestegt; hänge ihn ans Rreuz, sie sagen, er werde wiederkommen. Diese Kraft ist nicht zu definieren und hat doch größere Wirkungen erzielt als alle Vernunft und alle Logik. Die größten Wirkungen in der Geschichte sind nicht von Verstandes=

menschen ausgegangen, sondern von den Begeisterten, die

an sich und ihre Sache glaubten.

Jesu äußere Erscheinung haben die Evangelien nicht so klar gezeichnet wie die des Täufers. Für diesen hat darum die Kunst einen übereinstimmenden Typus gefunden, für Jesus nicht. Nur indirette Schlusse können wir aus ihren Worten ziehen. Gine Berfönlichkeit von imponierender Gestalt war der sicher, der schon durch seine Gegenwart das Toben des Wahnsinns beruhigte, von gewaltiger, mächtiger Stimme, wenn auch auf dem Berge oder am See seine Rede Tausenden verständlich war. Eine Stimme ohne gleichen wird es gewesen sein, wie die des Stifters der Methodisten, der das einzige Wort Mesopotamien so aussprach, daß viele Zuhörer schon dabei in Tränen zer= flossen. Un der Stimme erkennt ihn seine Jüngerschaft in ihren Vistonen, erkennen ihn die Emmausjünger und Maria von Magdala. Noch sicherer als Johannes, der ihn auf das Reich getauft hatte, sprach Jesus im Bollbewußtsein einer göttlichen Sendung. "Es begab sich, da Jesus diese Reden vollendet hatte, erstaunte das Bolf über seine Lehre, denn er lehrte sie als einer, der Vollmacht hatte." (Matth. 7, 28.) Mit souveraner Majestät tritt er in der Synagoge zu Nazareth den Gesetzesworten: "Es ist euch gesagt" mit seinem Gebote gegenüber: "Ich aber sage euch!" Er nennt sich den Herrn des Sabbats und spricht zum Kranken: "Deine Sünden sind dir vergeben!" Noch heute geht es uns durchs Herz, wenn der von seiner Fa= milie Verratene kalt und schneidend fragt: "Wer ist meine Mutter, wer sind meine Brüder?" Oder wenn er mit dem Blicke des Richters auffordert: "Wer sich ohne Sünde weiß, der werfe den ersten Stein!" Oder die Abfertigung: "Wenn diese schwiegen, mußten die Steine schreien." Es gibt eine natürliche Hoheit, vor der jeder Widerspruch ver= stummt. Sie ist an Jesus nie verkannt worden. Dazu war der Prophet von Nazareth ein geborener Redner; die Gegner, die er in seinen Reden befämpft hatte, erholten

sich nicht wieder von seinen Schlägen. Wie hat er in der aroßen Rede Matth. 23 die Pharisäer nackt und bloß an das Tageslicht gestellt, die verdecktesten Motive ihres Kandelns in die Welt hinausgerufen, ihnen die scheinheilige Maske vom Gesicht gerissen. Zermalmt hat er sie. Die Begner fanden keine Antwort auf diesen Ansturm der Leidenschaft, auf seinen tödlichen Spott, auf seine vernichtende Verachtung, das beweist die wiederholte Erzählung aller Quellen, die Feinde hätten beschlossen, ihn aus dem Wege zu räumen, da sie verzweifelten, auf andere Weise ihm das Volk zu entreißen. In der weichen Abendbeleuchtung der Passionsgeschichte, die beherrscht ist von dem Bilde des zweiten Jesaja vom Lamme, das zur Schlachtbank geführt wird und verstummt gegen seine Scherer, sind die Züge des Propheten von Nazareth stark gemildert worden, man darf aber über dem Stück Jeremia, das in Jesus steckt, den Jesaja in ihm nicht vergessen. Er verflucht den Feigenbaum, der symbolisch Israel bedeutet und will vom Tempel keinen Stein auf dem andern lassen. Er kann das Heiligtum stürmen und Wechslertische umwerfen. "Ich bin das Schwert, ich bin die Flamme!" "Ich bin nicht gekommen," ruft er, "den Frieden zu bringen, sondern das Schwert. Ein Feuer anzugunden auf Erden bin ich da, wie wollte ich, es brennete schon."

In dieser Ankündigung des Gerichtstags erkennen wir den Anstoß, den Jesus von dem gewaltigen Wüstensprediger erhalten hatte. Der Ansang seiner Predigt war Johannes der Täuser, wie Markus sagt. Andere Ansknüpfungspunkte an zeitgeschichtliche Vorgänge lassen sich nicht mit Sicherheit erkennen. Die Ströme, die alle Räder der Welt treiben, stammen oft aus geheimen, verborgenen Duellen, die man vergeblich sucht. Über die Zeit, bevor Petrus, der Gewährsmann des Markus, sich Jesu anschloß, wissen wir überhaupt nichts Näheres. Wark. 6, 3 heißt Jesus "der Zimmermann, der Sohn der Maria", vielleicht, weil er als ältester Sohn Stelle und Geschäft seines vers

storbenen Vaters vertrat. Sowohl Brüder wie Schwestern der in Galiläa wohlbekannten und zahlreichen Familie werden erwähnt. Wenn Jesus ein Zimmermann genannt wird, so kann man an das Gleichnis vom Splitter und Balken denken; die Rede über den Mann, der sein haus auf zu lockern Grund sett, erinnert dagegen an das Bauhandwerk und dieses hat die Bezeichnung Mark. 6, 3 auch im Auge. Beides war damals in einer Landstadt wohl ungeschieden. Wo, aus Mangel an Bauholz, Stein, Lehm und Rohr das Baumaterial bilden, aibt es einen Zimmer= mann in unserem Sinne überhaupt nicht. Gerade zahl= reich sind in Jesu Reden die Erinnerungen an diesen Beruf nicht. Auch in diesem Stadium seines Lebens gingen seine Gedanken wohl andere Wege. Wir werden keinem Widerspruch begegnen, wenn wir Jesum unter die tiefen Naturen rechnen, die den Kampf mit der Welt erst auf= nehmen, nachdem sie mit sich selbst ins reine gekommen sind, dann aber die Welt durch den Reichtum ihres Innen= lebens überraschen. In ihrer stillen Weise pflegen sie doch scharf zu beobachten. Das Gleichnis, in dem Jesus die Erlebnisse des Herodäers Archelaus verwendet, gegen dessen Ernennung sein Bolk protestierte, kann als Fingerzeig gelten, daß Jesus die großen Ereignisse seiner Jugend, den Sturz des Archelaus (6 nach Chr.), die Einver-leibung Judäas, die Schatzung des Quirinius, den Aufstand des Galiläers Judas, die Gründung der Zeloten= partei, den Tod des Augustus (14 nach Chr.), mit Be= wußtsein in sich aufgenommen und über sie sich ein Urteil gebildet hat. Hat sein Bauhandwerk ihm Kenntnis des Volks und seiner Beschäftigungen vermittelt, so hat sein Studium des Alten Testaments und der Verkehr mit den Lehrern ihm Kunde der religiösen Streitfragen eingetragen. In der Schrift ist er wohl bewandert und mit den Schrift= gelehrten seiner Zeit teilt er die Vorliebe für das Brägen von Gnomen, Sentenzen und Aphorismen. Die Rabbinen beschäftigten sich doch nicht bloß mit den Subtilitäten der

Gesetzesauslegung, sondern von Jesus Sirach bis zu der Sammlung der "Sprüche der Bäter" haben sie gerade auf diesem Gebiete Bleibendes geleistet. In der hauptsache waren sie Geseteshüter, aber im Nebenamte 1) glänzten sie auch als Moralisten. "Auf diesem Grunde erwuchs die Bredigt Jesu mit ihrem wundervollen Reichtum und ihrer lebendigen, anregenden Anschaulichkeit auf dem Gebiet des konkreten sittlichen Lebens." Eine schulmäßige Ausbildung zum Rabbi, obwohl er gelegentlich so genannt wird, ist dennoch nicht wahrscheinlich. Bielmehr gehört der Gegen= satz gegen das Rabbinentum zu den Zügen seines Wesens, die am deutlichsten ins Auge springen. Der Prophet, dessen Auge die Wolken am Himmel, die Lisien auf dem Felde, die Bögelein im Neste beobachtete, floh die Belehrten, deren Welt das Lehrhaus geworden war. Für die Pharifäer und Schriftgelehrten dieser Zeit ist der ge= meine Mann (Amhaarez) nur ein halber Mensch. Bei ihnen durchdringt sich der fromme Hochmut mit dem Ge= lehrtendünkel. "Das Volk, das das Gesetz nicht kennt, ist verflucht!" Umgekehrt spricht Jesus: "Ich danke dir, Bater, daß du dieses den Weisen und Gebildeten verborgen und den Unmündigen offenbart hast." Aus seinem Volke, nicht aus dem Lehrhause ist er hervorgegangen und in dem Verständnis für das von den Lehrern verachtete gemeine Bolk liegen die Wurzeln seiner Kraft. Auch seine Reden, wenn wir die Streitgespräche mit den Lehrern ausnehmen, haben nichts Schulmäßiges. Es fehlen die rabbinischen Spitfindigkeiten ebensogut wie die griechischen Rhetoren= fünste. Literarische Vorbilder im eigentlichen Sinne hat Jesus nicht gehabt. Nur Anklänge an die alttestamentliche Poeste und die spätere hebräische Spruchweisheit lassen sich nachweisen. "Woher weiß dieser die Schrift, da er sie nicht gelernt hat?" läßt auch der vierte Evangelist die Juden

<sup>1)</sup> Bousset, Die Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter. S. 398.

fragen (Ev. Johannes 7, 15). Daraus, daß im Prozesse Jesu kein Dolmetscher erwähnt wird, hat man schließen wollen, Jesus habe auch Griechisch geredet, da Pilatussicher kein Aramäisch verstand. Bei einem Galiläer wäre das wohl möglich, aber unsere summarischen Berichte können die Weise der Verständigung auch übergangen haben als

nebensächlich oder selbstverständlich.

Bon Jesu religiöser Entwicklung, die mit der Broklamation seiner messianischen Sendung endete, wissen wir noch weniger. Man hat die Wundererzählung bei der Taufe als ein inneres Erlebnis Jesu deuten wollen, weil Mark. 1, 10 Jesus selbst der ist, der sieht, wie der Himmel sich spaltet und die Taube herabkommt. So aut wie Amos, Jesaja oder Jeremia könnte auch Jesus in der Verzückung eine Stimme vom Himmel vernommen, eine weiße Taube gesehen haben, die von oben sich auf ihn niederließ. der Fall ist doch nicht derselbe. Jene Propheten erzählen ihre Erfahrung als persönliches Gesicht, Martus sett da= gegen eine öffentliche Proklamation des lieben Sohns durch eine Stimme vom Himmel voraus, die das ganze Volk vernahm. Eine vom ganzen Volkshaufen vernommene himmlische Stimme hätte doch auch erkennbare Wirkungen auf die Massen geübt und allem Streite ein Ende gemacht. Eine Vision ist nicht bezeugt und verbietet sich auch psnchologisch. Eine Vision nennen wir eine so gewaltige Stei= gerung der innern Vorstellung, daß Auge und Ohr ihr dienstbar werden. Die innere Stimme wird von dem Ohr als äußere vernommen. Wir können aber nicht annehmen, daß Jesus sich mit solcher Energie als den lieben Sohn empfunden habe, daß er eine Stimme vom himmel ver= nahm: "Dies ist mein lieber Sohn, an dem ich Wohl= gefallen habe!" Ein so starkes Gefühl, der liebe Sohn zu sein, wäre das Gegenteil der Demut des Menschen= sohns, und die Mitteilung der innerlich vernommenen Botschaft an Dritte wäre Gitelkeit. Die Verwandlung des äußern Vorgangs in einen innern ist also nicht

nur gegen den Sinn des Berichts, sondern würde auch das Bild dessen, der sanftmütig war und von Herzen demütig, mit einem Zuge belasten, der dem Charakter

Jesu widerspricht.

Annehmbarer ist es, mit manchen Auslegern, in den Versuchungen in der Wüste Träume zu sehen, die durch die Seele eines galiläischen Jünglings gezogen sind, ehe er den Entschluß faßte, als Prophet vor sein Bolk zu treten. Auf einer Reise nach Jerusalem müßte es gewesen sein, während er sich von der Karawane der Pilger in die Einsamkeit verlor, daß der Gott dieser Welt ihm drei Fragen vorlegte. Das Volk im Tempel wird eine Beglaubigung von ihm verlangen. "Tue ein Zeichen!" "Da er in der Wüste gesastet hatte, hungerte ihn. Sprich, daß diese Steine Brot werden." Das wäre ja ein Zeichen, das großen Beifall fände. Aber nicht von Brot allein lebt der Mensch, sondern vom Worte der Wahrheit. Dann findet er sich auf der Zinne des Tempels hoch über aller Menschen Wohnungen. Da unten wäre er geborgen und alle Zweifelsfragen und alle Schwermut wären zu Ende. Ist er der Gottgesandte, so muß ja das Wort von ihm gelten: "Er wird seinen Engeln Befehl geben und sie werden dich auf Händen tragen, daß du deinen Fuß nicht an einen Stein stößest." Aber eine andere Stimme in ihm spricht: "Du sollst den Herrn deinen Gott nicht versuchen!" Da entrückte ihn der Satan auf einen hohen Berg. An den Berg Tabor hat man gedacht, aber nach seiner Weltanschauung, daß die Erde eine große Scheibe sei, denkt der Erzähler an einen Berg so hoch, daß man alle Reiche der Welt von ihm beguem übersehen kann. Hier öffnet ihm der Bose einen Blick auch auf sein eigenes schönes Land. Alle die Propheten, die jüngst aufgetreten sind, wollten dieses Land befreien und dann beherrschen. Sie haben sich an die wilde Menge gewendet und sie fortzureißen gesucht, damit Israel alles an alles setze. Aber wer die Menge gewinnen will, muß, wie der Galiläer

Judas, ihren wilden Trieben den Zügel schießen lassen, mit Lift, Betrug, Gewalttat muß er arbeiten, bem Satan huldigen; es steht aber geschrieben: "Dem Herrn deinem Botte sollst du dienen und ihn allein anbeten." Sind das Erinnerungen an Träume, die dem jungen Propheten aufstiegen und wieder zerrannen? Im Hebräerevangelium ist Jesus selbst der Erzählende, um so eher könnte die Berssuchung ein inneres Erlebnis sein. In diesem Falle hätte Jesus nach dem Deuteronomium (8, 2 f.) seine Erzählung geformt, wo Jehova seinen Gesandten Moses daran er= innert, wie er ihn vierzig Jahre in der Buste versuchte. "Er ließ dich Sunger leiden und speiste dich mit dem Manna, um dir tund zu tun, daß der Mensch nicht von Brot allein lebt." Eine dem Alten Testamente nachgebildete Parabel hätte sich also zur wirklichen Geschichte verdichtet. Mögen solche Versuchungen Jesu gekommen sein, jedenfalls schüttelte er sie ab. Wie andere Schriftgelehrte aina er in die Schule und tat das Einfachste, was er tun konnte, er meldete sich zum Midrasch, wenn die Thora verlesen war.

Daß Jesus aramäisch sprach, kann als ausgemacht gelten 1). Das beweist sowohl das Abba im Gebet zu Gethsemane, wie das aramäische Psalmwort am Areuze. Viele seiner Reden tragen deutlich das Gewand von Synagogenreden. Daß ihm die Pharisäer die Schulen nicht verschlossen, zeigt, daß auch sie Gutes von ihm erwarteten. "Himmelreich, Reich Gottes, Reich des großen Königs" waren Losungen, die auch sie wohl kannten. Selbst als geladenen Gast sinden wir Jesum im Pharisäerhause. Aber an der agitatorischen Tätigkeit der Volkspartei gegen Rom hatte Jesus keinen Anteil. Wenn nach Lukas 19, 27 der stegreiche Wessias handeln wird wie Archelaus und nach Lukas 14, 32 ein kluger Fürst rechtzeitig Frieden machen wird wie Antipas, so ist in diesen Anspielungen

<sup>1)</sup> Bgl. Schweizer, Von Reimarus zu Wrede. S. 272.

teinerlei Animosität gegen die Basallen Roms zu verspüren. Als die Festwanderer von Jerusalem heimtehrten mit der aufregenden Kunde, daß Bilatus das Blut der Galiläer im Tempel mit dem ihrer Opfertiere vermischt habe, zog Tesus daraus nur eine moralische Nukanwendung: "Meinet ihr, daß diese Galiläer Sünder waren vor allen Galiläern. dieweil sie solches erlitten? Nein, sage ich euch, sondern so ihr euch nicht bekehret, werdet ihr alle gleicherweise umkommen. Oder meinet ihr, daß jene Achtzehn, auf die der Turm von Siloah fiel und erschlug sie, seien schuldig gewesen vor allen Menschen, die zu Jerusalem wohnen? Nein, sage ich euch, sondern so ihr euch nicht bekehret, werdet ihr gleicherweise umkommen." Ohne innern Anteil an diesen Kämpfen der Volkspartei, grämt ihn der Denar nicht, den der Jude an den Gögenstaat entrichten muß und ein Zöllner ist ihm wie ein anderer Mann. Auch er ist ein Patriot. Jerusalem ist ihm eines großen Königs Stadt, Tempel und Altar sind ihm ein heiliger Ort, da Gottes Ehre wohnt und den man nicht betreten soll mit boser Gesinnung gegen den Nächsten. Aber Sturz des Römerregiments war nicht die Freiheit, die er meinte. Auf dem Jahrmarkt der Politiker hatte er nichts zu suchen. Andere Gründe als politische sind es, weshalb ihm die Wände der Synagoge zu eng werden. Wie Johannes hatte er es auf die Erweckung des ganzen Volkes abge-sehen, nicht auf die bleichen Schriftgelehrten, die in den Schulen zusammensteckten, das ganze Jahr stritten und zankten und alle recht hatten. Seine Jünger sollten das Licht der Welt werden; was man ihnen ins Ohr gesagt hat, sollen sie von den Dächern predigen, das Licht, das fie erhalten, sollen sie nicht unter den Scheffel ftellen. Als Agitator trat Jesus auf, nicht als Rabbi. Für die Donner seiner Rede erwies sich die größte Synagoge dennoch zu klein. Zwar zog er nicht den Propheten= mantel an und bestellte das Bolk nicht an die entlegenen Ufer des Jordan, aber auch er redet jetzt unter freiem

Himmel, in der benachbarten Ebene Genezareth, die mit ihrem Blumenschmuck ben rechten Sintergrund für seine Bredigt poll Büte bildete, wie die Wüste Juda der passendste Schauplat für die drohende Rede des Johannes gewesen war. Auch in den benachbarten Schluchten des gamalitischen Ufers redet er zu den Scharen, die ihm selbst hierher ge= folgt sind, oder vom Schiffe aus, um von der Menge nicht gedrängt zu werden, erzählt er dem am sandigen Ufer gelagerten Volke seine Gleichnisse und die Ausleger fragten, welchem der Fischer, die sich ihm angeschlossen hatten, der Nachen gehörte, der auch sonst bereit gehalten wird, um ihn der Menge zu entführen. Die alle Herzen bezwingende Güte des jungen Propheten fesselte einen Kreis von Männern und Frauen an seine Fersen. Der neue Lehrer muß am schon eine Autorität geworden sein, wenn für Betrus, Andreas und die beiden Zebedäiden sein einfacher Ruf zu dem Entschlusse genügte, ihr Fischerhandwerk und ihre Heimat aufzugeben und sich seinem Wanderleben an= zuschließen gleich den Johannesjüngern, die dem Täufer nach der Burg am Toten Meer gefolgt waren. Von dem Augenblicke erst, daß Betrus sich ihm gesellte, beginnen unsere zusammenhängenden Nachrichten über das Leben Jesu, die wir dem Betrusschüler Markus verdanken. Wir erfahren, wie zu den Fischern sich bald ein Zöllner des Antipas gesellt und weitere Jünger sich anschließen. Wie einst Johannes am Jordan, so wird jetzt Jesus am See Mittelpunkt eines großen Kreises, zu dem ganze Familien gehören, die Frauen eingerechnet. Mittelpunkt desselben ist das Haus Petri zu Kaphar Nahum, dem Dorfe Nahums, das jetzt die Stadt Jesu wird. Da sie an der Karawanen= straße lag, die von Ptolemais nach Damaskus führt und die Schiffe von jenseits des Sees hier anlegten, war hier Zoll zu entrichten und es fiel auf, daß der neue Prophet sich nicht scheute mit Zöllnern zu Tisch zu liegen, die doch einem strengen Juden als Barias gelten sollten. Che Antipas das stolzere Tiberias baute, war hier der Markt

der Landschaft. Der Hauptmann von Kapernaum beweist die Anwesenheit einer Garnison und der Zöllner Matthäus ein Zollamt. Den ersten Tag, den Jesus in dem Hause des Betrus verbrachte, weiß dessen Schüler Markus genau zu beschreiben; er hatte sich begreiflicherweise Betrus am tiefsten eingeprägt. Die Beschwörung eines Dämonischen. der Jesum in der Synagoge anschreit, wird ihm von den Umständen aufgenötigt. Sodann begibt er sich in das Haus des Simon, dessen erste Pflicht es war, die kranke Hauswirtin bei dem Gaste zu entschuldigen. "Die Schwieger= mutter des Simon lag und hatte das Fieber." am See keine ungewöhnliche Erscheinung. "Alsbald saaten sie ihm von ihr. Und er trat zu ihr und richtete sie auf, und hielt sie bei der Hand und das Fieber verließ sie alsbald und sie diente ihnen." Das sprach sich herum, aber erst am Abend, als der Ablauf des Sabbats das Heilen er= laubte, kamen die Leute, um für ihre Kranken die gleiche Gnade zu erbitten. Das Gewühl des kleinen aber belebten Marktfleckens wird bei Markus lebendig geschildert. "Am Abend, da die Sonne untergegangen war, brachten sie ihm alle Kranken und Besessenen. Und die ganze Stadt versammelte sich vor der Tür. Und er half vielen Kranken, die mit mancherlei Seuchen beladen waren, und trieb viele Teufel aus und ließ die Teufel nicht reden, denn sie kannten ihn." Auf einem ungewöhnlichen Wege, von oben, legte man, da der Weg zur Türe von der Menge gesverrt war, dem Propheten einen Gelähmten vor die Füße und Petrus vergaß nicht, seinem Schüler Markus zu erzählen, daß selbst das Dach seines Hauses beschädigt wurde, um zu diesem Ziele zu gelangen. Bei der folgenden Heilung des Aussätzigen (Mark. 1, 40), die aus der Grundschrift in alle Snnoptiker übergegangen ist, kann man zweifeln, ob es sich nicht im ursprünglichen Texte mehr um eine Rein= erklärung handelte als um eine Heilung. Der Aussätzige sollte nach dem Gesetze schon von fern den Klageruf an= stimmen: "Unrein, unrein!" (3. Mos. 13, 45), damit sich

niemand an ihm anstecke oder verunreinige. Wenn statt dessen hier ein bis jett Aussätziger sich zu Jesus drängt, ist Jesu abweisendes Verhalten erklärlich. Der bereits Genesene hat die Erklärung, die sonst der Priester gab, von Jesus verlangt, so nur versteht sich die rauhe Behandlung und die überweisung an den Briefter. diesem wilden Gewühle rettet sich vor Tagesanbruch der Brophet nach dem Berge, "Des Morgens vor Tag stand er auf und ging hinaus und ging an eine einsame Stätte und betete daselbst. Und Simon und die mit ihm waren, eilten ihm nach. Und da sie ihn fanden, sprachen sie: "Jedermann suchet dich. Und er sprach zu ihnen: Lasset uns in die nächsten Flecken gehn . . . und er predigte in ihren Schulen durch gang Galiläa hin und trieb die Teufel aus." Aus diesem Eingang der Markuserzählung gewinnen wir immerhin ein anschauliches Bild der Anfänge von Jesu Wirken. "Seine Person, deren Umgang sie im täg= lichen Leben genießen durften, hat auf seine Jünger wohl noch stärker gewirkt als seine Lehre. Daß sie ihn für den Messias hielten, beruht nicht darauf, daß er versicherte, er sei es, sondern auf dem Eindruck seiner Berson" 1). Aber, wie haben wir uns diese Verson vorzustellen? Wir antworten mit Weinel 2): "Es ist ein ganz bestimmter Inpus Mensch, der in Jesu start und rein hervortritt: der Heilige. Ich meine damit jenes stille Er= glühen in Gott, jenes Hinübergewandtsein in eine andere Welt, nicht blok des Jenseits, sondern der Reinheit, Liebe und Innerlichkeit hier, jenes einfache Blühen in Gottes Liebe, wie die Blume blüht im Sonnenstrahl, jenes un= absichtliche Ausstrahlen unsichtbarer, aber ungeheurer Kräfte der Reinheit und sittlicher Heilung auf andere. Der Heilige schreibt nicht, andere sammeln die Strahlen seines Wesens in ihren Herzen, die an ihm gesund und rein geworden

<sup>1)</sup> Wellhausen, Einleitung. S. 114.

<sup>2)</sup> Weinel, Jesus im 19. Jahrhundert. S. 157.

sind. Aber so strahlen sie ihn wider in ewigen Strahlen einer lebendigen Kraft. Was haben sie von ihm bewahrt? Ein kleines Wort, eine Gebarde, ein Schweigen und fie haben ihn uns gegeben, weil er sich in ihre Seele prägte mit unwiderstehlicher Gewalt. Da stehen sie vor ihm mit der Chebrecherin: "Sollen wir sie töten?" Er aber buckte sich und schrieb in den Sand. Wer unter euch ohne Sünde ist, der werfe den ersten Stein auf sie.' Was für ein Dichter, der so etwas erfinden könnte. Was hat er bei den Kindern gesagt? "Lasset die Kinder zu mir. wehret ihnen nicht, denn solchen ist das Reich Gottes. Warum schrieben die Leute solche einfache Dinge? Warum klingt heute noch eine ganze Welt aus ihnen? Wer dabei so zu den Herzen der Menschen bezaubernd und unwider= stehlich spricht, fast ohne Worte, wer sie so niederzwingt und wiederum zu sich und zu Gott heraufzieht, unwider= stehlich, daß sie folgen müssen, wie das Kind zur Heimat strebt, der ist der Heilige, der in Stille und Schwäche stärkste Held auf Erden." Oft ist diese Wirkung der führenden Naturen nicht beobachtet worden; sie ist ja auch eine seltene Sache auf Erden. Wie Sokrates auf seine Schüler wirkte, Savonarola auf die Mönche von San Marco, Hus auf die Böhmen, mag man als Analogie beiziehen. Auch diese Jünger sprachen zu ihren Lehrern: "Herr, wohin sollen wir gehen, du hast Worte des ewigen Lebens," aber eine solche Wirkung wie von der stillen Heilandgestalt Jesu ist doch von keinem andern aus= gegangen. Dabei ist der Aufwand an Mitteln bei Jesus der denkbar kleinste. Jesus gibt sich, wie hundert andere, als Lehrer, der seinen Samen auf gut Glück ausstreut, ohne zu wissen, auf welchen Boden er fällt. Das Lehren ist sein Beruf. Erst im Verlauf, als die Massen der Zu= hörer anschwollen, wird aus dem Lehrer ein Volksredner und als die Befestigung des eroberten Bodens es verlangt, schreitet er zu einer primitiven Organisation. Es konnte nicht fehlen, daß aus dem wechselnden Zulaufe des Tags 3\*

sich mit der Zeit ein ständiger Kreis von Getreuen aus= schied, der, wie die Johannesjünger dem Täufer, so ihm überallhin folgte und ihm diente. Die Legende hat aus ihnen Nathanaelseelen, johanneische Naturen, einen Lieb= lingsschüler, der zärtlich an Jesu Herzen gelegen, einen schwermütigen Thomas u. dal. gemacht. Die Beinamen, die die geschichtliche überlieferung ihnen beilegt, der Fels. der Zelot, die Donnersöhne, wissen nichts von solcher Sen= timentalität, die am Taufplat des Johannes, von dem diese Fischer mit schwieliger Faust kamen, auch schwerlich zu Hause war. Diese Anhänger des neuen Messias waren keine Trauerweiden. Sie wollten das Reich mit gewaltigem Ringen an sich reißen und zankten sich bereits kräftig um die ersten Bläte in demselben. Daß die Versammlungen in der Einsamkeit mit wunderbarer Speisung durch anfänglich gering scheinende Vorräte verbunden gewesen seien, wird zweimal erzählt. Ohne Vorräte geht man nicht in die Felswüste und unter denen, die ihn begleiteten, waren Frauen, Magdalena, Maria, Salome, "die ihm Handreichung taten von ihrer Habe". So mochte es mit der Speisung ganz natürlich zugehen, aber auf die literarische Ausgestaltung dieser Erlebnisse wirkte die Prophetensage 2. Kön. 4, 42-44 ein. Dem Manne Gottes, Elisa, wird bei ähnlicher Gelegenheit für hundert Leute, die er speisen sollte, ein Quersack mit Gerstenbroten gebracht, und als er befiehlt sie auszuteilen, erwidert sein Diener: "Wie kann ich das hundert Mann vorlegen?" Er aber sprach: "Gib den Leuten, daß sie essen, denn so spricht Jehova: "Essen werden sie und noch übrig lassen.' Da legte er ihnen vor und sie agen und ließen noch übrig, wie Jehova verheißen hatte." Daß auf den Bericht der Jünger, die erlebt hatten, wie die Predigt der Bruderliebe oft ähnliche Wunder wirkte, diese Prophetensage Einfluß gehabt hat, ist klar. Was Elisa geleistet, hat ihr Prophet auch fertig gebracht, nicht nur für hundert, sondern für Tausende. Solche camp meetings werden große Anziehungsfraft gehabt und sich auch öfter wiederholt haben. Eine wundergläubige Bevölkerung aber wollte dabei das Wunder nicht missen. Als so der Zulauf sich mehrte, flüsterte der erbleichende Antipas seinen Hösslingen zu: "Johannes ist wiedergestommen," und war auch ohne tanzende Salome geneigt, dem Prediger ein blutiges Ende zu bereiten. In der Tat war Jesus bereits in das Erbe des Propheten eingetreten.

Da im Herbste die Kunde vom Tode des Täufers eintraf, sendete Jesus zwölf Boten an die zwölf Stämme aus. Je zwei und zwei sollten sie hinausziehen und den Johannesruf wiederholen: "Bekehret euch, denn das Reich ist nahe!" Israel war zu Johannes gekommen, Jesus kam zu dem Volke und suchte es in seinen Hütten auf. So sehen wir die Jünger dahin wandeln, zwei und zwei, an den lachenden Ufern des Sees, an den trüben Fluten des Jordan, unter den Palmen von Jericho, unter den immergrünen Eichen von Hebron, überall nur das Eine predigend: "Tuet Buße und bekehret euch, denn das Reich ber Himmel ist nahe herbeigekommen." Wie im 13. Jahr= hundert die Apostelbrüder nichts predigten als: "Pönitenz agite" und doch die Herzen rührten, als Bild der Armut und Weltentsagung, so beginnt hier eine Volksbewegung, die den Umfang der Taufbewegung erreicht und sie an Inhalt und Intensität weit überbietet. Das war der erste Erfolg der neuen Heilsarmee. Jesum als Messias zu proklamieren haben die Ausgesendeten nicht den Auftrag. Sie sollen Dämonen austreiben, Kranke gesund machen und die Nähe des Gottesreichs verkündigen. Wenn der Meister selbst die Sendung angeordnet haben wird im Gefühle seines messianischen Berufs, so tat er diese Meinung den Aposteln doch nicht kund. Im Gegenteil verbietet er ihnen auch dann noch, ihn als Messias auszurusen, als sie von sich aus zu dieser Erkenntnis gekommen sind. Einen messianischen Charatter hat die von Jesus gewirkte Bewegung zunächst weit weniger, als die Wüstenversamm=

lungen des Johannes. Nirgend wird der Zulauf der Massen in den Evangelien aus dem Glauben abgeleitet, daß der Messias erschienen sei, sondern der Zulauf gilt den Wundern, die man an Johannes nicht erlebt hatte. Es war ein Zusammenlauf, veranlaßt durch die Heilungen, die der wundertätige Prophet vollbrachte. "Johannes hat keine Wunder getan," sagten die Juden bei dem vierten Evangelisten, Jesus ist gerade, um seiner Heilungen willen Gegenstand der Verehrung. Glauben und Begeisterung tun diese Wunder, zu denen zuweilen die Berührung seines Kleides, seine Handauflegung genügt. Er selbst bietet sich zu diesem Geschäfte niemals an. Er läßt sich mehr suchen, als daß er durch solche Krafttaten um den Beifall der Massen geworben hätte. Daß er in Person Kranke aufgesucht habe, wird nur bei Gelegenheit von Jairi Töchterlein berichtet. Er drängt seine Hilfe nicht auf, aber diese Siechen, Besessenen, Lahmen umlagern ihn. Er aber geht ihnen nicht nur aus dem Wege, sondern weist sie öfters schroff zurud. Dennoch bleibt er für die Galiläer der große Wundermann Gottes, von dem sie die seltsamsten Taten erzählten. Diese Szenen in das Reich der Fabel zu verweisen, haben wir kein Recht. Wenn die Erzählung ganz offen bekennt, daß wo der Glaube fehlte, auch Jesu Wunderkraft versagte, wenn Jesus selbst spricht: "Dein Glaube hat dir geholfen," wenn er im Gleichnisse Matth. 12, 43 zugibt, daß auch ausgetriebene Dämonen wiederkommen können, wenn er Maria Maadalena sieben= mal den Teufel austreiben muß und sie doch nicht von Visionen heilt, so ist an der Wahrhaftigkeit der Bericht= erstatter so wenia als an der Lauterkeit des Wundertäters zu zweifeln. Das beweist auch der schlichte, grundehrliche Erzählungston des Evangelisten, der in naiver Weise be= richtet: "Wie sie in das Haus gingen, kam abermals das Volk zusammen, also daß sie nicht einmal essen konnten." Ahnliche Szenen wie sie von dem heiligen Bernhard bei seiner Wanderung durch das Rheintal erzählt werden.

haben doch auch eine Wolke von Zeugen aufzuweisen, denen niemand den Glauben versagte. Immerhin wird man sich dabei bewuft bleiben, daß eine religiöse Bolks= bewegung sich zu keiner Zeit durch kühle Beobachtung und strenge Kritik ausgezeichnet hat, daß vielmehr das Gerücht und die Volksphantasie ihre stete Bealeiterinnen zu sein pflegen. "Das Wunder," sagt Knopf, "hat in sich die angeborene Tendenz, in der Überlieferung zu wachsen"1). Dabei muß man Zeit und Volk bedenken, in dem diese Wunder sich zutrugen. Dämonische durch Beschwörung zu heilen, gehörte zu den üblichen Bflichten des Schriftgelehrten. der Rabbi ist von Beruf Exorzist. "Wenn ich den Teufel durch Beelzebub austreibe, durch wen treiben euere Söhne ihn aus?" fraat Jesus und weist so selbst darauf hin. daß er nicht der einzige sei, der diese Wunder vollbringe. Von Vespasian erzählt Tacitus (Historien 4, 81), daß er einen Blinden mit seinem Speichel geheilt habe und die Dämonenaustreibungen, die Josephus in Alexandrien mit ansah, erinnern ganz an die, die vierzig Jahre früher in dem benachbarten Palästina spielten. Josephus berichtet (Ant. 8, 2) von einem Meister der Dämonenbeschwörung mit Namen Cleazar, der in Gegenwart Bespasians und seiner Söhne Titus und Domitian und anderer Offiziere, in Alexandrien eine Reihe von Exorzismen vornahm, die alle alückten. Er hielt den Besessenen einen Rugelring mit einer Wurzel, die Salomo dafür angegeben hatte, unter die Nase und zog durch sie den Dämon heraus. Um die Anwesenden zu überzeugen, daß er sie nicht betrüge, befahl er dem ausfahrenden Geiste ein entfernt stehendes Wassergefäß umzustürzen, was auch erfolgte. Josephus erzählt das, als Augenzeugen wie Domitian und andere Begleiter des Kaisers noch lebten, aus eigener Erinnerung. Was hier dem Exorzisten mit Taschenspielerkünsten gelungen sein wird, wirkte anderwärts der begeisterte Glaube

<sup>1)</sup> Knopf, Das nachapostolische Zeitalter. S. 366.

der Kranken. Ungewöhnlich mussen doch die Erfolge des Galiläers gewesen sein, wenn ihm von weither die Leidenden zugetragen wurden, so daß er häufig in die Berge flüchtete, um sich dem Gewühle der Gläubigen zu entziehen. Ein Sturmwind der Begeisterung brauft durch das Volk. Zeigt Jesus sich, so rufen schlichte Frauen ihm zu: "Selig ist der Leib, der dich getragen, und die Brufte, die du ge= sogen." Er aber erwidert: "Selig sind die das Wort Bottes hören und bewahren." Jesus selbst ist von diesem Beiste mitgeriffen und ein anderer geworden, so daß seine Nächsten ihn nicht wieder erkennen. "Er ist außer sich geraten," sagen Mutter und Brüder und wollen sich seiner

bemächtigen, um ihn heimzuholen.

Was war es nun, was dieses Gedränge um ihn scharte, dem ihn die Seinen entreißen wollten? Seine Berson, sein Wort, seine Wunder sicher. Daß er gewaltig redete, bezeugt nicht nur das Evangelium selbst, sondern auch die überlieferte Spruchsammlung, die heute noch ein Echo weckt wie kein anderes Buch. Und doch sind diese überlieferungen nur unbehilfliche Niederschriften eines gesprochenen Wortes, ein schwacher Nachhall der Donner, die über Chorazin und Bethsaida rollten. Dazu tam aber wohl auch, daß Jesus als Messias des armen Mannes auftrat. Wenn einer der politischen Kührer siegte, was half es die Armen? Jene wendeten sich an die Reichen. die Starken, die Krieger, die Priester, die Pharisäer. Behaupteten sie das Feld, so wurde der Stärkste ein neuer Makkabäerfürst und es blieb alles wie zuvor. Jesus wendete sich gegen die Reichen, die Satten, die herzlosen Bedrücker und pries die Armen selig. Das scharte die große Welt der Elenden, der Beladenen, der Mühseligen um ihn, daß er sie versicherte. Gott werde abwischen die Tränen von ihren Wangen und habe ihn gesendet zum Trost für die Weinenden und Beladenen. Schon die Psalmisten hatten sich auf diese Seite gestellt. Auch für sie sind die Armen die Erwählten, denen Gott Recht

schaffen wird. Sie sind es, die auf den Trost Israels warten. Dieses Leitmotiv des Psalters nimmt Jesus auf, denn das Elend ist so groß wie zur Zeit der frommen Sänger. Wie lange schon liegt der arme Lazgrus por der Tür des reichen Mannes und die Hunde lecken seine Schwären, wie lange schon wartet der Gefangene im Schuldturm, daß Gott das harte Herz des Gläubigers erweichen werde, wie lange schon toben die Irrsinnigen und klirren mit ihren Ketten, wie lange schon umlagern Mütter mit ausgetrunkenen Brüften und mit hungernden Kindern den Zugang zum Tempel, wie lange schon liegen Gichtbrüchige und franke Frauen an den heiligen Stätten, und stimmen Blinde, Lahme, Aussätzige am Wege ihr schrilles Wehgeschrei an! Elend und Armut überall! Orientalisches Elend! In diese Nacht des Unglücks fällt wie ein Lichtstrahl von oben die frohe Botschaft von einem Reiche, das Gott bringen wird, das nicht den Ge= waltigen und Mächtigen gehört, sondern den Armen, den Sanftmütigen, den Demütigen, den Friedensstiftern, den Söhnen der Barmherzigkeit. So wurde der Galiläer der Messias des Proletariats. Er ist aar nicht gesendet an die Gesunden, er weiß, daß eher ein Kamel durch ein Nadelöhr schlüpft als ein Reicher durch die Himmelspforte. Der große Menschenkenner hat es erfahren, daß Not und Leid die Empfänglichkeit für Gottes Wort mehrt, während Blück und Reichtum das Herz verhärten und Gleichgültigkeit und Stumpsheit im Gefolge haben. Darum sind die Armen die zum Reiche Berufenen, daher die Paradoxie, daß er die selig preist, die Leid tragen, denn sie sollen getröstet werden. Schon jest gibt der neue Prophet den Armen einen Vorgeschmack dieser Heilszeit, in dem er die, die von allen gemieden werden, um sich sammelt. Die Sünderin, die seine Rüße füßt, der Röllner, der die Augen im Tempel nicht aufzuschlagen wagt, der Unreine, deffen Schwelle kein gerechter Jude überschreiten würde, das sind seine Freunde. Vor der Tatsache dieser Bewegung, die

behauptete, die Krüppel, Bettler, Sünder seien die berufenen Bürger des Gottesreichs, stand der tugendhafte Pharisäer wie das Kamel por dem Nadelöhr. So hatte er sich das erwartete Reich nicht gedacht. Jesus aber nimmt die Sünder an, denn er hat einen andern Magstab für Gunde und Gerechtigkeit als die Pharisäer. Nicht die, die Herr, Herr sagen. Geseteswerte punttlich erfüllen, über dem Tun des Nächsten lauern und lästern, sind ihm die Frommen, sondern die, die Gott über alles lieben und den Nächsten wie sich selbst. "Kommet her zu mir alle, die ihr mühselig und beladen seid, ich will euch erquicken. Nehmet auf euch mein Joch, und lernet von mir; denn ich bin sanft= mütig und von Herzen demütig, so werdet ihr Ruhe finden für euere Seelen. Denn mein Joch ist sanft und meine Last ist leicht" (Matth. 11, 21). Nicht an die Großen und Reichen hat Jesus die Botschaft zu bestellen, auch nicht an die Gerechten und Weisen. Die Gesunden bedürfen des Arztes nicht. Er ist gekommen zu suchen und selig zu machen, was verloren ist, denen ihr Leid tragen zu helfen, die mühselig und beladen sind. Er verstand die hungernden Blicke der Sünderin, der er durch seine Wunderkraft ihre Jungfrauschaft wiedergeben soll, und stellt sie über den Pharisäer, der seine ganze fromme Bosheit in das Wort legt: "Wäre dieser ein Prophet, so wüßte er, was das für ein Weib ist, das ihn anrührt" (Lukas 7, 36 ff.). So erkannte er durch den Trotz des Zöllners hindurch das bedrückte Herz, das sich sehnt nach Achtung und Frieden, die man ihm entzog. Dieses verstoßene, enterbte Israel glaubte, daß er der rechte Heiland sei. Was sollte diesen Armsten der Reiter auf weißem Roß, auf gold= gezäumtem Pferde, der in die stolzen Bogen der Herodes= burg einzieht? Ihnen war der wahre Messias der Hirte, der dem verlorenen Schafe nachgeht, der Arzt, der der Rranten Schmerzen stillt, der Gartner, der das gefnickte Rohr mit sorglicher Hand wieder aufrichtet (Matth. 12, 20). Ein Heiland am Krankenbett, ein Tröster in Seelennot war er für die Armsten im Lande. Jesu eigenes Gemüt fühlte sich zu dieser Schichte hingezogen, die Satten und Zufriedenen überließ er sich selbst. Die Welt der Elenden war seine Welt, an der er diesen stärksten Trieb seiner Natur befriedigte. Für Johannes waren die Menschen "Otternbrut, die dem kommenden Gerichte nicht entgehen wird", für Jesus waren sie Kranke, die des Arztes besöürsen.).

Der Tag des Mitleids und der Güte war dem armen Volke mit ihm gekommen. Jesus führt die Sache der Armen gegen die Reichen mit einer Entschiedenheit, die an Kommunismus streift. Der Göke, den er stürzen will. heißt Mammon. Aufgewachsen in dem engen Wesen einer ärmlichen Landstadt, als Sohn einer kinderreichen Familie, zwischen den Männern mit vollen Scheunen und Arbeitern mit hungernden Kindern, kennt er den Fluch, der am Golde hängt und an dem alle Liebe und Treue zu= schanden wird, den Fluch, den unsere Nibelungensage so tiefsinnig schildert. Die Schätze, die Rost und Motten fressen, machen die Seele krank und den Besitzer nicht glücklicher. Der Hinweis auf die Bögel, die nicht säen, und die Lilien, die nicht svinnen, klingt uns utopisch; er ist auch nicht wörtlich gemeint. Aber der Sorge des braven Hausvaters gegenüber will Jesus an die Bater= liebe Gottes erinnern, die keinen Sperling vergift. Wer in diesem Vertrauen in die Welt blickt, sieht sie anders als der Pfahlbürger in seiner Weltangst und Geldangst. "Selig sind die Armen, denn sie werden das Erdreich besitzen. Selig sind, die da Leid tragen, denn sie sollen getröstet werden. Selig sind, die da hungern und dürsten nach Gerechtigkeit, denn sie sollen satt werden. Selig sind die Barmherzigen, denn sie werden Barmherzigkeit erlangen. Gelig sind, die da reinen Herzens sind, denn sie werden Gott schauen. Selig sind die Friedensstifter,

<sup>1)</sup> Bgl. Otto Frommel, Poesie des Evangeliums Jesu. S. 170.

benn sie werden Gottes Kinder heißen. Selig sind, die um Gerechtiakeit willen verfolgt werden, denn ihrer ist das Himmelreich." Aber dieses Reich ist nicht das Reich Davids, es ist auch nicht die Kirche der Pharisäer und der Leviten des Tempels. Es ist die ewige Sehn= sucht, mit der das Herz nach dem Guten lechzt. Kinder haben es, die Einfältigen haben es, ihnen will Bott offenbaren, was den Weisen und Klugen ewig ver= borgen bleibt. Dementsprechend sind es die unteren Schichten, das Proletariat, das durch die Prediat des neuen Propheten zuerst in Bewegung gerät. Auch andere Propheten dieser aufgeregten Zeit, die "die Zeichen der Befreiung" verkündeten, haben große Haufen um sich geschart. Da wollte einer das Volk trockenen Jußes durch den Jordan führen, einer wollte die Mauern des römisch gewordenen Jerusalem umfturzen, einer versprach am Barigim die Gefäße der Stiftshütte wieder zu finden; noch in der letten Stunde des Tempels versammelte ein solcher Prophet die gläubige Menge bei den Schatkammern, um die Zeichen des Reichs zu begrüßen. Etwas anderes als ein Zeichen hatten sie nicht zu bieten. Auch an Jesus tritt der Ruf heran: "Tue ein Zeichen!" Er hat kein anderes Zeichen als die Bufpredigt des Propheten Jona an das Volk von Niniveh. Aber welche Prediat! Er bringt das Reich, das sie erwarten, aber er bringt es von innen. Denn nur auf die innere Welt kommt es dem großen Idealisten an, nicht auf die messianische Welt= herrschaft, von der ein wahnsinnig gewordenes Volk träumt. Er will nicht sprechen, daß die Steine Brot werden, er will nicht zum Zeichen vom Tempel sich durch Engel tragen lassen, er will keines der Reiche dieser Welt. "Was nütte es dem Menschen, die ganze Welt zu gewinnen und Schaden zu nehmen an seiner Seele?" Rach dem Reiche Gottes, wie er es versteht, sollen seine Jünger trachten, dann wird ihnen alles übrige zufallen. Auch er prediat: "Das Reich ist nahe," aber sein Reich kommt von innen, indem Gott in die einzelne Seele einzieht und dort seine Herrschaft aufrichtet, nicht äußerlich, so daß man sagen kann: "Hier ist es, dort ist es!" Das ist das Reich, daß Gottes Wille auf Erden geschieht, wie im Himmel. In dieser Wendung erlebte die jüdische Zukunstserwartung ihre Verklärung. Aus einer jüdischen Hoffnung wurde sie jeht ein Glaube, zu dem alle Völker sich bekennen konnten. Die irdische Erwartung wurde zu einer himmlischen und diese hielt stand, als die irdische im Zusammenbruch Israels grausam widerlegt war. Aber auch schon in der Gegenwart übte diese Verinnerlichung des Reichsgedankens ihre religiöse Wirkung, die Johannesepredigt war nur die geräuschvolle Duverture gewesen, jeht solgten die süßen, tröstenden Weisen des "neuen Lieds".

Wenn das Zusammenströmen der Massen am See Gennesar der Wanderung zum Jordan und der Wüste Juda äußerlich glich, so ist doch unverkennbar, daß der neue Prediger absichtlich einen anderen Ton anschlug als Johannes. Dieses Betonen der Vaterliebe Gottes war ohne Zweifel eine bewußte Antithese gegen den Täufer. dessen Schreckensworte den Buffertigen noch in den Ohren klangen. Hatte jener einseitig die strafende Gerechtigkeit Gottes verkündigt, so betonte Jesus um so mehr Gottes erbarmende Liebe. Nicht die Furcht des eingeängsteten Volkes wollte der neue Prophet vermehren, sondern sein Vertrauen zu Gottes Barmherzigkeit wollte er stärken. Er kommt, frohe Botschaft zu verkunden den Armen (Luk. 4, 18; 7, 22). Den Gegensat von Jesu Bredigt zu der der Bropheten, den Täufer eingeschlossen, hat man von jeher darin gesehen, daß jene den strengen, harten Gott des Gesehes verkündigten, Jesus dagegen den liebenden Bater der Welt, dem die Menschen seine Kinder sind. Nicht auf die Zeichen, daß Gottes Zorn ausgegossen sei über alle Kreatur, weist Jesus hin, sondern auf die Lilien auf dem Felde, die seine Liebe verkunden, auf die Bogel

unter dem himmel, die von dem Bater oben genährt merden und von denen keiner zur Erde fällt ohne ihn. Nicht den Gott predigt er, der der Bäter Missetat heim= sucht an den Söhnen bis ins dritte und vierte Blied. sondern den, der regnen läßt über Gerechte und Ungerechte und seine Sonne heraufführt über Bute und Bose. Briefter mehrten ihren Ginfluß, indem sie den gerechten, strafenden Bott verkundeten. Der Laie Jesus sente die Gerechtigkeit der Barmherzigkeit nach. Die Fassung Gottes als des Baters ist das neue Brinzip, das alle seitherigen Werte umwertete. War Gott der liebende Vater seiner Menschenkinder, so konnte der Reichsaedanke nicht mehr auf den alten Bundesvertrag zwischen dem eifrigen Gott und dem gehorsamen Volk gestellt werden. Die Berufenen dienen nicht mehr um Lohn, sondern "damit sie Kinder seien ihres Vaters im Himmel". Noch nicht in seinen Konsequenzen zu ermessen, lag doch in dieser Wendung eine neue Welt. An dem alten Gottesbeariff hing der alte Gottesdienst. Wo blieb die Notwendigkeit der Opfer. des Tempeldienstes, der Waschungen, der Fasten, des Zehntens, wenn der Vater vom Kinde nichts verlangt als sein Herz? Wie in der Knospe lagen hier alle Wunder der Zukunft verschlossen. Wo blieb der Anspruch des Täufers, Gott vertragsmäßig zur Erfüllung seiner Ver= heißungen anhalten zu können, sobald Ifrael sein Gesetz erfülle? Wo blieb die Sonderstellung der Juden und ihr Anspruch, das erwählte Volk zu sein? Ein Stück der jüdischen Weltanschauung nach dem andern mußte fallen. nachdem Jesus den Grundstein verrückt hatte. Auch das Verhältnis der Menschen untereinander wurde ein anderes. Ist das Gottesreich ein Kindschaftsverhältnis zu Gott, so ist es für die Menschen ein Reich der Brüderlichkeit. Sie sind Brüder, weil sie einen gemeinsamen Bater im Himmel haben, und unter ihnen gilt nicht das starre Recht, sondern die Liebe, die mehr tut als sie muß, mehr als man von ihr verlangt. Sie spricht nicht: "Jedem das Seine, sondern

jedem das Meine." Sie gibt zum Rock den Mantel. sie geht zwei Stunden zu der erbetenen einen, sie vergibt siebenmalsiedzigmal und klagt niemanden an als sich selbst. Ist einmal dieses Reich der Liebe aufgerichtet, so ist auch das messianische Reich da. "Wenn eine solche Liebe, wie Jesus sie empfand und forderte, lebendige Wirklichkeit würde, so wäre das Erdendasein in der Tat ein Gottes= reich 1)." Diese Forderungen Jesu an den Menschen stehen aber in einem fundamentalen Gegensatze zu der Theologie des Judentums, die eine mustische Jurisprudenz geworden und dadurch korrumpiert worden war. Die Religion der Synagoge war ein Wechselprozeß zwischen dem Juden und seinem Gotte, den er gewann, wenn er alle Forderungen des Vertrags buchstäblich erfüllt hatte. So wurde die Moral zu einer Lehre von den möglichen Einzelfällen zur Kasuistik. Sie floß nicht mehr aus der Liebe zu Gott. sondern aus der Sorge für das eigene Wohl; sie sagte weniger, wie der Jude zu handeln, als was er zu meiden habe. Daher die große Bedeutung der Begriffe der Satis= faktion, der Genugtuung, Rechtfertigung, Gerechterklärung, mit denen sich die Theologie des Baulus noch abmüht. Gegen diese geschäftliche Auffassung des Verhältnisses von Kind und Bater, gegen die Jurisprudenz im Familien= leben richtete sich der ganze Genius der neuen Lehre. "Die Bergpredigt," sagt Bousset2), "ist eine große Polemik gegen den Rechtscharafter der jüdischen Religion. Sie sett an Stelle der kasuistischen Einzelforderungen, an Stelle aller und jeder gebietenden und verbietenden Gemeinschafts= norm den Heroismus des einzelnen im Guten." Das Judentum war aber von der Gesetzlichkeit um so schwerer au befreien, als auf seinem Gesetze seine Besonderheit beruhte, die ihm seinen Vorzug vor den übrigen Völkern

<sup>1)</sup> Ludwig von Sybel, Die klassische Archäologie und die altschristliche Kunst. Rektoratsrede. Warburg 1906, S. 18 f.
2) Bousset, Religion des Judentums, S. 105.

zu geben schien. Indem Jesus der Religion diesen Rechts= charakter nahm, veränderte er nicht nur ihre Physiognomie, sondern ihren Charakter und ihr Wesen. Die neue Bemeinde stand auf einer völlig neuen Grundlage. Hatte Johannes das Kommen des Reiches abhängig gemacht von der Buffertigkeit der Gemüter, deren Symbol ihm die Taufe war, so ging Jesus noch einen Schritt weiter; das Reich Gottes kommt nicht bloß durch Buke und Be= kehrung, sondern es besteht in dieser Verfassung der Berzen. Die Frömmigkeit wird nicht belohnt mit einem kommenden Reiche Gottes, sondern sie ist selbst dieses Reich, und wo sie ist, da heißt es: "Das Reich Gottes ist, auch wenn ungläubige Augen es nicht sehen, mitten unter euch." Wollen wir die neue Predigt vom Reich auf eine kurze Formel bringen, so ist es die, daß sie an die Stelle der äußeren Herrlichkeit der messianischen Zeit die innere Seligkeit der Kinder Gottes setzte. Jesus bestreitet jene Erwartungen einer tommenden irdischen Herrlichkeit nicht, aber nirgend hat er sich in der Weise der jüdischen Apofalppsen auf ihre Schilderung im einzelnen eingelassen. Die sinnlichen Erwartungen Israels sollen mit geistigen Gütern befriedigt werden. Die Umsetzung des messianischen Liedes in eine höhere Oktave ist Jesu Werk. An Stelle eines groben Rechtskodex tritt eine zarte, innere Welt des Gewissens, des Gemütes, der Gottesliebe und Bruderliebe. Beistige Güter können nicht mit der rohen, äußerlichen Geseteserfüllung erlangt werden. "Ich sage euch," sprach Jesus, "wenn euere Gerechtigkeit nicht viel besser ist als die der Schriftgelehrten und Pharisäer, so werdet ihr nicht in das Himmelreich kommen. Ihr habt gehört, daß zu den Alten gesagt ist, du sollst nicht töten, wer aber tötet, foll dem Gerichte verfallen sein. Ich aber sage euch, jeder, ber mit seinem Bruder gurnet, ift dem Gerichte verfallen. Wer aber zu seinem Bruder sagt: "Nichtswürdiger", der ist dem Hohen Rate verfallen. Ihr habt gehört, daß ge= saat ist, du sollst nicht ehebrechen. Ich aber sage euch:

Jeder, der eines anderen Weib ansieht, ihrer zu begehren. der hat schon mit ihr die Ehe gebrochen in seinem Herzen. Ihr habt weiter gehört, daß zu den Alten gesagt ist, du sollst keinen falschen Eid leisten. Ich aber sage euch, daß ihr überhaupt nicht schwören sollt, weder bei dem Himmel. denn er ist Gottes Thron, noch bei der Erde, denn sie ist seiner Füße Schemel; noch bei Jerusalem, denn sie ist des großen Königs Stadt. Auch sollst du nicht bei deinem Kaupte schwören, denn du vermagst nicht ein einziges Haar weiß oder schwarz zu machen." Gegenüber der wort= reichen Art, wie der Drientale sein Leben, sein Haupt, seine Kinder zu verschwören pflegt, gebietet Jesus: "Euere Rede sei: Ja, ja, nein, nein, was darüber ist, ist vom Teufel." "Ihr habt gehört, daß gesagt ist, Auge um Auge, Zahn um Zahn. Ich aber sage euch, daß ihr nicht wider= streben sollt dem, der euch Böses antut. Ihr habt gehört. daß gesagt ift, du sollst beinen Nächsten lieben und beinen Feind hassen. Ich aber sage euch: Liebet euere Feinde, segnet, die euch fluchen, und bittet für die, so euch ver= folgen, auf daß ihr Kinder werdet eueres Baters im Himmel, denn er läßt seine Sonne aufgehn über Bose und Bute und läßt regnen über Gerechte und Ungerechte. Denn so ihr liebet, die euch lieben, was für Lohn habt ihr? Tun nicht dasselbe auch die Zöllner? Und so ihr nur zu euern Brüdern freundlich seid, was tut ihr sonderliches? Tun nicht die Heiden auch also?" Er aber will den Seinen das höchste Ziel setzen, dem reine Begeisterung nachstreben kann: "Ihr sollt vollkommen sein, wie euer Vater oben im Himmel vollkommen ist." Rur, wer die Sehnsucht kennt, kann die Tiefe dieses Wortes verstehen, das eine neue Lebensregel einführt: "Trachten nach dem, was oben ist." Die Sehnsucht nach einem besseren Dasein hat Jesus zum Prinzip einer neuen Religion gemacht. Aus diesem Prinzip ist die ganze Kultur der chrift= lichen Welt hervorgegangen. Die Gotif, deren Bogen nicht wieder zur Erde zurückführen, sondern ins Unendliche

streben, nur daß sie auf dem Wege dorthin geschnitten werden von einem anderen Bogen, der gleichfalls ins Un= endliche weist, der jauchzende Hymnus des Mittelalters, der Glaube an den Himmelssaal da oben, die ganze Welt der driftlichen Hoffnung, die sich der heidnischen Selbst= genügsamkeit entwindet, alle trachten sie nach dem, was droben ist. Auch dem alten Judentum gegenüber preist Jesus die selig, die hungern und dürsten nach Gerechtig= feit. Die Kinder der Sehnsucht sind die Kinder Gottes, die wissen, daß sie es noch nicht ergriffen haben, aber sie jagen danach, die sich arm fühlen, aber eben dadurch viele reich machen, deren Seele dürstet nach Gott, nach dem lebendigen Gott. Nur solche haben eine Ahnung von der besseren Gerechtigkeit, die Jesus wecken wollte. Die sinn= liche Weltfreude des antiken Menschen weicht der Sehnsucht nach der übersinnlichen Herrlichkeit. So hat Jesus der Menschheit ein neues Herz eingesett. Indem er den Seinen aum Ziel sette, vollkommen zu werden, wie der Bater im Himmel vollkommen ist, hört Jesu Lehre auf, bloße Sitten= lehre zu sein und wird Religion. Das eine tun, das andere lassen im Hindlick auf Gott, das ist die neue Ethik. Den Zusammenhang mit Gott aufgeben, heißt verloren gehen, denn Gott ift der Mittelpunkt, um den die auten Beister treisen, um schließlich mit ihm eins zu sein. So ist Jesus der große Idealist der Weltgeschichte: seinen Enthusiasmus hat noch keiner überboten, aber eben darum ist er auch von rigoristischer Strenge1). "Niemand kann zwei Herren dienen." "Aergert dich dein Auge, so reifie es aus!" "Verkaufe, was du hast, und gib es den Armen." "Liebe beine Feinde, bitte für deine Beleidiger," erwidere ihre Schläge nicht, sondern biete ihnen die rechte Wange, wenn sie dich auf die linke geschlagen haben. Aus allen Verfolgungen, Schmähungen, Mißhandlungen folgt für den

<sup>1)</sup> Bgl. über diese Seite der Reichsidee den schönen Abschritt bei Holymann, Judentum und Christentum, S. 381 ff. Die Lehre Tesu.

rechten Jünger nur die gesteigerte Pflicht zu lieben, zu segnen, wohlzutun und so das Böse zu überwinden durch das Gute. Das ist die Gesetzgebung Jesu. Daß dieses Ideal nicht zu buchstäblich erfüllt wurde, dafür sorate schon die rauhe Wirklichkeit. Darum blieb es doch von unend= licher Fruchtbarkeit und ein Ziel, nach dem die Besten sich streckten. In schroffen und selbst harten Worten hat Jesus den Seinen gepredigt, du sollst entsagen, sollst dein Kreuz ohne Murren auf dich nehmen. Man sagt, dieses Wort sei unecht, denn es schaue bereits auf das Kreuz von Gol= gatha zurud, aber dieses Bild vom Kreuze war sprichwörtlich. Die Erinnerung an den, dem Simon von Kyrene sein Kreuz hatte tragen mussen, hat das Sprichwort nicht erzeugt, denn Jesus hatte sein Kreuz ja nicht getragen. Aber das Kreuz war, wie namentlich in Balästina jeder Tag lehrte, das Ende der Elendesten. "Ich weiß es, daß ein Kreuz mein harrt." saat der Sklave bei Plautus. "dort ruhen meine Väter."

Die Summe der neuen Moral ist, daß an die Stelle des Egoismus der Altruismus tritt. "Geben ist seliger als nehmen." "Was ihr wollt, daß euch die Leute tun, das tut ihr ihnen." Das Ich, der dunkle Despot, soll ge= bändigt werden. Der Mammon, der herzlose Göke, soll gestürzt werden, denn die Jünger können nicht zwei Herren dienen, und Jesus weiß, daß wo ihr Schat ist, ist auch ihr Herz. Auch Frau Sorge soll am Herzen nicht mehr nagen. "Ihr sollt nicht sorgen und sagen... Um solches alles qualen sich die Heiden. Der himmlische Bater weiß ja. daß ihr das alles bedürfet." Die klassische Moral nimmt überall den Menschen zum Maß der Dinge, die christliche soll Gott zum Makstab nehmen, und so ist Religion und Ethik in ihr unlösbar verflochten. Sobald diese Kon= sequenzen der neuen Vorstellung von Gott, dem Vater, vollzogen sind, wird auch das Gottesreich da sein. Ohne die Gesetzesanast der Pharisäer und ohne das blanke Schwert der Zeloten hat Jesus es aufgerichtet. Nicht die

Erfüllung äußerer Satungen, sondern Barmherzigkeit, Herzensreinheit, Friedfertigkeit, Sanftmut, Demut, ein Trauern über die jetige Lage der Welt führt in das Himmelreich. Das alles sind Gebote, deren Erfüllung nicht mit dem Gottesreiche belohnt werden soll, wie die Pharifäer glauben, sondern deren Erfüllung selbst schon der Beginn des Reiches ist. Das war es, was Jesu Werk von Johannes und allen früheren Propheten schied, und warum er den kleinsten Bürger seines Reiches größer nannte als den Täufer, der vom Werkdienste des Juden= tums nicht losgekommen war. Schließlich hatte doch auch Johannes nur mit den alten Mitteln des Gesetzes das Heil schaffen wollen. Buße und Fasten, Wachen und harte Rleidung und der Segen des Jordanwassers sollten das Beste tun. Darum wirft Jesus den fastenden und trauern= den Johannesjungern vor, daß sie den neuen Wein in alte Schläuche fassen. Alte Schläuche aber platen, und so wird der Wein verschüttet. Sie setzen einen Lappen ungewalften Tuches auf den Rifi; so wird der Rif nur größer. Mit ihren bleichen, von Askese abgehärmten, traurigen Mienen aleichen die Täufer Leidtragenden, als ob das Kommen des Gottesreichs ein Leichenbegängnis wäre, während Jesu Jünger wie die Hochzeitsleute sind, die den Bräutigam begrüßen. Der Täufer hatte das Reich vorbereiten wollen, aber seine Mittel waren verkehrte gewesen. Die mürben und morschen theokratischen Formen werden zerfallen, wenn man ihnen einen neuen Sinn unterlegt, aber auch die neuen Gedanken werden verloren gehen, wenn man sie in die alten Formen prefit. So sind eine Reihe von Reden Jesu am leichtesten zu verstehen, wenn man ihre Antithese gegen den Täufer nicht überhört. Nicht an kommende Jahrhunderte hat Jesus gedacht, sondern an seine Zeit= genossen. In dieser bestimmten Ablehnung der Johannes= schule, in der Abgrenzung des Alten von dem Neuen, das er selbst bringe, kündigt sich aber auch das messianische Bewußtsein Jesu an, etwas absolut Neues zu besitzen, das Johannes nicht gekannt hatte. Die Stimmung, in der Jesus das vom Himmel herabsteigende Gottesreich begrüßt, hat nichts gemein mit den Schrecken, die dem Täuser so geläusig waren. Sein Gemüt ist voll Jubel und Feststeude über die Liebe des Baters, die er überall in der Welt ausgegossen sieht, so gut in dem Abendrot, das einen schönen Tag verkündet wie in den Gestirnen, die "auf dem Berge" über ihm leuchten in dem Glanze, in dem die Gläubigen einst leuchten sollen im Reiche ihres Baters. Für ihn war die Welt kein Jammertal. Ist Gott gut, so kann seine Welt nicht schlecht sein. Gemäß dieser schönen Grundstimmung seines eigenen Wesens lehrt Jesus seine Hörer vor allem Vertrauen zu Gott. Wenn schon sie, die arg sind, ihren Kindern können gute Gaben geben, wie sollte der Bater im Himmel nicht auch ihnen schenken, was sie bedürsen. Sie sollen ihm vertrauen und zu ihm beten.

In diesem tröstenden Tone predigte der neue Prophet dem Volke. So war seine Predigt eine gute Botschaft, ein Evangelium. Es war noch keiner dagewesen, der so durch alle Höhen und Tiefen der Volksseele griff. Er predigte gewaltig und nicht wie die Schriftgelehrten. Diese Predigt von dem liebenden Bater im Himmel löfte die Seelen gang anders als die Furcht vor dem strengen Jehova oder vor den heidnischen Göttern, die es selbst be= durften, daß man für sie bete. Bu dem erlösenden Inhalt seiner Lehre kam dann auch die edle Popularität seiner Rede, der jeder Schulgeschmack fern liegt. Des Redners Vorliebe für Parabeln und Gleichnisse, die für den einfachsten Verstand faklich sind, erklärt sich aus der Bestimmung dieser Reden für die breitesten Schichten der Bevölkerung. Selbst der muntere Ton des Humoristen, den der Volksredner nie gang wird entbehren können, klingt gelegentlich in den Geschichten an, die Jesus in seine Reden einflicht. Da tritt ein altes Weib auf, das dem Richter beide Ohren voll schreit, so daß er schließlich fürchtet, sie könne kommen und ihm das Gesicht zerkraten. Da

liegt einer im warmen Bett und möchte gern den Lärm an seinem Haustore nicht hören, aber schließlich muß er doch heraus und dem lästigen Freunde öffnen; da philosophiert ein ungetreuer Haushalter über seine Lage und auch jett ist seiner Weisheit letzter Schluß eine neue Spitzbüberei; da erbaut sich ein Musterfrommer an seiner eigenen Vortrefflichkeit und betet sich an, statt den Herrn im Himmel. Solche Bilder haben sicher nicht nur eine heitere Stimmung, sondern ein helles Lachen ausgelöst, und eben darum glich Jesus in nichts den Schristgelehrten, die meinten, wenn sie von Religion sprächen, müßten sie sauer sehen.

Hatte Jesus die Vorstellung vom messianischen Reiche in eine tiefere innerliche Sphäre versett, so ist damit doch nicht gesagt, daß er die Erwartung seiner Volksgenossen einer nahen, auch äußerlichen Verwirklichung desselben nicht geteilt hätte. Dieses verheißene Reich erwartete auch er, eben weil es von den Propheten verheißen war. Auch er glaubte an ein im Durchbrechen begriffenes Königreich Gottes, dessen Geburtswehen er wahrnahm. Insofern haben seine Reden vom Reiche ein doppeltes Angesicht. Die Gleichnisse vom Senktorn, vom Sauerteig, von der Saat, die wächst bei Tag und Nacht, scheinen eine langsame geschichtliche Realisierung des Reichs in Aussicht zu nehmen: vielleicht kann es Jahrhunderte dauern bis Jesu Gedanken sich ausgewirkt haben. Der Doppelcharakter seiner Pro= phetie aber liegt darin, daß er neben diesem Blick in ferne, ferne Zeiten doch auch in andern Reden, auf Grund der Weissagung der Propheten, eine Realisierung des Reichs in näherer Zeit in Aussicht nahm. Das äußere Eintreten Bottes für den Sieg seiner Sache war die Grundvoraus= sekung der heiligen Verheißung. So redet auch Jesus mit der Schrift von einem nahen Tage der Erfüllung des Sieges, des Gerichts. Man hat oft darauf hingewiesen, daß in dieser Form die eschatologischen Verkündigungen Jesu sich als Irrtum erwiesen hätten. In der Hauptsache hat ihn doch sein höheres Wissen nicht getäuscht, daß dem

Reiche, das er stiftete, die Zukunft gehöre. Auch wenn man annimmt, daß die Ausblicke auf die Zukunft von den Späteren aus ihrer Erfahrung vielfach erweitert worden seien, so bleibt doch die Sicherheit wunderbar, mit der un= bestritten echte Gleichnisse Jesu den Weltberuf der neuen Lehre aussprechen, der weit über die Grenzen des Juden= tums hinausführt. Das Reich Gottes aleicht einem Körnchen Sauerteig, das die ganze Masse der Menschheit in Ga= rung bringen wird; es gleicht einem Senftorn, aus dem ein Baum aufwächst, in dessen Zweigen die Vögel des Himmels nisten. So sprach Jesus nicht, als die neue Religion auf Erden gestegt hatte, sondern als das Reich noch ein Ideal war, das droben an den Sternen hing. Das sichere Vorgefühl des Genius, was zeitlich sei und was ewig, wird man in solchen Bildern nicht verkennen. Von diesem Chriftusstandpunkte, der über die Jahrhunderte hin= sieht, steigt die Rede aber auch wieder herab zu dem Standpunkte des Täufers, der das Gericht für eine nahe Zeit verkündete. Der Sieg Israels bleibt nicht aus. Die lebende Generation soll ihn erleben. Insoweit war auch Jesus Apokalnptiker.

Die moralische Wirkung von Jesu Predigt wurde durch dieses apokalyptische Element natürlich noch verstärkt. Auch von dieser Seite her erschien er den Massen als der wiedergekehrte Johannes (Matth. 16, 14). Wenn wir dem Berichte des Markus glauben dürsen, der ja in letzter Reihe von einem Zeugen stammt, der diese Tage mit erslebt hat, so erreichte der Zulauf zu Jesus eine Weile einen Umfang, wie er nicht einmal Johannes dem Täuser zusteil wurde. Bereits sind Pharisäer und Herodianer gegen ihn verschworen, "er aber entwich mit seinen Jüngern an das Meer; und viel Volks folgte ihm nach aus Galiläa und von jenseits des Jordan; und die um Tyrus und Sidon wohnten, eine große Menge, die von seinen Taten hörten, kamen zu ihm. Und er sprach zu seinen Jüngern, daß

sie ihm ein Schifflein bereit hielten, um des Volkes willen, daß sie ihn nicht drängten. Denn er heilete ihrer viele, also daß ihn überfielen alle, die geplagt waren, auf daß sie ihn anrührten". So war eine neue religiöse Bewegung im Bang, die ichon die Grenzen Galilaas überschritt. Aber es ist seltsam, wie im Laufe des einen Jahres, dessen Berlauf die Synoptifer berichten, die Stimmung so rasch wieder umschlug. Die Frühlingstage sahen massenhaften Rulauf, die Wintertage mit ihrer Regenzeit finden den Propheten vereinsamt und verlassen. Daß die öffentliche Meinung eine Nebelwand sei, die zurückweicht, sobald man sich auf sie stützen will, haben nicht nur moderne Staats= männer erfahren, sondern auch der Heiland der Welt. Auch er erlebte, wie unvermittelt bei dieser heißblütigen Bevölkerung unter der sprischen Sonne auf das Hosianna das Kreuzige folgen konnte. Was aus der Begeisterung geboren ist, schäumt eine Weile auf, dann verbrauft es und bald ist es schal wie das übrige. Aus der ganzen Landschaft waren die Massen Jesu zugezogen, aber nach einer Weile verflaute der Eifer. Anschaulich schildern wohlbezeugte Worte des Evangeliums diesen Verlauf. Jesus muß erfahren, daß viele, die sich anschlossen, nicht aushielten in dem obdachlosen Leben, das er ihnen zu bieten hatte, andere, die er berufen will, muffen notwendig noch zuvor zu einem Begräbnis, oder sie wollen erst noch sich verabschieden, oder sie haben zu tun. Er lädt sie zum Mahle des Messias, "aber sie verachteten das und gingen hin, einer auf seinen Acker, der andere zu seiner Hantie= rung". "Der eine sprach: Ich habe fünf Joch Ochsen ge= kauft, und gehe hin sie zu prüfen, ich bitte dich, entschuldige mich. Ein anderer sprach: Ich habe ein Weib genommen, und darum kann ich nicht kommen." Aber auch die, die eine Weile gefolgt sind, werden der Sache wieder über= drüssig. Da spricht Jesus wehmutsvoll: "Breit ist die Pforte und weit der Weg, der zum Verderben führt und viele sind, die ihn wandeln, eng ist die Pforte und schmal

ist der Weg, der zum Leben führt, und wenige sind's, die ihn finden." Mit einer gewissen wohlwollenden Ironie charakterisiert Jesus die oberflächliche Unbeständigkeit seiner lieben Galiläer in der wundervollen Vergleichung Matthäi 11, 16: "Wem soll ich dies Geschlecht vergleichen? Es ist den Kindern aleich, die an dem Markte sigen und rufen wider ihre Gesellen und sprechen: Wir haben euch gevfiffen und ihr habt nicht getanzt, wir haben ein Klage= lied gesungen und ihr habt nicht gejammert. Denn Johannes ist gekommen, aß nicht und trank nicht, da sagten sie er hat einen Teufel. Des Menschen Sohn ist gekommen, ißt und trinkt; da sagen sie: Siehe wie ist der Mensch ein Fresser und Weinfäufer, Freund von Zöllnern und Gundern." Die rücksichtslose Wiederaabe der gegnerischen Lästerreden beweist die Echtheit des Wortes Jesu; fein Späterer hätte gewaat so von ihm zu reden. In die Betrachtungen Jesu über sein Bolt fallen immer tiefere Schatten. Die Saat, die er voll froher Hoffnung ausgestreut hat. wächst bei Tag und Nacht, wie der Säemann selbst nicht weiß, aber mit ihr wächst auch das Unkraut, das der bose Feind gesät hat, und da Unkraut immer am schnellsten wächst, so sah Jesus bald genug den Lolch und die Dornen, die seine Saat erstickten; er sah den Erfolg der Begner= schaft, ja den Judas unter den eigenen Jüngern. In jeder Form, als Wankelmut, als Welt= und Geldangst, als Sinnlichkeit und Ehrbegierde tritt der bose Feind dem Fortschritt des Reichs entgegen. Das Gleichnis vom Säemann, von einem Lehrer und Brediger gesprochen, enthält für den, der lesen kann, eine schmerzliche Selbstbiographie. Es erzählt eine lange Geschichte von traurigen Erfahrungen, getäuschten Hoffnungen, ausgebliebenen Erwartungen. Er hatte am Wege gesät, wie die Gelegenheit es mit sich brachte, aber die leichtfertigen Bögel pickten den guten Samen aus den Herzen weg, ehe er aufgehen konnte. Er hatte in oberflächliche Gemüter gesät, die keinen tieferen Grund hatten, da schok er auf bis des Tages Hipe das

Kräutlein verdorren ließ, weil es nicht begossen wurde. Er hatte in Seelen gefat, die in den Sorgen des Lebens wie in einer Dornenhecke steckten, da erstickte es. In autem Boden brachte der Same Frucht, aber wieviel guten Boden gab es? Da bemächtigte sich steigende Bitterkeit des Predigers, an welche Menschen er seine Arbeit weggeworfen habe! "Er fing an die Städte zu schelten, in welchen die meisten seiner Taten geschehen waren, darum daß sie sich nicht bekehrt hätten. Wehe dir Chorazin! Wehe dir Bethsaida! Denn wären die Taten zu Tyrus und Sidon geschehen, die bei euch geschehen sind, sie hätten länast in Sack und Asche Buße getan. Doch ich sage euch, es wird Inrus und Sidon erträglicher ergehen am Tage des Gerichts denn euch. Und du, Kavernaum, wirst du in den Himmel erhöhet werden? Ja bis in die Hölle wirst du hinabgestoßen werden! Denn wären zu Sodom die Taten geschehen, die bei dir geschehen sind, es stünde noch heutigen tages!" Diese Worte voll schmerzlicher Enttäuschung zeigen, wie bald der Beifall der Galiläer verrauscht war. Aber der Donner dieser Rede, mit der der Prophet der charakterlosen Menge den Rücken wendet. muß doch gewaltigen Eindruck gemacht haben, da sie uns so wörtlich erhalten ist. Eine wahrnehmbare Folge dieser Erfahrung mit der wetterwendischen Masse war es, daß an Stelle der agitatorischen Tätigkeit in Bolkspersamm= lungen in der zweiten Hälfte des Markusberichts die stillere katechetische des Lehrers tritt. Schon bei Aussendung der ersten Sendboten ist von zwölf Aposteln die Rede. Sie werden jetzt der engere Kreis der Vertrauten, dessen Unter= weisung des Lehrers beste Kraft gilt, seit die Stimmung im Volke sich gewendet hat. Dem Zusammenströmen der Menge geht Jesus jetzt durch weite Wanderungen eher aus dem Wege. Bei dem Bolke im ganzen fand sein Wort offenbar nicht mehr das alte Gehör. "Was seid ihr hinausgegangen zu sehen?" konnte er jett auch von sich selbst sprechen. Sein Same war gut, aber der harte Boden war der Grund, warum der gute Samen nicht aufging. Wie war doch der Boden so hart geworden, daß der treueste Säemann keinen Erfola sah?

Der Grund war in erster Reihe die Macht der ver= knöcherten überlieferung. Die Frommen von Profession sind es, die lebendige Frömmigkeit nicht lieben. Priester und Schriftgelehrte hatten ihr Gesetz und brauchten kein neues Evangelium. Es steht geschrieben, was Gott verlangt an Gebeten, an Waschungen, an Speisevorschriften. an Zehnten und Opfern und das genügt. Aus den Frommen, die einst so mannhaft für die Reinheit des Volkes gegen Heiden und Abtrünnige gestritten, den Chasidim, waren die Abgesonderten geworden, die sich nur noch um ihre eigene Reinheit sorgten, die Beruschim, die Pharifäer. Wie aus den Kämpfern der deutschen Freiheits= friege die Pietisten hervorgingen, so aus den Kämpfern der jüdischen Freiheitskriege die Pharisaer. Die kalt gewordene Schwärmerei wird Orthodoxie und Heuchelei. Das Be= wußtsein der Bäter, das erwählte Bolf zu sein, wurde zum Sektiererhochmut einer kleinen Bartei. die weiß, daß sie bei Gott besonders gut angeschrieben steht. Die Bufpsalmen führen sie im Munde, im Herzen aber sind sie unbukfertig, selbstgerecht und schauen voll Dünkels auf das gemeine Volk herab. Sie allein haben die Erkenntnis Gottes, die wahre Auslegung des Gesethes, ihnen gelten die Ber= heißungen. Wer zu ihnen gehört, die Schaufäden und Denkzettel trägt wie sie, sich scheitelt wie sie, der ist besser als die andern. Sie danken Gott in ihrem Herzen, daß sie nicht sind wie die Zöllner, Samariter und die Unbeschnittenen. Sie zählen stückweise Gott ihre guten Handlungen por und indem sie die Bilanz ziehen, finden sie, daß Bott ihnen gegenüber im Debet stehe. In übertriebenen Außerungen des Bußgefühls versichern sie ihre Zerknirschung, und in hoffärtiger Verachtung derer, die ihnen nicht nach= folgen, strafen sie ihre frommen Worte Lügen. Die Frömmigkeit ist ihnen ein Sustem auter Werke. Ihnen

handelt es sich nicht um die lebendige, sondern um die ge= schriebene Religion, um das Geset, um den Brauch der Bäter. Religion war ihnen das Halten der Speisegesete, die Reinhaltung der Hände, der Gefäße, der Kleider, der Bänke von unreiner Berührung, das Opfern, Fasten und die Stundengebete. Sie sind das nie aussterbende Beschlecht der Frommen, das meint Musik zu haben, wenn es die Notenbücher hütet. "Man tut ihnen zu viel Ehre an, wenn man sie Seelsorger des Bolkes nennt," meint Bousset 1), "ihr Charakter liegt in der Mitte zwischen Seelsorger und Geheimpolizist." Indem sie über den alten Ordnungen wachten, befriedigten sie ihre Herrschsucht und wurden eine Blage der ganzen Bevölkerung. Rabbi Akiba soll por seiner Bekehrung, als er noch selbst zum Amhagrez gehörte, gesagt haben: "Hätte ich doch einen Schriftgelehrten, so wollte ich ihn wie ein Esel beißen." Mit gleichen Ge= fühlen standen viele rechtschaffene Leute dieser Geschäfts= frömmigkeit gegenüber. Die Propheten hatten einst den Kampf gegen den äußerlichen Zeremonialdienst des Tempel= wesens geführt, der Prophet von Nazareth mußte gegen die gleiche Veräußerlichung der Religion durch die peinliche Gesetzlichkeit kämpfen, die die Pharifäer für Frömmigkeit ausgaben. Wie gegenüber dem alten Ifrael war auch ihnen gegenüber die Mahnung am Plate: "Barmherzigkeit will ich, nicht Opfer!" Sabbatruhe, Opferdienst, Waschungen alles Rituelle und Gesetzliche sind für Jesus untergeordnete Dinge gegen das einzige Gebot der Liebe. Nach den Pharisaern hat Gott den Menschen geschaffen, damit jemand da sei, der sein Gesetz erfülle. Dem setz Jesus den Sat entgegen: Der Mensch ist nicht wegen des Sabbats da, sondern der Sabbat wegen des Menschen. So wie Jesus sich ihn vorstellte, konnte Gott nicht das Gesetz zum Selbst= zweck gemacht haben. Gesetze, die zum Wohle des Menschen nichts beitragen, stammen nicht von dem Vater im Himmel.

<sup>1)</sup> Bousset, Religion des Judentums S. 145.

Damit war aber die große Masse der Gesekesvorschriften entwertet, denn nur der kleinste Teil hat das Wohl der Menschen im Auge: um die Ehre Gottes und die Abung des Gehorsams handelt es sich. Gerade diese Lasten will Tesus dem Bolte abnehmen. Bereinfachung und Konzentration der sittlichen Forderungen verlangt Jesus gegen= über der pharisässchen Bielgeschäftigkeit. "Du sollst Gott lieben von ganzem Herzen und deinen Nächsten wie dich selbst." "Was ihr wollt, daß euch die Menschen tun, das tut ihr ihnen." Ist die Wurzel gesund, so wird die Frucht aut sein: aus dem Herzen kommen aute und arge Bedanken je nachdem es gut oder schlecht ist; das ist der Sinn aller seiner Vorschriften. Unser dritter Evangelist läft Jesum sprechen: "Eins ift not." Aus diesem Ginen, ber Liebe zum Bater im Himmel, werden alle andern Güter fließen. Die Bharifaer aber lehrten: Tausend Dinae find not, welche, weiß nur der Schriftgelehrte. So tom= pliziert sind die Vorschriften des Gesekes, daß nur fort= gesehtes Studium des Buchstabens und der allerweiseste Lehrer dem Bolke sagen kann, was zu seinem Heile dient. Jede Abweichung vom Gesetze bringt Gottes Zorn über sein Volk: darum ist es jedermanns Pflicht die andern zu überwachen. Auch der Fromme kann nicht sorafältig genug sein. Die Pharisäer fasten zweimal in der Woche: sie verzehnten nicht nur die Nahrungsmittel, sondern auch das Gewürze dazu; sie halten die Gebetsstunden, auch wenn fie mitten auf der Straße von ihnen überfallen werden. Diese Schule, die überall unterwegs war, um den lieben Nebenmenschen zu überführen, daß er alles falsch mache, die Selbstgerechten, die den Leuten das Himmelreich verschließen und doch selbst nicht hineinkommen, traten nun auch Jesu entgegen mit der Frage: "Warum wandeln beine Junger nicht nach den Satzungen der Schriftgelehrten, sondern essen das Brot ohne die vorgeschriebenen Wa= schungen?" Auch das macht ihnen Schmerzen, daß Jesu Jünger Ahren auskörnen am Sabbattage, denn das ist

eine verbotene Erntearbeit. Erlaubt man die kleinste, wo ist dann die Grenze? Ja die ganze Lehre von rein und unrein, die der stete Gegenstand pharisäischer Strupel ist, perhöhnt Jesus mit dem Sate, nicht was von außen in den Menschen eingeht, verunreinigt ihn, sondern die un= reinen Gedanken seines sündhaften Herzens. Mit notorisch Unreinen liegt er zu Tisch. So wird er selbst unrein und verunreinigt alle, die mit ihm umgehen. Aus solchen An= lässen entbrennt zwischen ben Schriftgelehrten und bem Propheten von Nazareth der Kampf über die rechte Er= füllung des Gesetzes. Nicht Jesus hat diesen Streit begonnen, sondern die Frommen drängten ihm denselben auf. Die heiligen Männer hatten aber keine Ahnung, mit welchem Gegner sie hier anbanden. Als Jesus einer geplagten Dämonischen in der Schule die Hände auflegte, entrustete sich der Synagogenvorsteher und rief: "Es sind sechs Tage, darinnen man arbeiten soll, in denselben kommet und lasset euch heilen, aber nicht am Sabbattage." Jesus aber erwiderte: "Löset nicht ein jeglicher unter euch am Sabbat seinen Ochsen oder Esel von der Krippe und führet ihn zur Tränke? Diese aber, eine Tochter Abrahams. welche Satan gebunden hat nun wohl achtzehn Jahre, sollte nicht gelöset werden von diesem Bande am Sabbat= tage?" (Lukas 13, 10 f.) Oder er fragt bei ähnlicher Ge= legenheit anzüglich: "Welcher von euch, dessen Schaf in eine Grube fällt am Sabbat, streckt nicht die Hand aus, um es heraufzuziehen und ist ein Mensch nicht mehr wert als euere Schafe?" (Matth. 12, 11.) Solange Jesus, den Frommen noch unverdächtig, in der Synagoge gelehrt hatte, hören wir nichts von Konflitten mit den Schrift= gelehrten. Seit er seine öffentliche Wirksamkeit begonnen hat, beginnt auch die Fehde. Sein Auftreten fällt nicht lang nach der Jordantaufe. Diese setzt man am wahr= scheinlichsten in den Anfang des Jahrs, denn in der warmen Jahreszeit oder im Winter verbietet im Jordantale die Glut der Sonne oder der Regen große Zusammenkunfte.

Der Beginn der milden Jahreszeit ist der Kebruar. Das Auftreten Jesu fällt dann in den Frühling, in dem die Ebene Genezareth sich mit den Lilien schmückt. Salomo mit all seiner Bracht verdunkeln. Der Streit mit den Pharisäern über die Sabbatruhe entbrennt in der Zeit der Kornreife, also im Monat Juni. Lang war es mithin Jesu nicht vergönnt in Frieden sein Friedenswerk zu treiben. Markus 3, 22 erzählt, wie man in Jerusalem selbst Notiz nahm von den Umtrieben des neuen Bußpredigers. "Wie redet er solches, er lästert Gott," sprechen die Schriftgelehrten zu Kapernaum. Auch bei dem Ver= suche der Familie, Jesum mit Gewalt nach Sause zurück= zubringen, haben die Boten aus Jerusalem ihre Hände im "Die Schriftgelehrten, die von Jerusalem herabgekommen waren", sagen: "Er hat den Beelzebul." Go handelt es sich nicht mehr um einen Konflikt mit beliebigen Gelehrten der Heimat, sondern mit der offiziellen jüdischen Theofratie. Der Kampf gegen die Hierarchie ist gerade bei Markus, also auch in der historischen Grundschrift, das eigentliche Thema des nun folgenden Lebens Jesu. "Seine Lehre," sagt Wellhausen1), "geht bei Markus fast ganz auf in Polemik gegen die Schriftgelehrten und Pharisäer. Er meinte, sie erstickten das Gesek mit ihren Zutaten und schöben die Gebote Gottes durch Menschensakungen zur Seite. Er hob den Dekalog aus dem Ganzen heraus und reduzierte dessen Summe auf die Liebe zu Gott und dem Nächsten." Diese Frage nach dem Wesentlichen ist das eigentliche Thema des Konflikts. In dem ewigen Streite über die Bedeutung und den Umfang der Gesetzesbestim= mungen ist den Volksführern der Sinn für die Wirklichkeit verloren gegangen. Indem sie sich in ihre Kleinmeisterei und Gesetzestüftelei verbohren, sehen sie nicht mehr, was das Bedürfnis ihres Volkes ist und was die Zeit verlangt. Auch alle Warnungen des Täufers haben sie vergessen.

<sup>1)</sup> Wellhausen, Einleitung. S. 113.

Sie hören nicht, wie Jesus, das Tosen des Katarrakts, dem das jüdische Staatsschiff immer näher kommt und es hat die echteste Farbe der Reden Jesu, wenn er den Pha= risäern ihre Blindheit für die Zeichen der Zeit vorwirft: "Des Abends sprechet ihr: "Es wird ein schöner Tag werden, denn der Himmel ist rot', und des Morgens sprechet ihr: "Heute wird Ungewitter sein, denn der Himmel ist rot und trübe'. Des Himmels Angesicht verstehet ihr zu beurteilen, aber die Zeichen der Zeit könnet ihr nicht unterscheiden" (Matth. 16, 2) "Wenn ihr eine Wolke im Westen aufgehen sehet, so saget ihr sofort, es kommt Regen und es kommt auch so. Und sehet ihr den Gudwind wehen, so saget ihr: Es wird heiß werden, und es kommt so. Ihr Heuchler, das Aussehen von Himmel und Erde verstehet ihr zu prüfen, wie kommt es denn, daß ihr diese Reit nicht zu prüfen versteht?" Auch er also tritt in die Reihe der Apokalnytiker, die überzeugt sind, die Zeit wolle Großes gebären, aber er teilt das gemeine Prophetenlos: das Volk ist taub und seine Führer wollen nicht hören. Je empörender die Gleichaultiakeit der Masse und je bos= hafter der Widerstand ihrer Führer wird, um so schärfer wird naturgemäß das Wort des Propheten und um so fategorischer seine Aufforderung der Nachfolge und des Gehorsams. Damit aber neigte sich auch sein eigener turzer Tag zum Ende. Der Wühlerei der Pharisäer, die das Volk beherrschten und dem Argwohn des "Fuchses" Herodes mußte er erliegen. ..denn die Könige haben lange Arme und die Pfaffen haben lange Zungen und das Volk hat lange Ohren". Das galt damals wie heute. Trat er vollends als Messias auf, so wartete auf ihn das Kreuz so gut wie auf die Söhne des Galiläers Judas. Die Ent= schließung aber, wie andere vor ihm getan, an die messia= nischen Traditionen Israels anzuknüpfen, wurde gerade durch diese Notlage zur Notwendigkeit. Es fragte sich nur, ob die Römer der messianischen Predigt Jesu die gleiche Bedeutung beilegen würden wie Herodes Antivas der Predigt des Täufers. Das Reich, dessen Herold Jesus war, war nicht von dieser Welt, aber die Gegner wußten, daß der Heide so seine Unterscheidungen nicht machen werde.

Daß Jesus vom Lehrer zum Propheten, vom Propheten zum Messias wurde, war die naturgemäße Ent= wicklung der ergriffenen Aufgabe. Erkannte Jesus die Notwendiakeit, an Stelle des mosaischen Gesetzes, in dessen Banden die wahre Frommiakeit verkummerte und versteinte, ein neues Gesetz der Freiheit und der Liebe zu setzen, so war zur Durchführung dieser Aufgabe die messianische Autorität unentbehrlich. Auf die Frage, kraft welches Rechtes tust du solches, gab es nur die eine Antwort: "Araft des Rechtes des Messias." Der Ausgangspunkt ist auch hier der Glaube an das Reich. diesem Glauben liegt der Grund seines Messiasbewußtseins. das die persönliche Spike des apotalnytischen Zeitbewußt= seins überhaupt war. Das Reich selbst, wenn es erscheinen sollte, sagt Holymann, wies auf einen hin, der es bringt und bringen kann1). So tagte in den Gemütern der Jünger selbst die Erkenntnis, der, der an Stelle des er= erbten Gesetzes ein neues setze, sei der Christ (Mark. 8, 32). In dem Liebesleben seiner kleinen Gemeinde, in den acht Seliakeiten, die er über sie ausgegossen, in dem steten Berkehr mit dem Vater war das Reich gekommen. War aber das Reich da, so war auch der Messias da. Glaubte Jesus an das Reich, das er gebracht hatte, so war er auch sicher, der verheißene Messias zu sein. Aber in dieser geistigen Fassung des Reichs streifte sein Messiastum alle politischen Attribute des jüdischen Messiasbildes ab. Ganz ausdrücklich wies Jesus die Vorstellung des Volkes zurück, daß der Messias Davids Sohn sei. "Wenn David," sagt er. "den Messias seinen Herrn nennt, wie ist er sein Sohn?" (Mark. 12, 35 f.). Daß er sich nicht für einen Sohn Davids

<sup>1)</sup> Holhmann, Das messianische Bewußtsein Jesu. Tübingen 1907, S. 46.

hielt und nicht für einen solchen gehalten sein wollte, liegt in diesen Worten flar ausgesprochen. Bhantastisch wäre der Bersuch gewesen, in diesem römischen Staate ein äukeres. messianisches Reich errichten zu wollen; das Reich, das Jesus gründete, war nicht von dieser Welt, aber eben darum war es in dieser Welt möglich, praktisch und vernünftig und ent= sprach doch dem höchsten Ideal, das je in eines Menschen Ge= mut gekommen ift. Doch nur, indem der Reichsgedanke fich der nationalen Erwartung anpaste, konnte er vom Volke aufgenommen werden. Siegreiche Schlachten stellt Jesus den Seinen so wenig in Aussicht, wie die Bracht der Königs= burg und goldener Stühle zur Rechten und Linken des messianischen Throns. Aber er fühlt in seinem Herzen Quellen lebendigen Wassers sprudeln, darum ruft er zu sich, was verschmachtet ist. "Kommet her zu mir alle!" Darin sahen auch die Junger seine messianische Würde. "Die Hohenpriester haben ihn getötet," klagt der Emmaus= jünger Kleophas, "wir aber hofften, er werde Israel er= lösen" (Luk. 24, 21). Daß das auch Jesu eigene über= zeugung war, kann nicht bezweifelt werden. Wenn er in dem Liebesbunde, den er stiftete, das von den Propheten verheißene Reich sah, mußte er auch in sich den verheißenen Messias erkennen. Als er vor dem Todespassah in Teru= salem einzog nach dem Vorbilde von Sacharja 9, 9 als Friedensfürst, reitend auf einer Eselin und duldete, daß die Anhänger ihn mit dem Rufe begrüßten: "Hosianna! Heil dem Sohne Davids, gesegnet sei, der da kommt im Namen des Herrn!" (Matth. 21, 9), da wünschte er, von der Hauptstadt als Messias anerkannt zu werden. einst die Richter in Israel, so wollte er Recht schaffen und ein Reich des Friedens begründen. Utopischer war solches Unternehmen nicht als das große Halleluja, das seit dem Jahre 1233 gang Italien in Bußträmpfe warf und die Bufprediger zu Herrn ihrer Republiken machte, als die monchische Diktatur eines Johannes von Vicenza. Chirardo von Modena und anderer Bettelmönche bis zu

Savonarola hinab, die alle das Wort Gottes zum Geseke ihrer Staaten erhoben. Ein Gottesstaat wie der des aroken Mönchs von San Marko wäre Jesu Reich geworden, hätte sein Anhang gesiegt. Wie es ihm in seiner kleinen Gemeinde bereits gelungen, so wollte Jesus jest im großen in der Stadt des großen Königs die verheißene Reit herbeiführen, in der Güte und Treue einander begegnen, Gerechtigkeit und Frieden sich füssen. "Frieden auf Erden, den Menschen ein Wohlgefallen!" Der Staat der Weisen, von dem Plato, der Staat der Tugendhaften. von dem die Stoa redete, lagen auf der gleichen Fährte, aber nur Jesus legte die Hand an, diese Republik der Buten und Weisen zu verwirklichen. Um im judischen Lande diese Mission zu erfüllen, nannte Jesus sich Messias, das besaat die Anklage, die gegen ihn erhoben wird, das besagt der Spott der Kriegsknechte im Gerichtshofe und das Urteil, das Vilatus an seinem Kreuze anschlagen läßt: "Der Juden König." Ohne daß er diesen Anspruch er= hob, hätte kein Todesurteil in einem regelmäßigen römischen Gerichtsverfahren gegen ihn gesprochen werden können. Wegen Lästerung Jehovas, den der Römer nach Apions Bericht sich als ein Gögenbild mit einem Eselskopfe vor= stellte, hätte Vilatus niemanden gekreuzigt. Jesu Tod als Hochverräter beweist mit Bestimmtheit, daß Jesus als Messias auftrat und von den Seinen als solcher proklamiert wurde. Rur in dieser Form konnte Jesus entscheidend und im großen auf das Volk einwirken. Aber es war doch nicht bloß Akkommodation an eine populäre Vorstellung, wenn er als Messias auftrat, sondern die geschicht= lich notwendige Form seines eigenen Bewußtseins. Das messtanische Reich, wie es in den Propheten beschrieben war, und wie es im Volksglauben lebte, hatte einen per= sönlichen Mittelpunkt. War Jesus sicher, daß das Reich, das er begründete, das von den Propheten verheißene Reich sei, so war er auch sicher, der verheißene Messias zu sein, denn auch für ihn waren die Tatsachen seines

religiösen Bewußtseins in den Borftellungen gegeben, in denen das Denken seines Bolks überhaupt verlief. Er= kannte er in dem Täufer den Elias, der alles zurecht= bringt, so wußte er auch sich als Bringer des Reichs. Aber von allen Namen, mit denen sein Volk den Messias bezeichnete, wählte Jesus den bescheidensten. Er nannte sich den Menschensohn. Mit dem Bilde des Menschen= sohns, der auf den Wolken des Himmels kommt, hatte Daniel 7, 13 das Reich Israels bezeichnet. "Siehe, mit den Wolken des Himmels kam einer wie ein Mensch!" Nach den Reichen des Löwen, des Baren, des Pardels, des Tiers mit den gehn Hörnern, d. h. nach den heid= nischen Weltreichen, verfündet der Prophet im Bilde eines Menschen, der auf den Wolken des Himmels kommt, das Reich Israels. Der Menschensohn ist also ein Symbol der Herrschaft des Volkes Gottes, wie die Gestalten der Tiere die Reiche der Assprer, Chaldäer, Perser und Makedonier bedeuten. In der Auslegung bei Henoch und 4. Esra ist dagegen, was nahe lag, der Menschensohn, der auf den Wolken kommt, nicht ein Symbol des messianischen Reichs, sondern der Messias selbst, der Wolken= mann. Daß der Name Menschensohn für den Messias Jesu Volksgenossen geläufig sei, setzen alle Evangelien voraus. Dieser Name erlaubte aber auch den Rückzug auf die Prophetie Ezechiels, der von Jehova stets als Menschensohn angeredet wird, und sich damit als Erde und Staub gegenüber dem Ewigen bezeichnen will. Ahn= lich sagt Psalm 8, 5: "Was ist der Mensch, daß du sein gedenkest und des Menschen Sohn, daß du dich seiner an= nimmst?" Aber Staub und Ton ist er darum dennoch nicht, denn der Psalmist sett sofort hinzu: "Daß du ihn wenig zurücksetzt gegen Gott und mit Herrlichkeit und Würde ihn krönest." Neben dem höchsten bezeichnet der Name also auch den demütigsten aller Söhne Gottes. Gerade diesen Klang legt Jesus in den Namen, der doch auch ein Name des Messias ist: "Des Menschen Sohn

hat nicht, wohin er sein Haupt lege; der Menschensohn ift nicht gekommen, daß er sich dienen lasse, er ist ge= kommen zu suchen und selia zu machen, das verloren ist." Wenige Ausnahmen abgerechnet, die vielleicht auf Rechnung der Referenten kommen, braucht Jesus den Namen des Menschensohns, der eine Abbreviatur der Danielschen Weissagung war und auf sie hinwies, in der ersten Periode seiner Tätigkeit nicht. Erst als er die lette Reise von Cäsarea Philippi, im Norden des Heiligen Landes, nach dem Süden und nach Jerusalem antrat, kam die Frage, wer er sei, zwischen ihm und den Jungern gur Berhand= lung. Nach unstetem Fluchtleben, das ihn sogar nach Phönikien und Beräa führte, finden wir Jesum unmittel= bar vor seinem Zuge nach Jerusalem, der die Entscheidung herbeiführen sollte, in dem nördlichsten Teile des jüdischen Landes an den Quellen des Jordan. In der romantischen Berglandschaft, die einst ein Heiligtum des Ban barg und darum von den Griechen Paneas genannt wurde, wo der schöne zweiundvierziaste Psalm gedichtet wurde. hatte Philippus, der Bruder des Antipas, dem Kaiser Tiberius zu Ehren dieses Casarea gebaut. Hier in der Bergeinsamkeit des schneebedeckten Hermon, bei den Jordanquellen, von denen der Psalmist sang: "Flut ruft der Flut bei dem Brausen deiner Wasserfälle, all ihre Wogen, all ihre Wellen gehn über mich," dort finden wir Jesum mit seinen Jüngern. Bei ihrer Heerfahrt, zwei und zwei, sind sie weit herumgekommen, und hier in der Einsamkeit sollen sie ihrem Meister erzählen. "Wer sagen die Leute, daß ich sei?" fraat Tesus sie. Noch hält ihn niemand für den Messias. "Johannes, der Täufer," sagen die einen, "Elias," sagen andere oder "Einer von den Propheten." "Und ihr," fragt Jesus weiter, "wer sagt ihr, daß ich sei?" Da antwortete Petrus und sprach zu ihm: "Du bist der Christ." Er aber befahl, sie sollten niemandem von ihm sagen. Seine Frage an die Jünger, für wen sie ihn halten, und wer die Leute sagen, daß er sei, hat nur dann

einen Sinn, wenn sein Anspruch auf den Messiastitel zwischen ihnen noch nie zur Verhandlung gekommen war. Auch jetzt verbietet er den Jüngern, ihn als Messias zu proklamieren, sogar mit einer gewissen Schärfe: "Er herrschte sie an." Dennoch ist nach dieser Erzählung sicher, daß die Jünger ihren Meister jetzt als Messias betrachteten und daß Jesus gleichfalls dieses Bewußtsein in sich trug, aber daß er einen verfrühten Zusammenftog verhindern wollte. Die inneren Vorgänge in Jesu Seele sind ihrer Natur nach ein Geheimnis. Wir sehen nur, daß er lang mit dem Entschlusse, als Messias aufzutreten, zögerte, und wir schließen daraus, daß er im Verlaufe seines Kampfes mit Leviten und Rabbinen es als zwingenden Willen Bottes erkannte, daß er diese alte Welt des Gesetgebers Mose umstürzen und ein neues Gesetz der Liebe aufrichten solle. Diese Aufgabe aber war das Amt des Messias. Die Schrift selbst hatte einen Propheten wie Moses, der Ifrael ein neuer Gesetgeber sein werde, verheißen. Dieser neue Gesetgeber wollte Jesus werden, da das alte Gesetz sein Volk nicht mehr besser, sondern schlechter machte. Als Jesus den Zug nach Jerusalem antrat, stand ihm fest, daß er der verheißene Reformator sei, wie der erste Att beweist, den er dort vornimmt: die Tempelreinigung. Hätte er sich nicht als den Verheißenen gefühlt, so hätte er das Bekenntnis des Petrus und das Hosianna der Jerusalemiten ausdrücklich zurückweisen mussen. Er hatte sich nicht von vornherein den Messias genannt, sondern hatte im Gemüt der Jünger die Einsicht in seine Messianität langsam wachsen lassen, bis sie dieselbe selbst als reife Frucht vom Baume der Erkenntnis pflücken konnten 1). Dann aber folgte die Broklamation mit voller Offentlich= keit. Von da an ist er für seine Jünger nicht mehr ihr Lehrer, sondern der Christ, denn sie werden nicht dafür gehalten haben, daß er als Brophet gestorben und als

<sup>1)</sup> Holymann, Das messianische Bewußtsein Jesu. S. 93.

Messias auferstanden sei, sondern sahen in ihm schon zuvor den Verheißenen. Sein Leben mußte er lassen, weil er etwas sein wollte, was er nach der Meinung der Bolks= führer nicht war und nach Meinung des Profurators nicht sein durfte. Er aber nahm diese Würde in Anspruch, nicht nur nach der Stimme Gottes, die er in seinem Innern vernahm, sondern auch im Gehorsam gegen die heiligen Urkunden seines Volkes1). Das Davidische Köniatum lehnte er ab, weil es ein irdisches war, den Menschensohn bestätigte er, weil dieser vom Himmel stammt und dadurch das Reich aus allen nationalen irdischen Bezügen losgelöst wurde. Der Menschensohn bedeutete ihm mehr als der Davidsohn und der Name schon verbat sich den Zusammen= hang mit jenen Messiassen, mit denen ihn Pilatus und Gamaliel in eine Reihe stellten. Menschensohn ist er, in= sofern er das Reich der Himmel bringt, Gottessohn ist er durch das Erleben Gottes im Grunde seines Gemüts, das sich mit dem Vater eins weiß. Er fühlte sich nach innigem Gebetsleben als Sohn des Vaters im Himmel. Diese Aberzeugung mußte in ihm feststehen, ehe er den Auftrag des Baters erkannte, der Messias seines Bolkes zu werden. Insofern hat er sich als Gottessohn zuerst und dann erst als Menschensohn erkannt. Der Gottessohn war früher da als der Menschensohn. Zum Menschenlose aber gehört Leiden und Sterben. Sobald er das Bekenntnis seiner Jünger auf der Wanderung durch die Berge von Casarea Philippi empfangen hat, bereitete er sie darauf vor, der Menschensohn werde viel leiden muffen in der Stadt, die da tötet die Propheten und steinigt, die an sie gesandt sind. So wenig wir diese Todesahnungen bezweifeln, die alle Evangelien berichten, ist Jesus doch nicht einfach nach Jerusalem gezogen, um zu sterben. Er wollte das Volk por die Wahl stellen, ihn anzuerkennen oder zu verstoßen. Sollte er seiner Sendung gerecht werden, so mußte er den

<sup>1)</sup> Holymann, a. a. D., S. 74.

Todeszug wagen, aber er sah wohl, daß die Ber= werfung wahrscheinlicher sei als der Sieg. Als der Ber= lauf seinen Untergang immer sicherer machte, nahm er selbst seinen Opfertod, als von Gott verhängt, in den Areis seiner überzeugungen auf. Er selbst bereitete damit das wichtigste Dogma seiner überlebenden Jünger vor, daß der Messias sterben mußte nach der Schrift als Sühn= opfer für die Sünde der Welt. Mit klaren Worten spricht Jesus (Mark. 10, 45) es aus, daß er gekommen sei, sein Leben zu lassen als Lösegeld für viele. Diesen Sinn sollen die Jünger auch mit dem Gedächtnismahl verbinden, wenn Jesus spricht: "Nehmet hin mein Blut, das Blut des Neuen Bundes, das vergossen wird für viele." Daß Christus gestorben sei für unsere Sünden, ist nicht individuelle Theologie des Apostels Paulus, sondern diese Lehre ist ihm überliefert durch Jesu unmittelbare Jünger, die sie von dem Herrn selbst empfangen haben (1. Kor. 15, 3). Aus der Opferidee des Alten Testaments löste Jesus sich das Rätsel seines Untergangs. Nach dem Glauben seines Volkes, der auch sein Glaube war, brauchte es eines Opfers, um Gunde zu suhnen. In Stellvertretung der sundigen Brüder brachte der Messias sich selbst als dieses Opfer dar. Dieser Grundgedanke der paulinischen Theologie stammt von Jesus selbst. Er floß nicht aus Jesu erstem Gedanken, daß Gott der Bater sei, der seiner Kinder Gunde vergibt, weil er die Liebe und Gnade ist, aber er war die Lösung des Rätsels seines Untergangs und insofern das Resultat seines Lebens. Die ungeheuere Schuld dieses sündigen Geschlechts warf ihre Schatten auch über seinen Weg und war der Grund, warum dieser Weg nach Gol= gatha führte. Für all die Sünde, die dieses schuldvolle Geschlecht auf sich geladen hat, ist ein Sühnopfer nötig, und Jesus war bereit, dieses Opfer zu werden. Wenn die Juden nachmals fragten, wie kann ein Gekreuzigter der Messias sein? so sagt Markus, der älteste Evangelist und Begleiter des Paulus: "Gerade durch sein Leiden

ward Jesus der Messias." So kamen zwei biblische Bilder, die sich scheinbar ausschlossen, der Menschensohn und der leidende Knecht Jehovas, also Daniel und Jesaja, zu= sammen. Was Baulus tiefsinnig ergrübelte, ist als stiller Traum doch schon durch Jesu Seele gezogen. Die weichen Tone eines Scheidenden, der von den Seinen Abschied nimmt, beherrschten je länger, je mehr die letten Reden Jesu. Aber nicht seinem eigenen Lose gilt sein Schmerz. sondern dem seines Volkes, das von blinden Blindenleitern geführt, dem Abgrund entgegen taumelt. Das stimmungs= volle Wort: "Jerusalem, Jerusalem, die du tötest die Propheten und steinigst, die an dich gesandt sind," wollen manche einem verlorenen Apokryphum von der Weisheit Gottes zuteilen, das Lukus 11, 49 in ähnlichem Zusammen= hang erwähnt. Das "wie oft habe ich deine Kinder ver= sammeln wollen," wäre dann von der Weisheit Gottes gesprochen, nicht von Jesus, der nach Matthäus überhaupt noch nicht in Jerusalem gepredigt habe. Aber was wissen wir von Jesu früheren Predigten, da der Galiläer doch von Jugend auf oft zum Tempel gewallt sein wird? Und haben nicht diese Worte den echtesten Heilandston? Er= greifendere Klagen gibt es nicht als diese elegischen Schlußaktorde der letzten Reden Jesu über das Schicksal seines Volkes. "D, daß du es hättest bedenken wollen zu dieser deiner Zeit!" Die wahre Stimmung Jesu klingt zum mindesten nach in diesen Klagen, auch wenn sie im Ausdruck umgeformt worden sein sollten.

Wären Jesu diese Leidensverkündigungen erst nachträglich angedichtet worden, so hätten die Erzähler Vorhersagung und Erfüllung in Abereinstimmung gebracht. Daß Jesus im Gegenteil seine Steinigung erwartet, nicht seine Kreuzigung, ist der stärkste Beweis für die wesent-

liche Geschichtlichkeit dieser Reden.

Mit dem Tode aber ist Jesu persönliche Mission nicht vollendet. Hinter den Todesschatten liegt hell und deutlich die Zukunft des Reichs, die ohne eine fortdauernde Wirks

samkeit des Gründers und Mittelpunkts nicht gedacht werden konnte. Jesus glaubte fest, daß das Reich kommen werde, und darum wußte er auch, daß er selbst wieder= kommen werde mit diesem Reiche. Der Glaube an eine nahe Weltumwandlung war ein Teil des Zeitbewußtseins und breitete selbst unter Griechen und Römern sich aus. Seit den Tagen des Täufers beherrschte er auch Jesu Seele. Auf diesen Glauben war er mit Jordanwasser ge= tauft. Daß Jesus, trot der Erkenntnis der übermacht der Gegner, von der Dauer des von ihm gestifteten Reiches überzeugt war, ist keinem Zweifel unterworfen. In diesem Sinne sind die von allen Quellen bezeugten Reden Jesu über die Rufunft des Menschensohns und sein Gericht über die Welt sicher geschichtlich. Ob er sich aber diese Vor= gange so völlig in den Bildern Daniels und Henochs von der Ankunft des Menschensohns auf den Wolken des Himmels, geleitet von allen himmlischen Heerscharen, vorstellte, ist nicht ebenso gewiß. Das starke Gefühl des Ge= nius, daß mit dem Tod die Wirfung seines Lebens nicht ende, konnte sich bei ihm an die prophetische Verheißung anschließen, aber mit dem sonst so magvollen, harmonischen, sonnigen, sich selbst bescheidenden Wesen Jesu ift die Bhan= tastik der Apokalyptiker schwer zu vereinigen. Schon D. Fr. Strauß sagte: "Ich finde in den früheren Reden Jesu, namentlich der Bergrede, einen so rationellen Zug. daß ich ihm immer noch jene Idee (der Wiederkunft) nicht zutrauen kann." Daß die christliche Gemeinde und mit ihr Paulus eine Wiederkunft Jesu erwartete, steht fest. Paulus beruft sich für diese Hoffnung (1. Thess. 4, 15) sogar auf ein Wort Jesu. Aber ob die Gläubigen im Detail ihrer Erwartungen nicht mehr von Daniel und den jüdischen Enthüllungsbüchern beraten waren als von Jesus selbst, wer könnte das entscheiden? Berheißungen, wie sie die jüdischen Apokalnpsen von der Zukunft des Messias gaben, waren Jesu sicher geläufig, aber der, der in find= licher Selbstbescheidung sprach: "Reit und Stunde weiß

niemand, auch ber Sohn nicht, sondern nur der Bater," der ehrlich bekannte, die Sitze im Reiche Gottes zu ver= leihen, stehe nicht bei ihm, der fragte: "Was nennest du mich aut? Niemand ist aut als der einige Gott" — dieser demütige Anecht Gottes kann nicht wohl von sich das Wort gesprochen haben: "Wenn des Menschen Sohnkommen wird in seiner Herrlichkeit und alle Engel mit ihm, dann wird er siken auf dem Throne seiner Herrlichkeit" (Matth. 25, 31). Solche Demut und solche Herrschafts= träume demselben Manne zuschreiben, heißt psychologisch Unmögliches bei ihm für möglich halten, also auf mensch= liches Verständnis verzichten. Viel wahrscheinlicher ist es doch, daß die Evangelisten ihren Menschensohn hier einen Blauben bekennen lassen, der in dieser Form nur der ihre, nicht der seine war. Daß Jesus den Anbruch des Ge= richtstags, wie ihn die Propheten verhießen, bald und in demselben seine eigene Rechtfertigung erwartete, ist sehr glaublich, aber niemand kann heute mit Bestimmtheit angeben, was in den ihm beigelegten Zukunftsreden, die sich durchaus in biblisch überlieferten Vorstellungen bewegen, für den Redner Bild und was Sache war und inwieweit in ihm selbst überlieferte Verheißung und eigene Aberzeugung sich deckten. Auch absolut sichere Kriterien, ur= sprüngliche Worte Jesu von späteren Zutaten zu unterscheiden, haben wir nicht. Wir können nur sagen, was Jesus seinem eigenen Genius entnahm, hat sich als ewig und unvergänglich erwiesen, was er den Zeitvorstellungen entlehnte, blieb zeitlich und vergänglich und ist durch die Beschichte widerlegt. In dem Flittergolde der jüdischen Königskrone bilden die Sprüche Jesu die echten Perlen. Welche Vorstellungen in dem Bewußtsein eines hebräischen Bropheten möglich waren, ist aber nicht nach unserer Vorstellungswelt zu beurteilen. So gut Paulus 1. Kor. 6, 2 f. seine Christen versichert, sie würden bei dem kommenden Weltgerichte nicht nur die Menschen, sondern selbst die Engel richten, ebensoaut könnte auch Jesus die gleiche Erwartung gehegt haben, die sich auf die Weissagung des Propheten Daniel gründet. Auch daß die Jünger von seiner Auferstehung so fest überzeugt waren, daß sie selbst Er= icheinungen des Auferstandenen erlebten, tann dafür sprechen, daß Jesus ihnen seine Wiederkunft zugesagt hatte. Under= seits sind die Quellen selbst zwiespältig. Bei Markus ver= fündet Jesus zwar seinen Tod und seine Auferstehung, nicht aber seine Parusie 1). Der vierte Evangelist läßt Jesum, wenn wir von einigen handareiflichen Intervolationen absehen, seine geistige Wiederkunft als Varaklet porhersagen, nicht eine sichtbare. Auch die historische Grund= schrift scheint, wenn wir von der eingeschalteten Eschatologie absehen, eine derartige Zusage nicht enthalten zu haben. Anderseits freilich ist nicht zu bestreiten, daß eine ganze Reihe von Reden und von Gleichnissen Jesu auf die Idee der Parusie hinauslaufen. Jesus versichert seine Jünger, daß sie den Tod nicht schmecken werden, ehe sie Gr= füllung aller Verheißungen erlebt haben. Sie sollen die Städte Israels nicht alle ausrichten können bis er kommt. Wie aus dem Treiben der Schosse im Frühling sollen sie aus der wachsenden Not auf die Nähe des Reiches schließen. Die Gleichnisse von den törichten Jungfrauen, vom Unfraut, von den guten und faulen Fischen, von den Beringen, die Jesum tränkten und speisten, gipfeln alle in dem Glauben an den nahen Tag der Vergeltung. Der Glaube an das nahe Gericht war sowohl Schriftlehre wie Zeit= bewußtsein, ja Voraussehung jedes gläubigen Herzens. Einem Scheidenden aber lag dieser Trost näher als jeder andere. Wenn Menschen auseinandergehn, so sagen sie auf Wiedersehn. Man mag die Mehrzahl dieser Gleichnis= reden, die die Wiederkunft Jesu gur Pointe haben, der verwaiften Gemeinde auschreiben, die Gemeinde würde doch nicht auf diese Gleichnisse gekommen sein, hätte ihr ihr Meister nicht die Wiedertunft versprochen. Ein Motiv

<sup>1)</sup> Wellhausen, Einleitung. S. 97.

seiner Zusage der Wiederkunft mag für Jesus auch die Befürchtung gewesen sein, daß sein Anhang sich zerftreuen werde, wenn er nicht so fest den nahen Siea seines Reiches. trot aller Gewalttat der Widersacher zusage 1). Insofern in diesem festen Glauben an die Berwirklichung der messia= nischen Verheikung implizite der Glaube an die eigene Wiederkunft enthalten war, hat Jesus sie gewiß erwartet, das Detail aber war nicht seine Lehre, sondern die Lehre Daniels und der andern Enthüllungsbücher. Die apoka-Inptische Erwartung seines Volks garantierte ihm nur eine Wiederkunft mit allen andern Gerechten. Auch wenn Jesu eigene Vorhersagungen nicht so bestimmt gelautet haben sollten, als unsere zum Teil späten Berichte annehmen, wird er doch wie Baulus und gahlreiche Frommen seine eigene Wiederkehr zum Tage des Reichs angenommen haben, nicht als persönlichen Vorzug, sondern als Teil der göttlichen Verheißung. Bu dem selbst erarbeiteten Gute Jesu gehören solche Vorstellungen nicht, sondern zu seinem jüdischen Erbe. Und nicht einmal das ist erweislich, daß Jesus sich das Gericht so dachte, wie der viel tiefer in iüdische Theologie getauchte Paulus. Fest steht nur, daß seine Jünger sich seinen Glauben an die Zukunft des Reichs nach Analogie der jüdischen Zukunstserwartungen ausgelegt haben. Gerade bei diesen Partien des Lebens Jesu werden wir bekennen müssen: es bleibt etwas Rätselhaftes an dieser Gestalt, bei dem unser Verstehen versagt. Vielleicht würden wir auch hier klarer sehen, wenn unsere Nachrichten voll= ständiger wären. Ebenso möglich ist es freilich, daß sich dann neue Rätsel knüpften, denn es handelt sich um eine prientalische Welt, die auf ganz andere religiöse Borstellungen gebaut ist als die unsere.

Schon seit Ablauf des ersten Sommers war Jesu Leben immer mehr ein Fluchtleben geworden. Die Heismat und die ebenso beweglichen wie wandelbaren Galis

<sup>1)</sup> Vgl. Bousset, Jesus. S. 83 f.

läer hatten schließlich versagt. Es war auf den Jubel der Abfall gefolgt. Sollte er darum in Wuften fliehen oder fich wie David in der Höhle Adullam bergen bei den Bedrängten und denen, die verbitterten Gemütes maren? Das war nicht seine Art. Mutig beschloß er, hinaufzuziehen nach Jerusalem und auf dem Feste von dem versammelten Volke seine Anerkennung als Messias zu fordern und er war gewiß, daß Gott, sein Gott, ihn nicht verlassen werde. Runächst galt es, die nächsten Jünger auf diesen Bang porzubereiten. Seit der Name des Messtas laut ausgesprochen war, zeigen einzelne Erzählungen, wie lebhaft die Jünger innerlich mit den glänzenden Zufunftsbildern beschäftigt find, die dieser Name por ihnen auftauchen läft. Sie streiten, mer der Größte sei und über die Site in dem kommenden Reiche; sie haben über das Wann und Wo ihre Gedanken und Fragen. Die durchaus historisch anmutende Eifersuchtsszene, die der auf Seite des Petrus stehende Markus berichtet, eine Szene, welche durch die ehrgeizige Mutter der Zebedäiden hervorgerufen wurde, als sie für ihre Söhne die Sitze zur Rechten und Linken des messia= nischen Königs begehrt, veranlaßt den gewiß geschichtlich flingenden väterlichen Bescheid Jesu: "Ihr wißt, daß die Herrscher der Bölker die Herren gegen sie spielen und die Großen sie vergewaltigen; so sei es nicht unter euch, sondern wer in euerem Kreise groß sein möchte, der sei euer Diener und wer erster sein möchte, der sei euer Anecht, wie der Menschensohn nicht gekommen ist, um sich dienen zu lassen, sondern um zu dienen und sein Leben als Löse= geld für viele zu geben." In dem Tage von Casarea Philippi sehen wir also den Beginn der tragischen Wendung im Leben Jesu. "Auf keinen Fall ist es zufällig," fagt Holymann 1), "daß erst seit diesem Tage gehäufte und sich steigernde Weissagungen über das Schicksal des

¹) Archiv für Religionswissenschaft von A. Dieterich. 10. Band. 2. S. 19 f.

Menschensohns berichtet werden, daß erst jetzt von seinen Leiden und in seiner Nachsolge von Leiden der Jüngerschaft die Rede ist, daß erst jetzt das von Ansang an gepredigte Reich immer ausschließlicher in eine wunderbar zu schaffende Zukunft verlegt wird, daß neben der Sache nunmehr auch die Person ihre Rechte geltend macht, daß die Wunder dort sich häusen, hier dagegen allmählich verschwinden und anderes mehr, was alles in dem durchschlagenden Eindruck einer ins Stürmische umgeschlagenen Witterung und versinsterten Atmosphäre zusammenfällt." Auch für das Bewußtsein des Schriftsellers ist also der Tag des Bekenntnisses von Cäsarea ein Schicksalstag.

Von da ab fließen auch unsere Nachrichten über die persönlichen Erlebnisse Jesu reichlicher und sind genauer fixiert. Auffällig ist zunächst die feste Zählung der Tage zwischen dem Bekenntnis Petri und der Erscheinung des Moses und Elias auf dem Berge der Verklärung (Mark. 9.2). die es schwer macht, diese Vision ganz in das Reich der Sage zu verweisen. "Und nach sechs Tagen nahm Jesus zu sich den Petrus, Jakobus und Johannes und führte sie auf einen hohen Berg bei seite allein." Da geschah Wunderbares. Jesu Kleider wurden glänzend und weiß wie Schnee und Moses und Elias standen neben ihm. Betrus fährt gleichsam aus dem Traume auf mit der Aufforderung: "Hier ist gut sein, wir wollen Hütten bauen, dir eine, Mose eine und Elias eine." Da sind die beiden Propheten ichon verschwunden. Wenn gerade Moses und Elias vom Himmel kommen, rührt das wohl daher, daß von diesen beiden eine Himmelfahrt angenommen wurde. Aus der Erzählung Deuteronomium 34, 6, daß niemand je das Grab Mosis gesehen habe, der auf dem Berge Nebo verschwand, entwickelte sich die Sage von der Himmelfahrt Mosis, welcher Sage dann wieder die Beschichte von der Himmelfahrt Jesu auf dem Berge nachgebildet ist. Die Assumptio Mosis erzählte, wie der Titel verrät diese Himmelfahrt in ihrem verlorenen Schlusse.

Auch Josephus läßt Moses in einer Wolke verschwinden. Die gleiche Zusammenstellung Apokalnpse 11, 3 f. zeigt, daß dieser Glaube sich auf die driftliche Gemeinde vererbte. Diese beiden Vorgänger, Moses und Elias, begrüßen Jesum, der ihnen bald nachfolgen wird, auf dem Berge. Sonnenstrahlen, die Jesu Kleid so weiß leuchten lassen, mie kein Malker auf Erden weiß machen kann, Wolken, die ihn überschatten, eine Stimme vom himmel, die für die Zeugen kein Donner, sondern ein Wort von oben ist, mischen Züge in die Wundermar, die nach einer traum= haften Erinnerung aussehen. Dabei werden diese Erleb= nisse chronologisch so fest datiert, daß ein historischer Kern doch möglich bleibt. Daß Petrus in dieser Erzählung seines Schülers Martus wieder die Hauptrolle spielt, läßt um so leichter an eine eigene Erinnerung des Betrus denken, wie sehr sie auch durch das Medium der Phantasie hindurchaegangen sein mag.

Wäre das Evangelium ein Gedicht, so würden die einzelnen Abschnitte mit gleicher Deutlichkeit ausgearbeitet und durchaeführt sein. Es spricht für seinen geschicht= lichen Charafter, daß die Erlebnisse, die auf die Zeugen den tiefsten Eindruck machen mußten, auch am ausführ= lichsten und anschaulichsten berichtet sind. Diese Erlebnisse sind aber naturgemäß die der letten Tage Jesu. "Wir er= fahren über die Woche in Jerusalem ebensoviel wie über das Jahr in Galiläa"1). Hatte bis dahin Jesus es verboten, daß die Seinen ihn als Messias ausrufen, so weist er bei dem Einzug in Jerusalem die Aufforderung der Priester, dem Jubel der Galiläer und Kinder zu steuern, mit dem sicher echten Worte gurud: "Wenn diese schwiegen, mußten Steine reden." Er ist nicht gekommen abzuwiegeln, sondern eine Entscheidung des Volks zu er= zwingen. Der erste Schritt dazu ist ein symbolischer Att des Propheten, die Tempelreinigung, bei der die ihn mit

<sup>1)</sup> Wellhausen, Einleitung. S. 50.

ihren Jubelrufen begleitenden Galiläer wohl die Gewalt= handlungen ihm abnahmen. Die Reform des Tempels soll beginnen. Als der Prophet wie Moses, der Israel ein neues Gesetz gibt, stellt Jesus sich dem Volke damit vor. Ru der symbolischen Handlung aber trat sofort der gewaltige Angriff auf die Meister in Israel. Mark. 12, 38 ff. und Matth. 23 haben sicher mit Recht die große Rede Jesu aegen die Bharifaer in diese Tage verlegt. Jedes Wort klingt hier wie scharfer Schwertstreich aus dem großen Kampfe um das Reich. Jesus führte ihn mit vernichtenden Schlägen gegen die Autorität der Pharisäer, aber auch Diese hatten eine tödliche Waffe gur hand. Geit flar war, daß der Brophet von Nazareth als Messias seine Reform des Volkslebens betrieb, hatte er sein Haupt unter das Schwert des Vilatus gestellt, das vom Blute der Patrioten nicht trocken geworden war. "Auf Mosis Stuhl," sprach der Prophet von Nazareth, "haben sich gesetzt die Schrift= gelehrten und Pharisäer. Alles nun, was sie euch sagen, das tut und haltet 1); aber nach ihren Werken sollt ihr nicht tun, denn sie sagen's wohl und tun's nicht. Sie schnüren schwere und unerträgliche Bürden, und legen sie den Menschen auf die Schultern; sie selbst aber wollen nicht mit einem Finger daran rücken. Alle ihre Werke aber tun sie, daß sie von den Leuten gesehen werden, denn sie machen ihre Denkzettel (zur Mahnung an das Beseth) und ihre Judenquaften groß. Sie lieben die ersten Bläte bei den Gastmählern und die ersten Site in den Schulen und haben es gern, daß sie gegrüßt werden auf den Märkten und von den Menschen Rabbi genannt werden. Wehe aber euch, Schriftgelehrte und Pharifäer, ihr Heuchler, daß ihr das Himmelreich vor den Menschen zuschließet, (indem sie unerfüllbare Forderungen stellen,) ihr kommet nicht hinein und die hineinwollen, lasset ihr nicht hinein=

<sup>1)</sup> Richt gegen das Geseth selbst will er sprechen; aber viels leicht ist diese Abschwächung durch den Referenten hereingekommen.

gehen. Wehe euch, Schriftgelehrte und Pharifäer, ihr Heuchler, daß ihr Meer und Land umziehet, einen Juden= genossen zu machen; und wenn er's geworden ist, machet ihr aus ihm ein Kind der Hölle, zwiefältig mehr, denn ihr seid. Wehe euch, ihr blinden Führer, die ihr saget, wer da schwöret bei dem Tempel, das bedeutet nichts, aber mer da schwöret bei dem Golde des Tempels, der ist gebunden. Ihr Narren und Blinde, was ist denn größer, das Gold oder der Tempel, der das Gold heiliget? Wer schwöret bei dem Tempel, der schwöret bei dem, der darin seine Wohnung hat. Und wer da schwöret bei dem Himmel, der schwöret bei dem Throne Gottes und dem, der darauf sitt." Diese Rasuistik soll den frommen Män= nern ja doch nur dazu dienen nachträglich zu behaupten. daß ihr Eid kein Eid gewesen sei, daher der Weheruf: "Wehe euch, Schriftgelehrte und Pharisäer, ihr Heuchler, daß ihr verzehntet Minze, Dill und Kümmel, und lasset dahinten das Wichtigere im Gesetz, nämlich das Gericht und die Barmherzigkeit und die Treue. Ihr Toren, die ihr die Mücken seiget und Kamele verschlucket! Wehe euch, Schriftgelehrte und Pharisäer, ihr Heuchler, daß ihr die Becher und Schüsseln auswendig rein haltet, inwendig aber sind sie voll Raub und Unmäßigkeit." Wucher hat die Schüsseln gefüllt und Prasserei leert sie, aber daß die Fleischschüssel sich nicht mit dem Milchtopfe berühre, das ist ihre Sorge. "Wehe euch, daß ihr gleich seid über= tunchten Gräbern, welche auswendig zwar anmutig er= scheinen, aber inwendig sind sie voller Totenbeine und alles Unrats. Also scheinet auch ihr von außen den Menschen gerecht, aber inwendig seid ihr voller Heuchelei und Untugend!" Der blutigste Sarkasmus aber liegt in dem Hinweise darauf, daß sie der Propheten Gräber bauen, sie, die die Propheten steinigen, die an sie gesandt sind. Wessen sich Jesus zu ihnen versieht, liegt in diesen Worten bereits ausgesprochen. Nicht durch einen Spruch des Brokurators im Brätorium, sondern durch Rotten der Pharisäer und Priester, die ihn steinigen, erwartet der Prophet zu enden. Nicht minder beißend ift das Bild aus dem intimen Leben der Frommen, das Jesus (Matth. 15,4) an den Pranger heftet: "Gott hat gesagt, du sollst Bater und Mutter ehren, und: wer Bater und Mutter fluchet, der soll des Todes sterben. Ihr aber saat: wer zum Vater oder zur Mutter spricht: geopfert sei, womit ich dir helfen könnte, der braucht seinen Vater mit nichten zu ehren." Hat der Fromme "quorban" darüber gesprochen. so ist das Geld damit Eigentum des Tempelschatzes ge= worden und die Briefter können es einklagen. "Also habt ihr Gottes Wort aufgehoben um euerer überlieferung willen. Ihr Heuchler, wohl fein hat Jesaja von euch geweissagt und gesprochen: Dies Bolk ehrt mich mit den Lippen, aber ihr Herz ist ferne von mir." Ihrer Trefflich= feit bewußt, fanden die Heiligen, die der Galiläer der Lächerlichkeit preisgab, keine Worte, ihre Entrustung aus= audrücken. "Weißt du auch, daß die Pharisäer ein Argernis nahmen, da sie die Worte hörten?" ist die naive Frage, die Matthäus den Jüngern in den Mund legt. Jesus aber antwortete und sprach: "Jede Pflanze, die mein himmlischer Vater nicht gepflanzt hat, wird ausgereutet Lasset sie fahren, Blinde sind sie, der Blinden Leiter. Wenn aber ein Blinder den anderen leitet, so fallen sie beide in die Grube." Die Frommen aber hatten auf diesen Angriff wider ihre Herrschaft die Antwort, die sie in solchem Falle immer haben: "Areuziget ihn!"

Daß die Lage des Messias sich stark geändert hat, so daß er auf heimliche Wegräumung oder öffentliche Steinigung gesaßt sein muß, zeigen unansechtbare Worte Jesu. Zu Ansang sendete er seine Jünger in eine wohlzgeneigte Bevölkerung, und wo sie in eine Hütte eintraten, sollten sie sprechen: "Friede sei mit diesem Hause." Jest sagt er ihnen: "Als ich euch aussandte ohne Beutel und Tasche und Schuhe, habt ihr an etwas Mangel gehabt? Sie sprachen: An nichts. Da sprach er zu ihnen: Aber

nun, wer einen Beutel hat, der nehme ihn, desgleichen auch eine Tasche. Und wer kein Schwert hat, verkaufe sein Rleid, und kaufe sich eines. Denn ich sage euch: Es muß auch noch dieses vollendet werden an mir, was geschrieben steht: "Er ward unter die übeltäter gerechnet." Und was von mir geschrieben ist, das geht in Erfüllung. Sie sprachen aber: "Herr, siehe, hier sind zwei Schwerter." Er aber sprach zu ihnen: "Es ist genug""1). Sendete er sie früher in eine freundlich gesinnte, gastliche, so jett in eine feindliche Welt. Biele Worte macht der Erzähler nicht, aber das eine Wort vom Kaufen von Schwertern saat alles.

Die Schilderung der letten Erlebnisse Jesu in Jerusalem hat durchaus geschichtlichen Charafter. Es ist ein Bild von morgenländischer Lokalfarbe, wie der Prophet nach seiner donnernden Rede von schweigenden Freunden umgeben im Tempel sitt und nun ein Gegner nach dem andern herantritt, um ihm mit orientalischer Umständlich= feit und Unterwürfigkeit eine Frage vorzulegen. "Meister, wir wissen, daß du wahrhaftig bist und den Weg Gottes mit Wahrhaftigkeit lehrst, und dich um niemanden kummerst. denn du siehst die Verson nicht an." Auf solche friechende Höflichkeit der heuchlerischen Gottesmänner erfolgt dann ein um fo baricherer Bescheid. Die Frage nach seiner Vollmacht will Jesus den Geanern beantworten, falls sie ihm erst sagen, ob die Taufe des Johannes aus Gottes Bollmacht stamme, worauf sie sich verlegen zurückziehen; die Frage, ob es erlaubt sei, dem Kaiser Steuer zu zahlen. verweist er auf das Bildnis ihrer Münzen; den versteckten Spott der Sadduzäer über die Ehen im kommenden Gottesreich macht er durch den Hinweis auf die geistige Verfassung der Himmlischen zuschanden und der Leugnung eines ewigen Lebens sett er ebenso schlagfertig entgegen,

<sup>1)</sup> Nach Holymann Teil der Spruchsammlung. Bal. Archiv für Religionswissenschaft von Dietrich. 10: 2. S. 196.

daß Gott fich den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs nenne. "Gott ist aber nicht Gott von Toten, sondern von Lebendigen". Während solcher Blänkeleien mit seinen Gegnern ruhen die Augen des Propheten dennoch mit Anteil auf dem Getriebe im Tempel und ihm entaeht nicht einmal die arme Frau, die ihren Steueraroschen dreimal umwendet und dann mit tavferem Entschluß in den Botteskasten wirft, wie ihn früher der Freudenschrei des alten Weibleins erfreute, die ihren Groschen wieder gefunden. Wie fast immer befindet sich unser zweiter Evangelist im Vorteil gegen die freieren Bearbeiter der historischen Grundschrift, wenn er das Einschreiten der Briefterschaft gegen Jesus durch seine Tempelreinigung propoziert sein läßt, während Matthäus es weniger wahrscheinlich aus den Krankenheilungen und dem Hosiannarufe der Kinder ableitet (21, 15). Das Bestellen des großen Ober= gemachs, in dem Jesus mit den zwölf Jüngern sein Abschieds= mahl halten wollte, hat schon bei unserem Markus (ob auch in der Grundschrift, mag dahingestellt bleiben,) den Charafter des Hellsehens, da Jesus voraussagt, die beiden Jünger, die er zu diesem Zwecke nach Jerusalem sendet, würden einem Mann mit einem Wasserkruge begegnen, dem sollten sie nachgeben. Er werde sie in ein Haus führen, wo ein großes Obergemach sein werde, ge= polstert und bereitet, dort sollten sie alles für das Bassah= mahl vorbereiten. Die überlebenden mochten noch oft diesen Ort des letzten Zusammenseins besuchen, daher die genaue Erinnerung. Für das Abschiedsmahl selbst werden wir uns an den weitaus frühsten Zeugen, Vaulus, halten, der für den Brauch, den er einführte, sich auf die Sitte der Urgemeinde beruft. "Denn ich habe vom Herrn her empfangen, was ich euch auch überliefert habe. Der Herr Jesus Christus nahm in der Nacht, da er verraten ward, Brot, hielt das Dankgebet, brach es und sprach: Dies ist mein Leib, der für euch gegeben wird, das tut zu meinem Gedächtnis.' Desselbigen gleichen auch den Kelch nach dem

Mahl und sprach: Dieser Relch ist der Neue Bund in meinem Blut. Dies tut, so oft ihr trinket, zu meinem Gedächtnis." "Als das Brot gebrochen in seinen Händen lag, da trat der Engel des Todes por seine Seele und sprach zu ihm: Das ist ein Bild deines gebrochenen Leibes, und als der blutrote Wein in den Becher floß, da rangen sich von seinen Lippen die Worte: Das ist mein Blut des Bundes, vergossen für viele . . . . Ich werde nicht mehr pom Gewächse des Weinstockes trinken, bis ich es neu trinken werde mit euch im Reiche Gottes"1). An ein Passahmahl erinnert in dieser Beschreibung nichts. Jesus hatte vor, am folgenden Abend ein solches zu begehen, aber der Berrat des Judas kam dazwischen. Nach dem Mahle verließ er mit seinen Jüngern die gefährliche Stadt und begab sich nach dem östlich des Kidrontales gelegenen Ölberg. In Jerusalem wäre er wohl sofort verhaftet worden, so mußten die Briefter sich erst einen Judas faufen, der ihnen seinen Aufenthalt verriet. Daß in der Erzählung von Gethsemane in der Nacht, da er verraten ward, schmerzliche und reuevolle Erinnerung des Petrus das Wort führt, hört jeder Leser heraus, der Markus unbefangen auf sich wirten läßt. Der Oftervollmond stand an dem klaren Himmel des Kidrontales und beleuchtete Jerusalem und die dunklen Massen des Tempels. "Und sie kamen zu einem Hofe mit Namen Gethsemane und er sagte zu seinen Jüngern: "Setzet euch hier, indes ich bete" und er nahm zu sich Petrus, Jakobus und Johannes und er fing an sich zu entsetzen und zu zagen und sprach zu ihnen: ,Meine Seele ist tief betrübt bis zum Tode: bleibet hier und wachet.' Und er ging ein wenig voran, fiel auf die Erde und betete, daß, so es möglich wäre, die Stunde an ihm vorüberginge." Aber er ertrug das Alleinsein nicht. Wir sehen ihn sich aufraffen, scharf und dunkel fällt sein Schatten über den hellen Weg bei den vom Mondlicht

<sup>1)</sup> Weinel, Jesus im 19. Jahrhundert. S. 115.

beleuchteten alten Slbäumen. "Und er kam und fand sie schlafend. Und er sprach zu Betrus: "Simon, schläfst du? Vermochtest du nicht eine Stunde zu wachen? und betet, auf daß ihr nicht in Versuchung fallet. Der Geist ist willig, aber das Fleisch ist schwach. Und er ging wieder hin und betete und sprach dieselbigen Worte. Und er kam abermal und fand sie schlafend, denn die Augen waren ihnen schwer und sie wußten nicht, was sie ihm antworten sollten. Und er kam zum drittenmal und sprach zu ihnen: "So schlafet nun weiter und ruhet, es ist genug. Die Stunde ist gekommen. Siehe des Menschen Sohn wird überantwortet in der Sünder Kände. Stehet auf und lasset uns gehen! Siehe, der mich verrät ist nahe. Und alsbald, da er noch redete, kam herzu Judas Ischariot, der Zwölfe einer, und eine Schar mit ihm mit Schwertern und Anitteln, von den Hohenpriestern und Schriftgelehrten und Altesten. Es hatte aber der Verräter ihnen ein Wahrzeichen gegeben und gesagt: Welchen ich füssen werde, der ist's, den greifet und führet ihn wohlverwahrt fort. Und da er kam, trat er alsbald zu ihm und sprach: "Rabbi' und fuffete ihn. Sie aber legten die Hände an ihn und griffen ihn. Einer aber von denen, die dabei standen, zog sein Schwert und schlug des Hohenpriesters Anecht und hieb ihm ein Ohr ab. Und Jesus antwortete und sprach zu ihnen: "Ihr seid ausgezogen wie zu einem Räuber, mit Schwertern und Knitteln mich zu fangen. Täglich war ich bei euch im Tempel und lehrte und ihr griffet mich nicht. Aber das ist geschehen, auf daß die Schrift erfüllet werde.' Und die Jünger verließen ihn alle und flohen. Und es war ein Jüngling, der mit ihnen ihm nachfolgte, der war nur mit Leinwand be= kleidet auf der bloken Haut. Und sie ariffen ihn. aber ließ die Leinwand fahren und floh nackt von ihnen."

Der folgende, gleichfalls aus der Grundschrift gezogene Bericht des zweiten Evangelisten über das Verhör Jesu beweist zunächst durch seine Dürstigkeit, daß diesem Verhör keiner der Jünger beiwohnte, zeigt dann aber durch die Behauptung, nur faliche Zeugen hätten Jesum beschuldigt, er wolle den Tempeldienst abschaffen, daß der Gewährs= mann die Bedeutung der Tempelreinigung nicht begriff. Viel besser als von der Gerichtsverhandlung weiß der Verfasser der historischen Grundschrift von dem Bescheid, was Petrus im Hofe des Hohenpriesters erlebte, ein Beweis, daß Petri Schüler Markus wirklich der Verfasser dieses ältesten Evangeliums war, wie Bischof Papias von Hiera= polis behauptet. Die echt orientalische Weise, wie Betrus sich verschwor und die Wahrheit mit Eiden verleugnete, hat viel Lokalfarbe und ist sicher nicht erdichtet. In betreff des Verhörs Jesu vor dem Hohenpriester stimmen alle Referenten darin überein, daß Jesus auf die Beschuldigungen der Ankläger schwieg. "Antwortest du gar nicht auf das, was diese wider dich zeugen? Er aber schwieg," berichtet Markus. So wie Jesus den Namen des Messias verstand, konnte er die Frage, ob er der Verheißene sei, bejahen; in diesem Sinne war er der Messias. So wie die Frager diesen Namen verstanden, war er es nicht. Aus diesem Widerspruch wird sich sein Schweigen erklären; es war eine Bedenkzeit. Sagte er ja, so wußte er, daß ein Kreuz sein harre. Sagte er nein, so erschütterte er den Glauben der Seinen und gerstörte sein Werk. Daß er lieber den Tod erwählte als den Abfall seiner Jünger, war seine Größe: er wählte ihn aber in dem festen Glauben, sein Vater im Himmel werde ihn nicht verlassen. wortete er: "Ich bin's" oder "du sagst es". (Mark. 14, 62. Matth. 26, 64.) Das war sein freiwillig gewählter Opfer= tod. Nach schweren Mighandlungen wurde der Gefangene von dem hohenpriefterlichen Palaste nach dem Prätorium des Profurators geschleppt, wohl nicht nach der Burg Antonia, sondern nach dem alten Palaste des Herodes in der Oberstadt, der an den römischen Landpfleger übergegangen war. Der Proturator findet zunächst keinen hinlänglichen Brund, die Todesstrafe gegen Jesus auszusprechen, die die

Juden verlangen, läßt sich aber schließlich von Brieftern und Volk überschreien. Wie weit die Absicht auf die Darstellung der Evangelien eingewirkt hat, den römischen Be= amten zum Reugen für die Ungefährlichkeit des Christentums zu machen, wie weit diese Darstellung beeinflußt ist von den späteren Christenprozessen, in denen so oft das Geschrei des Böbels den Ausschlag gab, ist schwer zu ent= scheiden. Schließlich muß der Profurator doch der Mei= nung gewesen sein, einen der jüdischen Messiasse vor sich zu haben, wie sie seit den Tagen des Galiläers Judas je und je Aufstandsversuche wagten, sonst wäre das harte Urteil nicht gesprochen worden. Markus verdanken wir das lette Wort Jesu am Kreuze: "Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?" (Bs. 22, 2.) Bis zur Kreuzerhöhung hatte Jesu Hoffnung auf ein göttliches Einschreiten vorgehalten, jett verließ sie ihn. Der Bericht, daß etliche, die dabei standen, seinen Ruf: "Eli, Eli!" auf Elias bezogen hätten, ist ein starkes Zeugnis für den von Markus verbürgten Aufschrei der Verzweiflung. Alles Blück und allen Jammer der Menschheit hatte er erfahren und wenn geschichtlich wäre, was der vierte Evangelist berichtet, daß Vilatus zu dem Volke sagte: Ecce homo, so hätte nie ein Römer ein tieferes Wort gesprochen. diesem Haupte mit der Dornenkrone schaute die Menschheit sich selbst an, ihre Freude an der Erde, ihr Leid auf der Erde und ihren Trost über der Erde. Ecce homo! Das ist das Menschenlos. Warum sollte darüber nicht gepredigt werden, solange Menschen dieses Los erdulden?

Die zahlreichen Erscheinungen Jesu in Jerusalem hatte der ursprüngliche Markus nicht berichtet. Jesus hatte nach 14, 28 schon bei der Wanderung nach Jerusalem den Jüngern seinen Tod angekündigt und sie nach Galiläa beschieden. "Danach, wenn ich auserstanden bin, will ich vor euch hergehen nach Galiläa." Dort sollen die Jünger ihn treffen. Als nun in der Frühe des Ostertags die Frauen zum Grabe kommen, um die Leiche mit Spezereien zu bes

handeln, finden sie den gewaltigen Deckstein beseitigt und im Brabe sehen sie einen Engel, der ihnen Jesu Wort wiederholt, er gehe vor ihnen her nach Galiläa, dorthin sollen sie Petrus und die Jünger bestellen. "Und sie gingen hingus und flohen von dem Grabe, denn es war sie Rittern und Entsetzen angekommen und sagten niemand nichts, denn sie fürchteten sich." So reift in unsern besten Handschriften (Batikanus und Sinaitikus, sowie in der fprischen Evangelienhandschrift des Katharinenklosters auf dem Sinai) der Text ab. Diese Erzählung sest voraus, daß in Jeru= salem die Frauen sich mit dem Bekenntnis ihrer Engel= erscheinung noch nicht herauswagten und die Christusvisionen erst in Galiläa begannen. Der schlecht bezeugte Schluß unseres rezipierten Markus, der die ersten Erscheinungen nach Jerusalem verlegt, ist schon dadurch widerlegt, daß Jesus 14, 28 versprach, sich nicht in Jerusalem, sondern in Galilaa von den Seinen finden zu lassen. Die Grund= schrift hatte also nicht vor, frühere Begegnungen der Jünger mit Jesus in Jerusalem zu erzählen. Ihr wirklicher Schluß ist vielleicht benütt im Anhang des vierten Evangeliums bei der Erscheinung Jesu, die am See Genezareth spielt. Soweit wir die historische Grundschrift noch besitten, hört sie auf mit der Zerstreuung und eiligen Flucht des Jünger= freises, so daß die Frauen ihr visionäres Erlebnis zu Jerusalem nicht einmal den Jüngern Jesu mitteilen konnten.

In der Bevölkerung ging der tolle Lärm der Patrioten weiter und lenkte die Aufmerksamkeit für eine Weile von den entflohenen Galiläern ab. Der Streit hatte sich jetzt nach Samarien verlegt und drehte sich um den Sturzdes Pilatus, der auch erreicht wurde. Die Hoffnungen der entflohenen Galiläer schienen mit Jesu Niederlage gescheitert. Eines aber war geblieben und stand sest, nach wie vor, das war die Verheißung der Schrift. War Jesus der Menschensohn, so mußte er auferstehen von den Toten, auffahren gen Himmel und da sitzen zur Rechten der Kraft, bis er wiederkommt auf den Wolken des Himmels, um

zu richten die Lebendigen und die Toten. So stand es geschrieben bei Daniel, "dem Süßesten der Propheten", wie Josephus ihn genannt hat. Glaubten die Jünger an Jesum und war Daniel ein Prophet, so konnten die Erwartungen der Gläubigen sich nur in dieser Linie bewegen. Dennoch war nicht eine falsch ausgelegte Danielstelle der Brund ihres Glaubens, sondern der Eindruck, den Jesus in ihren Herzen hinterlassen hatte.



## Die Urgemeinde



ie Anfänge der Kirche verstehen sich leichter, wenn man sich erinnert, daß dieselbe nicht in einem geordneten Staate, in ruhigen Vershältnissen, sich bildete, sondern daß diese Neubildung aus chaotischen Zuständen hervors

wuchs, inmitten einer religiös tief erregten Bevölkerung, die wildem Aufruhr entgegentrieb. Von den religiösen Bewegungen, die wir kennen lernten, war noch keine zur Ruhe gekommen. Die Zeloten verlangten mit glühendem Eifer einen neuen Makkabäerkrieg und gewannen mit jedem Jahre mehr Boden, bis sie schließlich ihr Ziel er= reichten. Die Täufer waren mit dem Tode des Johannes nicht beseitigt; sie breiteten sich vielmehr in der jüdischen Diaspora aus und in Ephesus gehören hervorragende Männer, wie der Alexandriner Avollos, unter ihre Kührer. Auch die Samariter, die die messianische Herrlichkeit für ihren Garizim in Anspruch nahmen, sehen wir in fortdauernder religiöser Gärung. Ihr blutiger Zusammenstoß mit Pilatus befreite Judaa von diesem Tyrannen, aber eine Beschwichtigung der Gemüter wird dadurch nicht er-Den Propheten von Tirathana, der seinem Volke die Gefäße der Stiftshütte wieder schenken wollte, identi= fizieren manche mit jenem Simon Magus, von dem die Apostelgeschichte 8, 9 erzählt: "Es war ein Mann mit Namen Simon in Samarien, der Zauberei trieb und erregte Entsehen bei dem samarischen Volke und gab por.

er wäre etwas Großes. Und sie achteten auf ihn vom Kleinsten bis zum Größten und sprachen: Dieser ist die große Kraft Gottes. Sie sahen aber darum auf ihn, weil er bei ihnen lange Zeit mit seiner Zauberei Entseken erregt hatte." Daß dieser Zauberer Simon derselbe Magier Simon war, der nach Josephus am Hofe des Prokurators Felix eine große Rolle spielte, ist sehr wahrscheinlich, wenn die Apostelgeschichte aber von ihm erzählt, er sei zu Christus bekehrt und getauft worden, so mischt sich in diese Bersion die Simonsage der Judaisten, die in ihrem Parteihasse den Apostel Paulus mit Simon Magus identifizierten und Züge aus dem Leben Pauli in die Erzählung von Simon verflochten 1). Daß die religiöse Bewegung auch nach Pilatus' Abberufung in Samarien fortdauerte, ist sicher. Uls ihre Träger werden die Propheten Dositheus und Menander genannt. Das lebhafte Interesse, das die fol= gende Generation noch lang diesem Simon widmete, beweist zum mindesten, daß seine religiösen Umtriebe größere Bedeutung hatten. Der in Samarien geborene Justin macht Simon Magus geradezu zum Bater aller Ketzerei und eine gnostische Sekte des zweiten Jahrhunderts führt ihre Lehre auf ihn zurück. In den Referaten des Justin und Irenäus über die Lehre des Magiers ist dieser der erste Gnostiker und seine Schüler verehren in ihm einen auf Erden erschienenen Gott, der erhaben ift "über alle Herr= schaften, Gewalten und Mächte", also einen Doppelgänger des im Fleische erschienenen Gottessohns des Neuen Testa= ments. Zählt man zu diesen enthusiastischen Fraktionen der Reloten, Täufer und Samariter noch die alten Barteien der Pharisäer, Essäer und Sadduzäer, so gewährt das jüdische Wesen das Bild eines brodelnden Hexenkessels. Bu diesen religiösen Gruppen, in denen sich die Bahl der wirklich porhandenen aber schwerlich erschöpft, gehören denn auch die Galiläer, wie man den Anhang Jesu nannte.

<sup>1)</sup> Das Nähere Neutestamentliche Zeitgeschichte 2, 294 f.

Die Apostelgeschichte schildert sie freilich im folgenden Jahr= hundert als die Stillen im Lande und als treue Unter= tanen der römischen Obrigkeit, aber die Repräsentanten der Gemeinde, die sie selbst vorführt, die Märtyrer, die den Himmel offen sehen, die Asketen wie Jakobus der Gerechte, die Propheten wie Agabus, der Hungersnöte porhersaat und symbolische Handlungen vornimmt, die Reloten und Donnersöhne unter den Jüngern Jesu wider= sprechen diesem friedlichen Bilde. Diesen enthusiastischen Galiläern stand fest, daß ihr Messias lebe, daß er sich bald einzelnen offenbare, bald nach seiner Berheißung mitten unter ihnen sei, wenn sie sich in seinem Namen versammeln. So entzündete sich Vision an Vision, Flamme an Flamme. Eine Erweckung tam über den kleinen Kreis, der einen unendlich viel erreateren und gehobneren Charafter trug, als ihn die Tausbewegung je gehabt hatte. So voll Sturm und Drang, voll brausender Begeisterung hatte man die Scharen am Jordan niemals gesehen. Dort war mit Wasser getauft worden, hier mit Geist. Dort war der alte Wein, den auch alte Schläuche faßten. hier ein neuer Wein, der sie brausend sprengte. Bei den Galiläern war alles Begeisterung, die Johannesjünger wußten nicht einmal, daß ein Geist sei. Insofern er= scheint die neue Sette als eine der schwärmerischen Ber= bindungen, wie sie die der Auflösung entgegengehende Theokratie erzeugte. Aus allen diesen Daten gewinnen wir die Vorstellung einer gewaltigen religiösen Garung, die nicht verfehlte die seltsamsten Blasen zu werfen. Wir fühlen uns am Vorabend einer großen Umwälzung, die keineswegs nur einen politischen Charakter haben wird. Aber während die andern Früchte der Bewegungsjahre schließlich vom Baume absielen wie taube Nüsse, reiften die der Pflanzung Jesu aus, denn sie allein hatten einen Kern. Die andern Parteien hatten die messianische Botschaft, die Galiläer hatten den Messias. Auch hier hing alles an der einzigartigen Berson des Stifters.

Was die Kirche gegründet hat, ist die überzeugung. der im Evangelium zuerst Petrus Ausdruck gibt, daß in Jesu Person alles beschlossen sei, was Israel von dem Messias erwarte und daß seine Lehre die Segnungen für alles Bolk enthalte, die die Schrift von dem kommenden Gottesreiche in Aussicht stelle. Der lette Grund der Wirkung auf die Menschen ist und bleibt die Persönlichkeit. Nicht die Konstellationen einer bestimmten Zeitlage haben das Christentum gebracht, sondern Jesus von Nazareth. Dürfen wir von dem Reflex einer Person in dem Gemüte seiner Freunde auf diese Person selbst schließen, so ist dieser Glaube der Jünger an den Meister ein Beweis seiner einzigartigen Größe. Ganz verschieden geartete Männer sind Jesu Jünger gewesen. Sie sind mit ihm geschmäht und verfolgt worden, sie haben mit ihm gedarbt, um Obdach und um Gaben gebeten und oft die Füchse um ihre Höhlen, die Bögel um ihre Rester beneidet, und Ahren gepflückt, um ihren Hunger zu stillen; sie kennen Jesum, wie man nach langem, gemeinsamem Wanderleben sich kennt — und dennoch! Der höchste Name, den die heiligen Bücher bieten, ist ihnen für den Genossen ihrer Fahrten gerade gut genug. Welche Gestalt muß der gewesen sein, der solchen Glauben wecken konnte! Für die Späteren aber, die schriftliche Berichte hinterlassen haben, liegt Jesus in einem mustischen Dämmerlichte, das die große Er= scheinung ins Riesenhafte vergrößert. Von Johannes dem Täufer und Paulus von Tarsus haben wir ein deutliches, fest umrissenes Bild, von Jesus nicht. Es sind in ihm der Gegensätze zu viele und die Erzählung hat sich bald an die eine, bald an die andere Seite gehalten. Ein Heiland ist er für Kranke, Arme, Kinder, Gefallene; Tyrannen und Hohepriester aber würdigt er nicht einmal einer Antwort. Er geht der Gefahr aus dem Wege und er sucht sie auf; er sagt dem Orkan, er solle den Mund halten und zieht ruhig die Straße, die Besessene unsicher machen. Er ist sicher über Legionen von Engeln zu verfügen und bricht doch in den Ruf der Verzweiflung aus: "Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?" Psnchologisch interpretieren lassen sich so verschiedene Züge derselben Persönlichkeit nicht; das innerste Wesen selbst des gerinasten Menschen ist immer ein Geheimnis, an das wir glauben müssen. All unsere Freundschaft, all unsere Liebe beruht in letter Reihe auf Glauben. Diesen Glauben hatte Jesus gefunden. Jesus war in den Augen seiner Jünger der Friedensfürst, Rat, Weisheit und Ewigvater der Propheten und sein Reich der Liebe war die Zeit des Friedens und ewigen Heils, von dem Jesaja geweissagt hatte. War er der verheißene Messias, so hatte die kleine Gemeinde der Gläubigen die Aufgabe, zu werben um die Anerkennung ihres Messias und zum Eintritt aufzusordern in das von ihm gegründete Reich. "Lehret sie halten alles, was ich euch geboten habe", hatte nach der Aber= lieferung des Matthäus Jesus selbst ihnen aufgetragen. Stilistisch kann man dieses Wort als das Finale betrachten, mit dem der erste Evangelist sein Buch abschließt; daß das Wort aber Jesu Willensmeinung enthält, ist nicht zu bezweifeln. Mit dem gleichen Auftrage hatte Jesus diese galiläischen Freunde schon zu seinen Lebzeiten ausgesendet. er war selbstverständlich auch das Vermächtnis, das er sterbend ihnen hinterließ. Von dem Tage an, daß ein erster Kreis sich zusammentat, der entschlossen war, Jesu Wort zur Richtschnur seines Lebens zu machen und ihn als den verheißenen Messias zu verkünden, die Menschen zu lehren, alles was er ihnen geboten hatte, gab es eine driftliche Kirche.

Die Geburtsstunde dieser ersten Gemeinde ist uns nun aber in vieler Beziehung dunkel. Die Berichte sind lückenhaft und widersprechen sich sogar in Hauptsachen. Markus und Matthäus lassen von Golgatha die Jünger nach Galiläa zurücktehren, Lukas läßt sie in Jerusalem bleiben. Matthäus verlegt den Abschied der Jünger von dem Auserstandenen und die Himmelsahrt nach Galiläa, Lukas nach Bethanien

bei Jerusalem. Wenn nun die Berichte sogar in so wichtigen Bunkten wie diesen sich widersprechen, so könnte man geneigt sein, an der Ermittelung des historischen Tat= bestandes überhaupt zu verzweifeln. Dennoch gibt es eine sichere Tatsache, von der die geschichtliche Betrachtung ausgehen kann. Eines ist gewiß: Die Jünger Jesu waren alle Galiläer mit Ausnahme des Judas von Kariot, der ihn verriet. Dennoch finden wir den Sitz der ersten Be= meinde nicht in Galiläa, sondern in Jerusalem. Das bezeugt nicht nur die Apostelgeschichte, sondern auch unsere direkten Dokumente, die paulinischen Briefe, seken voraus. daß Jakobus, der Bruder Jesu, Petrus und die übrigen Häupter der messtagläubigen Gemeinde in Jerusalem ihren Six haben, obwohl sie aus Nazareth und Kapernaum stammen. Hier also legen die Tatsachen selbst uns eine klare Frage vor: Wie kommt es, daß die Familie des Nazareners und sein galiläischer Anhang Galiläa verlassen hat und sich in Jerusalem niederließ? Wer sich überlegt hat, was die Auswanderung einer so großen Anzahl von Familien erfordert, weiß auch, daß dieser Ortswechsel keine kleine Sache gewesen sein kann. Nicht nur die zwölf Apostel siedeln über, sondern auch die ganze heilige Familie, Jakobus, der Bruder des Herrn, Maria, die Mutter Jesu, vielleicht auch Maria, die Mutter des Johannes Markus und zahlreiche andere Männer und Frauen. Die Apostel= geschichte berechnet act. 1, 15 die erste Gemeinde auf 120 Köpfe. Das ist ein gang ansehnlicher Rug von Ausmanderern und wir mullen erwägen, wieviel dazu gehört, bis 120 Menschen zur Auswanderung bereit und fertig sind. So ist denn dieses große Ereignis auch nicht ganz ohne geschichtliche Spuren zu hinterlassen, vorübergegangen. Nach Mark. 10, 29, einer Stelle, die der historischen Brundschrift angehörte, lief in der altesten Gemeinde ein Wort um, das Jesum sprechen läßt: "Es ist niemand, so er verläßt haus, oder Bruder, oder Schwestern, oder Mutter, oder Bater, oder Kinder, oder Acker um meinet=

willen und um des Evangeliums willen, der nicht Hundert= fältiges empfange, jett in dieser Reit, Häuser und Brüder und Schwestern und Mütter und Kinder und Acker, zugleich mit den Verfolgungen und in der zukünftigen Welt das ewige Leben." So wenig zu der geistigen Beschreibung des Reiches in den Reden Jesu diese materielle Verheißung von Häusern und Ackern stimmt, für jene erste Kolonie, die ihre Wohnsitze an dem lieblichen See ihrer Keimat aufgab, um sich in dem dumpfen Jerusalem niederzulassen, handelte es sich allerdings darum, zu ver= lassen Haus oder Brüder, oder Schwestern, oder Mutter, oder Bater, oder Kinder oder Ader, Go wird hier eine Erinnerung an die erste Tat der jungen Kirche sich erhalten haben. Die Jünger mußten sich losreißen von den liebsten Freunden und von dem teuern Grund und Boden, an dem ihr Herz von Kind auf hing. Aber materiellen Ersak stellen Jesu Reden vom Gottesreich sonst nirgend in Aus= sicht. Daß er selbst irdischen Grundbesitz in seinem Reiche soll versprochen haben, vakt schlecht in die Gedankenwelt der Bergrede. Es war der verklärte Christus, der durch seine Propheten so zu den Gläubigen geredet hat. Bei der Beschluffassung über die Auswanderung läßt sich eine solche Brophetie am leichteften begreifen. Fragen wir nun, warum gaben diese Galiläer ihre Heimat auf, so wäre an sich ein Doppeltes möglich. Man könnte annehmen, ihre Lage war in der Heimat unhaltbar geworden; sie waren ein Spott geworden mit ihrer getäuschten Hoffnung. Sie schieden also aus, wie im griechischen Städtewesen die unterlegene Partei oft auswanderte, um an einer fernen Küste in einer eigenen Kolonie ihre Ideale zu verwirklichen. Aber auch ein anderes ist möglich. Man legte ihnen in der Heimat zwar nichts in den Weg, aber Jerusalem, die Hauptstadt, der Tempel, bot ihnen bessere Aussicht für ihre Zwecke. Dieses lettere wird wohl das Richtige sein. In den Verhältnissen Galiläas lag kein Grund zur Aus= wanderung. Es ist zwar richtig, daß religiöse Schöpfungen

da besser gedeihen, wo man ihre Ursprünge nicht allzu genau kennt und Jesus selbst schon sagte: "Es gilt kein Prophet in seinem Vaterland." Die Galiläer waren ja auch bald wieder abgefallen von der Reichspredigt, aber nirgend geben die Evangelien den Eindruck einer unverlöhnlichen Feindschaft des galiläischen Polkes gegen die Sache Jesu. In dieser Beziehung wäre der neue Aufenthalt in der fanatischen Priesterstadt, "die da geistlich heißet Sodom und Nanpten, wo auch ihr Herr gekreuzigt ward". im Gegenteil schlecht gewählt gewesen, denn die äußere Lage der Jünger konnte sich durch übersiedelung in die Priesterskadt nur verschlechtern. Der Grund ist ohne Zweisel der, den die Apostelgeschichte auch angibt, daß man in Terusalem die Erscheinung des Menschensohns erwartete. und zwar, wie der Apokalpptiker versichert: "In Bälde." Auf Zion sollte das Reich errichtet werden, das ist die Tradition des Evangeliums, der Avokalnose, der Apostel= geschichte, der gesamten alten Kirche bis zu Irenäus und Tertullian. So wollte auch Jesu Gemeinde nirgend anders weilen, als wo sie ihres Herrn zu warten hatte. Dazu kam, daß für die Vertreter des bereits durch Jesus gegründeten Reiches der Sitz der Theokratie auch der allein angezeigte Aufenthalt war. Solange man die Hoffnung, das jüdische Volk selbst für Jesum zu gewinnen, festhielt, tonnte nur die Stadt Davids als angemessener Mittel= vunkt des Reiches erscheinen. Diese Beziehung des Evan= geliums auf die zwölf Stämme spricht sich in der Wieder= herstellung der Zwölfzahl der Apostel aus, die durch 1. Kor. 15, 5 bezeugt ist. Nach der Apostelgeschichte war die erste Amtshandlung der in Jerusalem sich konstituierenden Gemeinde Jesu die Wiederergänzung des Apostelkollegs. An Stelle des ausgeschiedenen Judas von Kariot wird Matthias gewählt. Danach wird also vorausgesett, daß Jesus selbst zwölf Apostel eingesetzt hatte, deren Zahl wiederhergestellt werden mußte. Es liegt auch fein Grund vor, der evangelischen Tradition, daß Jesus selbst zwölf

Sendboten, oder Apostel, mit der Ausbreitung des Reiches betraut habe, den Glauben zu verweigern, obgleich schon vielsach Zweisel erhoben worden sind, ob diese Institution von gerade zwölf Aposteln von Jesus selbst herrühre. Man bestreitet nicht, daß Jesus sich Jünger gewählt habe, aber daß es gerade ein sest abgegrenzter Kreis von zwölsen gewesen sei, wird angesochten. Vielmehr habe die Tradition eine später entstandene Institution in die Zeit Jesu zurückgetragen 1). Aber die vorgebrachten Gründe

<sup>1)</sup> Manche halten für wahrscheinlicher, daß die jerusalemitische Gemeinde erst nach dem Ausbruch des Streites mit Paulus die Zahl der Apostel auf zwölf normiert habe, um so den selbst= geschaffenen Anspruch mancher Evangelisten, Apostel zu heißen, besser abweisen zu können. Jesus selbst habe also das Zwölfer= kolleg nicht eingesetzt, sondern die Tradition habe, wie in vielen Fällen, so auch hier, ein Institut in die Zeit Jesu zurückverlegt, das erst später aus den Bedürfnissen der Kirche sich entwickelt hatte. Schleiermacher, in seinem Leben Jesu, meinte, die Auswahl teilweise so ungeeigneter Personen wie eines Judas von Kariot, könne nicht von Jesus ausgegangen sein. Judas werde wohl im allgemeinen zu den Anhängern Jesu gezählt haben, einen fest ab-geschlossenen Kreis jedoch habe Jesus nicht einsehen wollen und können. Aber wenn es schwierig ist zu begreifen, warum Jesus einen Judas erwählte, so wäre doch noch viel schwieriger, zu sagen. wie die Spätern dazu gekommen sein sollen, einen Berräter unter die Zwölfe zu zählen, wenn er nicht historisch wirklich zu ihnen gehörte. Wozu sollten sie selbst ihrem ersten Autoritätsfreise einen solchen Makel anhängen? Gerade Judas also beweist, daß es be= reits zu Jesu Lebzeiten einen solchen Apostelfreis gab, benn Spätere hätten Judas gewiß nicht aus eigenem Antrieb zu den zwölf Er= wählten gerechnet. Eine weitere Instanz, die man geltend gemacht hat, sind die Abweichungen der drei Apostelkataloge untereinander. Aber diese Differenzen beweisen nur, daß man zur Abfassungszeit unserer Evangelien nicht mehr genau wußte, wer zu den Zwölfen gehörte, keineswegs beweisen sie, daß Jesus selbst nur eine unbestimmte Anzahl von Jüngern hinterließ. Bon den Evangelien, die jünger sind als die paulinischen Briefe, dürfen wir überhaupt nicht ausgehen, sondern von Paulus. Nun ist wahr, daß Paulus (Gal. 2, 2 und 6) die Apostel nicht als die Zwölfe bezeichnet, sondern als die Geltenden, als die für Säulen Angesehenen. Auch

sind nicht durchschlagend. Die Einsetzung der Zwölfe wird zurückgehen auf die Aussendung zur Predigt, als Jesus immer je zwei der Jünger abordnete, um allem Bolke zu verkünden. daß das Reich Gottes nahe herbeigekommen sei. Zu An= fang hatte Jesus das selbst getan, jest läßt er durch zwölf Boten dieselbe Botschaft allenthalben verkunden. Es ist eine Organisation nach dem Vorbild des Täufers, nur in höherer Potenz. Von dieser Tatsache aus, daß Jesus zwölf Apostel einsetzte im Hinblick auf die zwölf Stämme Israels und zur Mission unter ihnen, löst sich auch das Rätsel, warum diese Apostel nach Jerusalem übersiedelten. Die zwölf Stämme waren nirgend versammelt anzutreffen als bei den Festen in Jerusalem und am Tempel, zu dem alle Juden aus allen Enden der Welt zusammen strömten. Um also Jesu Auftrag auszuführen, wie er in der Ein= setzung der zwölf Apostel bezeugt ist, mußten die Jünger ihren Sitz nach dem Heiligtum der zwölf Stämme, das heißt nach Jerusalem verlegen. Die Bedenken gegen ein so gewagtes Unternehmen wird jene prophetische Offenbarung niedergeschlagen haben, daß jeder, der Haus, Brüder, Ader verlasse, sie hundertfältig wiedererhalten solle in dem erscheinenden Reich. So darf man wohl vermuten, wie die Christen nach Ausbruch des jüdischen

<sup>1.</sup> Kor. 9, 5 nennt Kephas und die Brüder des Herrn als Leiter der Gemeinde in Jerusalem, nicht die Zwölfe. Nach diesen Stellen würde man also nicht genötigt sein, an gerade zwölf Apostel zu denken. Aber 1. Kor. 15, 5 heißt es, Christus sei erschienen dem Kephas, hernach den Zwölfen. Mithin sett Paulus allerdings zwölf Apostel in Jerusalem voraus zur Zeit der großen Bisionen. Gab es damals schon ein Zwölserkolleg, so ist es auch von Jesus selbst installiert worden und nicht erst das Produkt der späteren Organisation. Es geht nicht an, den Text nach Hypothesen zu korrigieren, wie Holsten und Seussert vorschlagen, die das "darnach den Zwölsen" (1. Kor. 15, 5) streichen, weil Paulus in keiner andern Stelle von den Zwölsen spreche. Wenn eine einzige Handschrift von Elsen redet, so ist das sicher Korrektur eines Abschreibers, der Judas abzog, also ein Zwölserkollegium zu Ledzeiten Jesu gleichfalls voraussetzt.

Arieges infolge einer Offenbarung Jerusalem verließen, so sind sie nach Jesu Tod gleichfalls infolge einer Offensbarung nach Jerusalem gekommen. In einer jener Berssammlungen, in denen der Geist redete in ekstatischen Gebeten oder in unaussprechlichem Seuszen, hat Christus durch einen der Propheten denen, die seinem Ruse folgen würden, hundertfältigen Ersat versprochen und über hunsbert Glieder der Gemeinde gehorchten seinem Besehle.

Wann fand nun diese übersiedelung statt? Bur Zeit des Apostelgeschichtsschreibers war man schon so gewohnt, Jerusalem als Sitz der Apostel zu betrachten, daß der Verfasser voraussett, die Jünger seien nach Jesu Tod gleich in Jerusalem geblieben. Bei seiner Erscheinung vor den in der Stube versammelten elf Jüngern gebietet der Auferstandene: "Ihr aber sollt in der Stadt Jerusalem bleiben, bis ihr angetan werdet mit Kraft aus der Höhe." Die einstweilige Rückfehr in die Heimat und der dortige Aufenthalt bis zu der definitiven übersiedelung war also bereits vergessen, als die Apostelgeschichte verfaßt wurde, denn diese setzt voraus, daß die Jünger mit Jesus nach Jerusalem zogen und dort geblieben sind. Die Grund= schrift dagegen, die den Spnoptikern zugrunde liegt. bestellt die Jünger im Gegenteil zum Wiedersehen nach Galiläa. Auch Renan will die ganze Gründung der ersten Kirche auf dem Boden Galiläas sich vollziehen lassen, "wo jeder Berg ihn nannte und jede Stelle des Sees sein Antlit spiegelte". Daß dort die ersten Erscheinungen des Auferstandenen erlebt wurden, ist nach dem Schlusse unseres Markus und Anhang unseres Johannes (Kap. 21) sehr wahr= scheinlich. Allein diese Zeit zwischen Oftern und Pfingsten kann doch nicht sehr ereignisreich und nicht so entscheidend gewesen sein, wie Renan meint, sonst ware sie zur Zeit des dritten Evangelisten nicht in Vergessenheit geraten. Daraus, daß so wenig über sie erzählt wird, schließen wir, daß vor der großen Erweckung des Pfingstfestes auch nicht viel äußerlich Entscheidendes aeschah. Sicher ist nur. daß die Visionen, die zuerst die Frauen am leeren Grabe gehabt hatten, sich auch in Galiläa fortsetten. Die Flamme wurde unterhalten, aber erst in Jerusalem schlug sie zur hellen Lohe empor. Geschichtlich kennen wir den Tatbestand nur durch Vaulus (1. Kor. 15, 5-8), denn bei dem Ab= reiken der Markusquelle besitzen wir sonst nur Berichte, die seckzig und mehr Jahre jünger sind, als das berichtete Ereignis. Pauli Erzählung, die den fehlenden Schluß der Grundschrift erganzt, stellt diese Erscheinungen in eine Linie mit des Apostels eigener Bision; die körperliche Wiederkehr eines Auferstandenen, dessen Wundmale man betasten kann und der gebratenen Fisch ift, hat weder das Zeugnis des Baulus noch des Markus für sich. Der visionäre Umgang der Gläubigen mit dem Geschiedenen beginnt in Galiläa und gipfelt in dem Pfinastfeste in Jerusalem. Was Matthäus und Lukas, zu Anfang des zweiten Jahrhunderts, über die einzige Quelle, die sie besaßen, hinaus, hinzufügen, hat selbst für glaubhafte Rusätze, eben wegen des zeitlichen Abstandes, nur geringe Beweistraft und für Unglaubliches gar keine.

Der Inhalt des Glaubens der Jünger war nach Jesu Scheiden, wie zuvor, Glaube an die Verheißungen der Schrift. Die Danielsche Prophetie vom Kommen des Menschensohns auf den Wolken des Himmels galt noch immer, ja sie war jett nach dem Scheiden des Menschensschns verständlicher als zuvor. Der Erzählung von den Erscheinungen vor den Frauen in Jerusalem muß Paulus keine große Bedeutung beigelegt haben, da er sie gar nicht erwähnt und auch von dem Grabe, das sie leer fanden, nicht spricht. Manche glauben darum, daß es sich hier um Legenden handle, die erst später entstanden. Immerhin weiß auch Paulus, daß Christus auferstanden sei am dritten Tage, das heißt am Ostersonntag. Wenn er 1. Kor. 15, 4 sagt: "auferstanden nach der Schrift," so meint er mit der Schrift Hosea 6, 2, eine Stelle, in der das Volk Israel die Hossfnung seiner Wiederherstellung ausspricht, die sich

Paulus aber als Worte des Messias deutet. Christus selbst ist es, der ruft: "Wohlan, laßt uns umkehren zu Jehova, denn er wird, wenn er uns zerfleischt hat, heilen, wenn er uns verwundet hat, verbinden. Er wird uns nach zwei Tagen beleben, am dritten Tage wieder auferwecken, daß wir in seiner Hut Leben haben." Nur aus dieser "Schrift" konnte Paulus entnehmen, daß nach dem Alten Testament Jesus gerade am dritten Tage auferstehen mußte. Diese Stelle des Propheten konnte allerdings erst auf Jesus an= gewendet werden, nachdem zuvor schon sich die Überzeugung gebildet hatte, die Auferstehung Jesu sei am dritten Tage erfolgt, aber sie zeigt doch, daß man in der Schrift nach solchen Stellen suchte. So waren die Jünger auf neue Offenbarungen gefaßt und die feste Erwartung, daß mit Golgatha noch nicht aller Tage Abend sei, wurde ein wirksames Motiv der folgenden Erhebung. Als die Jünger zum ersten Feste nach dem Todespassah wiederum nach Jerusalem zogen, lebte in ihnen bereits die Erwartung, der geschiedene Menschensohn werde nunmehr vom Himmel her sich ihnen offenbaren und ihr heißes Verlangen trug in sich selbst die Gewährung. Einen so tiefen Eindruck hatte die hohe Gestalt ihres Meisters ihnen hinterlassen, daß selbst sein Zittern und Zagen unter den Slbäumen von Gethsemane und sein Weheruf am Kreuze denselben nicht auszulöschen vermochte. Je größer die Schmach seines irdischen Endes war, um so weniger konnte das das lette Ende sein, wenn anders es noch Gerechtigkeit auf Erden und einen Gott im Himmel gab. So erfüllte das Pfingstfest zu Jerusalem die Erwartung der Gläubigen und bewies, daß eine solche gläubige Hoffnung, nie ganz läßt zuschanden werden.

Was war es nun, was an diesem denkwürdigen Pfingstseste sich zutrug? Der sofort folgende Entschluß der Christen, sich von der Heimat loszureißen und nach Jerusalem zu ziehen, setzt offenbar einen gewaltigen Ausschwung der Gemüter voraus, der durch ein äußeres Ereignis er-

klärt sein will, da er psychologisch in grellem Gegensak steht zu der Zerstreuung und der Flucht des Jüngerfreises nach Jesu Tod. Zwischen der Stunde, da die Schafe der Herde sich zerstreuten, weil Jahre den Hirten geschlagen hatte, und der Stunde, da die Seinen aufgaben Säuser. Brüder, Schwestern, Ader um seinetwillen und nach Jerusalem zogen, um dort seiner Wiederkunft zu warten, muß irgendein Faktum liegen, das diesen Umschwung in den Gemütern erklärt. Nach der übereinstimmenden Aussage aller unserer Quellen, der Evangelien, der Apostelgeschichte, der Apotalypse und der paulinischen Briefe, lag dieser Anstoß in Erscheinungen des Gekreuzigten, die bewiesen, er lebe. Daß dieser visionäre Umgang mit dem Gefreuzigten sich in Galiläg fortsette, wie er am leeren Grabe in Jeru= salem begonnen hatte, ist sicher, aber wir besitzen nur zwei Berichte über Visionen, die in Galiläa spielen. Der ältere, Matth. 28, 17, läßt Jesus "auf dem Berge" bei Kaper= naum den elf Jüngern erscheinen und sich von ihnen ver= abschieden, aber sowohl der Auftrag der Heidenmission. wie die dabei angewendete trinitarische Formel zeigen, daß wir es hier mit einer Komposition des Evangelisten zu tun haben. Der andere Bericht, Joh. 21, 4 ff., hat nur dann einen Anspruch auf Beachtung, wenn er den für uns verlorenen Schluß des Markusevangeliums benütt haben sollte. Da Markus das Wiedersehen der Jünger mit Jesus für Galiläa in Aussicht nahm, paßte die Begegnung am See mit den fischenden Jüngern in diesen Rahmen, aber die Erzählung ist so mit symbolischen Fäden durchzogen, daß ihr kaum ein historischer Kern abzufragen ist. So finden wir uns auch hier auf den Bericht Pauli zurückverwiesen, der der unstreitig älteste ist. Paulus bezeugt, daß der Gefreuzigte "erschien dem Petrus, danach den Zwölfen, danach erschien er mehr als fünfhundert Brüdern auf einmal, von welchen die meisten noch jest leben, etliche aber auch entschlafen sind. Danach ist er erschienen dem Jakobus, danach allen Aposteln. Zulett

aber unter allen ist er auch mir erschienen als einer Schwergeburt, denn ich bin der geringste unter den Aposteln, der ich nicht wert bin ein Apostel zu heißen, weil ich die Gemeinde Gottes verfolgt habe". Paulus stellt also die Erscheinung Christi, die er selbst erlebte, durchaus auf eine Linie mit denen, die die Apostel er= fuhren; daß die seine aber den Charafter einer Bision hatte. ist aus der Beschreibung ersichtlich, die er von einem späteren Ereignis gleicher Art gibt. "Ich weiß einen Menschen in Christus, der vor vierzehn Jahren, ob im Leibe, ich weiß es nicht, ob außer dem Leibe, ich weiß es nicht, Gott weiß es, derselbige ward entrückt bis in den dritten Himmel. Und ich weiß von demselben Menschen, ob im Leibe oder außer dem Leibe, ich weiß es nicht, Gott weiß es, daß er entrückt ward in das Paradies und unaussprechliche Worte hörte, welche kein Mensch sagen darf." Der visionäre Cha= rakter dieser Entrückung ist wohl nicht zweiselhaft und nehmen wir hinzu, was der Apostel selbst bekennt, auf daß er sich der überschwenglichen Offenbarungen nicht über= hebe, sei ihm ein Dorn ins Fleisch gegeben, ein Engel Satans, der ihn mit Fäusten schlage (2. Kor. 12, 7), so ift flar, daß es sich um einen efstatischen Zustand handelt. Berhält es sich aber, wie Paulus doch voraussett, mit den Erlebnissen der andern Brüder ähnlich, so ift die ganze Reihe der Vorgänge psychologisch erklärt. Nach all den schweren gemütlichen Erschütterungen, die die Jüngerschaft Jesu erlitten hatte, ist ihre Disposition zu visionärem Schauen leicht zu verstehen. Das leer gefundene Grab gibt den ersten Anstoß und ruft bei den Frauen den Glauben hervor, Christus sei auferstanden. Sie meinen einen Engel gesehen zu haben, aber sie sind ihrer Sache doch so wenig sicher, daß sie schweigen und erst in Galiläa mit ihrer Kunde herausrücken (Mark. 16, 8). Die erste Zeugin einer Erscheinung des dem Grabe Entstiegenen ist Maria von Magdala, eine mehrfach rückfällige Kranke, der Jesus fieben Dämonen ausgetrieben hatte. Dann erblickt Betrus,

ber sich die bittern Tranen der Reue über seine Berleug= nung eben erst getrocknet hat, mit rot geweinten Augen den Auferstandenen. Und nun zeigt sich der ansteckende Charafter solcher Visionen, wie er bei religiösen Bewegungen oft beobachtet worden ist. Kurz vor dem jüdischen Krieg meinten die Gläubigen nach Tertullian das himm= lische Jerusalem täglich vor Aufgang der Sonne am Morgenhimmel zu erblicken. Die Kinder Mailands aewahrten auf der Stirne des Bischofs Ambrosius eine Pfingstflamme. Den heiligen Benno sahen die einen Bläubigen auf dem rechten, die andern gleichzeitig auf dem linken Ufer der Elbe wandeln. Die Wiedertäufer von Münster schauten die apokalyptischen Reiter durch den roten Abendhimmel über ihrem Markte reiten. Die Jansenisten von Port Royal gewahrten, wie über den Trümmern ihres Klosters Engel Messe hielten. Erst glaubte es einer zu sehen, dann sahen es alle. Die Voraussehung solcher Er= lebnisse ist aber stets eine fieberhafte Erregung der Gläubigen, bei der ein Zeuge den andern sehen macht, was er selbst zu sehen glaubt. Eine solche innere Erhebung haben wir auch in unserem Falle anzunehmen, denn noch immer befindet sich die Jungerschaft Christi in jener Begeisterung, die Wunder glaubt und Wunder tut. Engel erscheinen erst einer dämonischen Frau, dann erscheint dem tiefgebeugten, reuevollen Betrus Jesus selbst, dann immer weiteren Rreisen, den zwölf Aposteln, endlich fünfhundert Brüdern. Diese Massenvision der Fünfhundert gibt die Entscheidung und ist wohl dasselbe Ereignis, das die Apostelgeschichte als Bfinastwunder berichtet hat.

Es ist an sich gar nicht unwahrscheinlich, daß die größte aller Manisestationen des in den Himmel entrückten Messias sich beim nächsten Feste zutrug, an dem zum erstenmal wieder seit dem Todespassah sich der Anhang Jesu in Jerusalem vollzählig versammelt fand. Es läßt sich ja leicht verstehen, was die Jünger empfinden mußten, wenn sie zum erstenmal wieder seit der Kreuzigung Jesu sich an

den damaligen Stätten des Unheils zusammenfanden in der Stadt, "in der ihr Herr gekreuzigt ward". Aus der Gemütserregung darüber wird das Bfinastwunder geboren sein. Noch hatten die Jünger das "Kreuzige, treuzige!" der fanatischen Juden in den Ohren, noch die Greuel= szenen der Mikhandlung ihres Herrn im blutenden Herzen, das alles mußte in ihnen aufwachen, als sie das Brätorium wiedersahen, wo die Judenhaufen ihr: "Kreuzige, kreuzige!" gebrüllt und die Säule, an der Jesu Blut noch klebte, als sie den Golgatha erstiegen und den Platz suchten, wo Jesu Rreuz gestanden hatte. Sie alle waren in der festen Hoff= nung gekommen, daß nun der für die Gunde der Welt Geopferte als König Israels auf Zion solle geoffenbart werden, so wie Daniel ihn geweissagt hatte: auf den Wolken des Himmels als eines Menschen Gestalt, und wie ihn bald darauf Baulus erblickte auf dem Wege nach Damaskus. Wenn sie nun in gemeinsamem Gebete da= nach rangen, ihren Herrn zu schauen, so ist es wohl mög= lich, daß damals zuerst jenes Phänomen des Zungenredens auftauchte, von dem die Apostelgeschichte spricht, und daß dann in der allgemeinen Begeisterung auch jene Massen= vision eintrat, von der Paulus erzählt, daß fünshundert Brüder zugleich den Herrn schauten. Irgendein solcher großer Impuls war ohnehin nötig, um die Bewegung ins Rollen zu bringen und die Voraussekung, daß ein solcher am Anfang der driftlichen Gemeindebildung liege, wird durch andere Quellen bestätigt. Auch die Apokalnpse beginnt ihre Reichsgeschichte keineswegs mit Bildern der Trauer, sondern auf dem ersten Blatt ihrer Bilder= chronik, in der sie unter sieben Siegeln die Beschichte der Urkirche verzeichnet findet, hat sie den triumphierenden Einzug des Messias in die Welt zu melden. Der Himmel tut sich auf, und siehe ein weißes Roß und der darauf sitt, hat einen Bogen und eine Krone. Mit diesem glän= zenden Bild beginnt die Geschichte der Kirche. So hatten die fünfhundert Brüder den Herrn geschaut. Erst danach

tommt Krieg und Hunger und Sterben und Christen= verfolgung. Also auch hier ist die Voraussetzung, daß die Beschichte der Gemeinde mit einem großen Erfolge, mit einem triumphierenden Einzug des Messias in die Herzen begonnen habe, wie die Apostelgeschichte bestätigt. Nach allen diesen Andeutungen also scheint das erste Sichwieder= finden des gesamten Anhangs Jesu auf Pfingsten von einer großen Erwedung und einer ekstatischen Begeisterung bealeitet gewesen zu sein, die sich teils im Schauen des himmlischen Menschen, teils im Zungenreden offenbarte. Dreitausend Menschen, die die engen Gassen Jerusalems füllen, verkunden durch die heilige Stadt maran atha, der Herr kommt, der Herr ist nahe, das Reich beginnt. "Ja, ich komme bald," ruft der Messias vom Himmel. Die Begner höhnen: sie sind voll suffen Weines, aber sie können nicht hindern, daß ganze Massen, die man auf dreitausend Röpfe schätt, herzudrängen und sich taufen lassen auf den Namen des gekreuzigten Messias, und das an einem Tag. Renan hat die Tendeng, die ersten driftlichen Gemeinden als kleine Konventikel zu schildern, die in den Hinterhäusern und auf den Söllern zusammensteckten. Aber dreitausend Bläubige bedeuten keinen kleinen Konventikel, sondern eine Volksbewegung. Auch der Bietist Gottfried Arnold dachte sich die erste Gemeinde wie seine collegia pietatis, als einen kleinen Kreis der Stillen im Lande. Aber diese Vorstellung ist grundfalich. Das erste Auftreten des Christen= tums ist eine Massenbewegung wie die der Kreuzzüge. Dreitausend auf einen Tag getauft, dazu gehören zwanzigtausend, die sich um die Sache fümmerten, sie diskutierten, für und wider Partei nahmen. So wie Ifrael zu Tausen= den zum Jordan gezogen war zu Johannes dem Täufer oder zu Jesus an den Tagen der Speisung, so zogen Tausende zu den zwölf Aposteln und dreitausend ließen sich tausen auf einen Tag. Wenn bei der Kreuzpredigt Tausende rusen: dios lo volt, so ist noch immer die Frage, ob davon dreitausend wirklich das Kreuz nahmen? In

diesen Broportionen haben wir uns die Vorgänge vor= zustellen, nicht wie eine pietistische Erweckung einiger Frommen, die in der Stille beten und hoffen. Es war eine große, öffentliche Volkssache, die die Galiläer ver= traten und die zeigte, daß der Gedanke der Jordantaufe noch immer im Volke lebendig war. So wendet ja die Apostelgeschichte selbst auf diese Ausgießung des Geistes das Wort des Propheten Joel an: "Es geschieht in den letten Zeiten, spricht Jehova, so werde ich ausgießen von meinem Geist über alles Fleisch und es prophezeien eure Söhne und eure Töchter, und eure Jünglinge schauen Besichte und euere Altesten träumen Träume. Und über meine Knechte und über meine Mägde werde ich ausgießen in selbigen Tagen von meinem Geiste." Diese Geistes= ausgießung, die Joel für die messianische Zeit in Aussicht stellte, glaubte man in der Massenvision, im Zungenreden, in der schwärmerischen Volksbewegung zu erkennen.

Bei Paulus ist die aröfite Manifestation des Auferstandenen die Offenbarung Jesu vor mehr als fünshundert Brüdern. Un der Tatsache selbst ift kein Zweifel, denn Paulus beruft sich auf noch lebende Zeugen. Da fällt es nun auf, daß der dritte Evangelist zwar die Erscheinungen vor den zwei Emmausjüngern, vor Petrus und vor den elf Jüngern kennt, diese bedeutendste Offenbarung aber vor fünfhundert Jüngern erzählt er nicht. Es ist das um so auffallender, als von allen Synoptikern er sich am engsten an den Auferstehungsbericht 1. Kor. 15, 5-7 an= schließt. Sicher muß der paulinische Verfasser der Apostel= geschichte mit dem ersten Korintherbriefe bekannt gewesen sein, sein eigener Bericht beweist sogar, daß er es war. Warum bricht er nun gerade vor Pauli Bericht von den fünfhundert Brüdern ab? Einfach darum, weil ihm die Erscheinung vor den fünfhundert Brüdern identisch ist mit dem Pfingstwunder, mit dem er seine Apostelgeschichte er= öffnen will. Dann also wird diese Haupterscheinung por fünfhundert Brüdern sich unter der Erzählung vom Pfinost=

wunder verbergen. Zeit und Ort des Pfingstwunders würden dazu trefflich stimmen. Die große Zahl der Beteiligten legt uns nahe, das Ereignis auf ein Fest nach Jerusalem zu verlegen, wo allein sich eine so große Ber= sammlung von Anhängern aus allen Landesteilen zusammen= finden konnte. Wenn fünfhundert Brüder zum Schauen Christi gelangten, so wird die Schar der Enthusiasten noch größer gewesen sein. Im Festgewühl zu Jerusalem können wir uns einen solchen Auftritt leichter vorstellen als in einem der stillen Flecken Galiläas. Um so geneigter werden wir sein, die Biston der Fünfhundert mit dem Pfingstwunder zu identifizieren, das auf dem ersten Feste nach dem Todespassah sich zutrug und das die Apostelgeschichte nach einem älteren Vorbild umgestaltet hat. Sie selbst datiert von jenem Pfingstfest das Reden in Zungen. Was ist nun das Jungenreden? Diese neue Erscheinung beweist am flarsten, daß wir es mit einer Erweckungsbewegung von enthusiastischem Charakter zu tun haben, mit einer Revivalbewegung würden wir modern sagen. Aberall ist das Charakteristische der Christen, daß sie den Geist haben und durch ihn in Zungen reden. Auch Paulus beruft sich allen seinen Gemeinden gegenüber darauf, daß der Geist über sie kam durch seine Predigt. Für die ersten Christen war das Reden in Zungen, das unter ihnen auftrat, ein neues überraschendes Phänomen, von dem sie aus-drücklich bezeugen, es habe der großen Bewegung, die Johannes der Täufer veranlaßt hatte, gefehlt. Johannes hatte mit Wasser getauft, "ihr aber sollt getauft werden mit Geift", heißt es in der Apostelgeschichte. In Ephesus, erzählt sie, hätten die Johannesjünger nicht einmal gewußt, daß ein Geist sei. Wenn aber der Geist auf eine Ge= meinde fällt, dann redet sie alsbald in Zungen und weis= sagt. Von Paulus, dem ältesten Zeugen, wird das Reden im Geist oder in Zungen näher beschrieben. "Was der Zungenredner spricht," sagt Paulus 1. Kor. 14, 2, "redet er nicht für Menschen, sondern für Gott, denn niemand

versteht es, sondern im Beiste redet er Geheimnisse." Das Reden "des Pneumatischen" ist ein Reden, bei dem das Bewuftsein gurudtritt, oder wie der Apostel sich V. 14 ausdrückt, bei dem die Vernunft keine Frucht bringt. In seiner höchsten Steigerung wird das Reden des Begeisterten zum Stottern, zum unartikulierten Lallen, das Paulus selbst dem wirren Anschlagen eines Instruments veraleicht. ohne Auseinanderhaltung der Töne, so daß niemand weiß, "was geflötet oder geharft wird". Wenn der Geist den Gläubigen reißt, so entringen sich solche geheimnisvolle Laute seinen Lippen. "Was wir beten sollen, wie es sich gebühret, wissen wir nicht, aber der Geist selbst tritt für uns ein mit unaussprechlichem Seufzen" (Röm. 8, 26). Es ist mithin der dithyrambische Zustand der Hellenen, die prophetische Ekstase des Drientalen, die mit dem Zungen= reden gemeint ist. Die Worte der Buthia oder der Kassandra bei Aschylus geben ein gutes Bild dieser ekstatischen Redeweise. Je nach dem Temperament des einzelnen ist auch seine Zunge verschieden und so vergleicht Paulus die "Arten der Zunge" verschiedenen Instrumenten, der Flöte oder Sarfe, oder dem dumpf ichallenden Erz und der gellenden Zimbel. Es war also bald ein leises Weinen und Beten, das durch die Massen ging, bald ein Seufzen und Schluchzen, bald ein fröhliches Jauchzen. oder der pathetische Ruf der Begeisterung, der wie Posaunen= schall alles übertönte. Dazwischen erhellen dann einzelne Losungen und Ausrufe blikartig die dunkeln Tiefen, aus denen diese Laute quellen. Manche Losungen der neu= testamentlichen Briefe mögen ursprünglich derartige ekstatische Schlagworte gewesen sein. So das Abba Pater, eine Verbindung des hebräischen und griechischen Vaternamens, Maran Atha, der Herr kommt, der Herr ist nahe u. dgl. mehr. Eben aber, weil das Bewußtsein bei diesem Reden zurücktrat, kamen gelegentlich auch sehr ungeeignete Worte zum Vorschein, wie denn nach 1. Kor. 12, 3 selbst der Ruf "Anathema Jesus" zum Befremden der Korinther

gehört wurde. Den Namen "mit Zungen reden" legte man diesem ekstatischen Reden bei, weil man in demselben die Erfüllung der Prophezeiung Jesaja 28, 11 sah, daß Gott zur Zeit der Heimsuchung durch Bölker stammelnder Lippe und in fremder Sprache mit Ephraim und Juda reden wolle. Als ein Bolk stammelnder Lippe und anderer Zunge bezeichnet der Prophet die Assnrer, deren Sprache er nicht versteht, so wie unser Bolk vovulär die Ausländer die Welschen nennt und ihr Reden ein Gewelsche. Daß nun ähnliche unverständliche Laute bei den Begeisterten hervorbrachen, daß auch sie mit stammelnder Zunge in welschen Lauten redeten, galt den ersten Christen als ein Reichen der angebrochenen letten Reit und sie meinten. auf dieses Phänomen habe der Prophet geweissagt. Die Deutung des Redens in anderen Zungen als ein Reden in fremden Sprachen war für den Apostelgeschichtsschreiber dadurch erleichtert, daß im Griechischen Glosse sowohl Runge als Sprache bedeutet. Die ursprüngliche überlieferung hatte aber das ekstatische Reden im Auge. Wir mussen bedenken, daß wir uns in Sprien befinden, wo die endlose Wiederholung derselben Losung dem Derwisch die gleiche Erleichterung verschafft wie dem Hellenen seine wortreiche Rhetorik. Auch dieser Zug zeigt, daß die Ver= fassung dieser Leute eine traumhafte ist, aber der Schwärmer wird in diesem Austand Dinge vollbringen und Arbeiten leisten, zu denen der reflektierende Verstandesmensch niemals fähig wäre. Die klugen Leute gingen nicht hin in alle Welt, um das Evangelium zu verkünden, sie blieben zu Hause bei Weib und Kind, aber damit war der Welt nicht geholfen.

Die Apostelgeschichte hat im zweiten Jahrhundert dem Ausdruck "in Zungen reden" die Deutung gegeben, als ob damit ein Reden in fremden Sprachen gemeint wäre. Bei dem Pfingstfest verstanden nach ihr alle anwesenden Nationen, Parther, Meder, Clamiter und die in Mesopostamien wohnen und in Judäa, Kappadokien, Pontus,

Asia, Phrygien, Pamphylien, Agypten, Libyen, Kyrene und Rom, was in Zungen geredet ward. Diese Deutung ist nicht ihre Erfindung, sondern entlehnt aus der jüdischen Sage von der Gesetgebung auf dem Sinai. Nach rabbi= nischer Tradition wurde das Gesetz auf dem Sinai an Pfingsten verkündigt, und zwar so, daß die feurigen Zungen, die vom Berge zuckten, das Wort des Ewigen über alle siebzig Bölker der Erde ausriefen, so daß jedes Bolk das Gesetz verftand: Parther, Meder, Glamiter usw. Die Heiden haben keine Entschuldigung, lehren die Rabbinen. benn das Gesetz wurde vom Sinai in siedzig Sprachen ausgerufen, so daß alle siebzig Völker der Erde es ver= nahmen und verstanden. Dabei stritten die Lehrer, ob die Stimme, die es verkündigte, sich sofort in siebzig Sprachen artikulierte, so daß das Wunder ein Sprechwunder war, oder ob es in einer Stimme mit einem Laute gegeben wurde, aber jede Nation ihre Sprache verstand, so daß es ein Körwunder gewesen ware. Die Stimme und die Blike. Exodus 20, 18, erläutert der Midrasch dahin: "Als das Wort vom Sinai ausging, ward es in sieben Stimmen und in stebzig Zungen geteilt. Gleich wie Feuerfunken da und dorthin herausspringen, wenn der Mensch auf den Amboß schlägt, also war auch der verkündigenden Gottes= stimmen eine große Schar." So finden wir im Midrasch gleichfalls die feurigen Zungen, die das Sprachenwunder in der Apostelgeschichte begleiten. Auch die Rabbinen haben mithin ein Pfingstwunder. Handelte es sich nun bloß um rabbinische Traditionen, so könnte man sich getrösten, die Rabbinen seien von der Erzählung der Apostelgeschichte beeinflußt. Aber die Erzählung von den feurigen Rungen bei dem Pfingsten auf Sinai findet sich gleichfalls in der Schrift über den Dekalog und in dem Leben Mosis des Philo. Die feurigen Zungen passen auch besser zu den Bligen, die um den Berg Sinai zuckten, als auf den Söller zu Jerusalem. Da nun Philo bereits unter Tiberius und Caligula blühte, der Apostelaeschichtsschreiber frühstens

unter Trajan schrieb, kann kein Zweifel sein, daß dieser der abhängige Teil ist, der die jüdische Pfingstage auf das driftliche Pfingstfest übertrug 1). Ist diese Einkleidung der ersten großen Erweckung von dem Verfasser aus Philo und den Rabbinen entlehnt, so muffen wir diese Buge abschälen, dann aber bleibt als Kern eben das übrig, was Baulus berichtet, eine Erweckung, bei der sich der Messias einer großen Schar von Brüdern offenbarte. Eine Massen= vision fand statt, und daß solche große Erweckungen überall auch mit Zungenreden verbunden waren, das bezeugt Paulus selbst für Galatien und Korinth, wie sollte das Phänomen in Jerusalem gefehlt haben? Wenn nun eine Erscheinung des himmlischen Menschen vor fünshundert Jüngern der Kern des Bfingstwunders ist, so werden wir die Visionen des Petrus und der Awölfe wenigstens teil= weise als Einleitung zu dieser allgemeinen Ekstase am Pfingstfeste betrachten dürfen. Mit dem Gesichte des Betrus begann die Ekstase, die mit ansteckender Gewalt um sich greift, und erst zwölf, dann fünfhundert Brüder und schließlich alle in Terusalem anwesenden Freunde der Reichs= predigt mit sich reißt, so daß sich Tausende taufen lassen auf den Namen Jesu. Ob alle ekstatischen Zungenredner die gleiche Biston schauten, bleibt natürlich dahingestellt, genug, daß sie das Bewußtsein hatten, mit dem Menschen= sohn im Himmel in Berührung gewesen zu sein. Die Biston, mit der der Apokalyptiker den Einzug des Messias in die Welt schildert, ift wohl das gewöhnliche Schema dieser

<sup>1)</sup> Für die Arbeitsweise des griechischen Schriftsellers, den die Tradition Lukas nannte, ist dieses Beispiel sehr bezeichnend. Die nüchternen Nachrichten seiner Quelle, aus der er, wie wir glauben, Zahlen und Tatsachen erhielt, umkleidet er mit novellistischem Beiwerk, dessen Urbilder sich häusig nachweisen lassen, oder er gibt eigene rhetorische Leistungen als Reden der Apostel. Wir aber wären froh, wenn er seine Quellen weniger verschönert und treuer zitiert hätte, da dieselben, wo er sie zu Wort kommen läßt, für uns viel wertvoller sind als sein eigenes Beiwerk.

Gesichte. Es handelte sich um eine Ekstase, bei der die Er= ariffenen den Hauch Jehovas spürten und ihren verklärten Meister schauten mit den Augen des Geistes als Menschen= sohn auf den Wolken des Himmels oder als himmlischen Reiter, der in die Welt einzieht. Das Volk aber fraate: "Was will das werden?" Andere spotteten: "Sie sind voll süßen Weines" (Apg. 2, 12). So war das religiöse Chaos pollständig geworden. Während Briester und Leviten mit fieberhafter Leidenschaft wachten, damit ihr Tempel nicht durch übermut der römischen Soldaten oder die Bosheit der samarischen Nachbarn verunreinigt werde und der Prophet der Samariter das messianische Heil für den Barigim in Beschlag legen wollte, verfündigen die Galiläer die Erscheinungen ihres Meisters, hatten Visionen und redeten in Zungen. Ihre überzeugung ift, daß der Herr vor der Tür stehe und bereits anklopfe. "Der Herr ift nahe" (1. Kor. 16, 22); "bereit ist der Herr, zu richten die Lebenden und die Toten" (1. Petri 4, 5); "die Zu= funft des Herrn ist nahe herbeigekommen" (Jak. 5, 8); "es ist ein kleiner Augenblick, daß kommen wird, der tommen foll" (Hebr. 10, 37); "die Nacht ist vorgerückt, der Tag ist nahe" (Röm. 13, 12). Sehen uns manche spätere Außerungen dieser Art wie falt gewordene Schwärmerei an, so ift doch kein Zweifel, daß in diesem Stadium die Erwartung ernst und ehrlich war, bei den einen als Anast vor dem Weltgericht, bei den andern als Sehnsucht nach dem entschwundenen Heiland. Das Zungenreden, das bei dieser Gelegenheit zum erstenmal erwähnt wird, erklärt sich wohl daraus, daß die religiöse Begeisterung hier Schichten der Bevölkerung ergriffen hatte, die des Wortes nicht mächtig waren, wie denn die höchste und tiefste Empfindung sich auch nicht in Worten ausdrückt, sondern. mit Paulus zu reden, in unaussprechlichem Seufzen. Diese Art von Ekstase war aber ansteckend, und wo Chriften= gemeinden sich sammeln, in Galatien, in Korinth oder anderwärts, bleibt dieses Phänomen nicht aus.

Danach haben wir uns die ersten Christengemeinden nicht vorzustellen als religiöse oder philosophische Schulen, sondern als eine schwärmerische Erweckung, die die frommen Kreise des judischen Volks ergriff. Die Bewegung ift eine Fortsetzung jener Taufbewegung, die Johannes der Täufer in der Wüste Juda gewirkt hatte, und der Reichspredigt selbst, und ihr Kern ist die Erwartung, daß das Reich nahe sei, das der in den Himmel entrückte Jesus bringen werde. Ad hoc - eben zur Begrüßung des Menschen= sohns, waren die Jünger von Galiläa nach der heiligen Stadt gekommen, und erst als die Offenbarung an die fünfhundert Brüder ihre Hoffnung sowohl erfüllte als verschob, wurde die Riederlassung in Jerusalem beschlossen. Was man nicht sofort erlebte, wollte man geduldig er= Neben dem Glauben und der Liebe war die warten. dritte christliche Tugend die Hoffnung, die Standhaftigkeit, das Ausharren. Auch jett ist das Gebetsleben der gali= läischen Schwärmer ein Genießen gemeinsamer Entzückungen. Einen feurig flussigen Zustand und nicht die ruhigen, klaren Wasser eines Schullebens oder einer gnostischen Sekte setzen die gegebenen Daten voraus. Mit nichts auf der Welt haben die ersten Chriften weniger Ahnlichkeit als mit jenen Kulturaposteln eines reineren Gottesbegriffs und einer besseren Moral, zu denen die rationalistische Kirchengeschichte sie machen wollte. Revivals waren sie, will man moderne Namen auf antike Vorgänge anwenden. Mit der platonischen Atademie oder der Stoa dürfen wir sie nicht vergleichen, sondern mit den Montanisten oder Derwischen, den Waldensern oder Taboriten, den Baptisten oder Quäkern. Eine Zeit großer religiöser Umwälzung ist ohne solche Begleiterscheinungen nie und nirgend ein= aetreten.

Da enthusiastische Bewegungen sich nicht ins Unsbestimmte hinhalten lassen, war es ein Glück, daß der Kern der Sette in der Autorität der Zwölse bereits eine seste Organisation besaß. Durch sie hatte die jerusalemitische Ges

meinde von vornherein eine Art von hierarchischer Verfassung, die ihr blieb, auch als die ersten enthusiastischen Stürme fich legten. Ob die geistige Bedeutung der Bäter der Bewegung im Berhältnis stehe zu dem gewaltigen Erfolg ihrer Sache, darüber sind die Meinungen der modernen Darsteller des Urchriftentums geteilt. So saat H. König in seiner Schrift: "Was ist die Wahrheit von Jesu": "Licht im Haupte. Glut im Bergen, statt der alten Schwäche Kraft und Todesmut, so stehen die Apostel vor uns, noch heute lebendige Geister, mit blitzgleich herausstrahlender Macht und mit Fittichen der Engel, um über die Länder zu gehn." Ernst Renan dagegen beginnt den entsprechenden Abschnitt seines Werkes mit den Worten: "Gering, beschränkten Geistes, unwissend, unerfahren waren sie, so sehr man es nur sein kann. Ihre geistige Einfalt war außer= ordentlich, ihre Leichtgläubigkeit hatte keine Grenzen." Kategorischer kann kein Gegensatz sein, allein eine mehr statistische Methode, die die einzelnen Daten über die Ur= gemeinde affektlos addiert, dürfte ergeben, daß die eine wie die andere Schilderei pomphafte übertreibungen sind. Den Glorienschein, den die von Haus aus katholische Tradition den Jüngern ums Haupt flocht, vermögen wir in die protestantische Kirchengeschichte nicht mit herüber= zunehmen, denn der Protestant kennt keine Heiligen. Das Brädikat der Infallibilität und der absoluten sittlichen Boll= kommenheit kann man gegenüber den vielfach scharfen Außerungen der paulinischen Briefe den zwölf Aposteln nicht beilegen, ohne anderseits Paulus zu einem ungerechten, parteiischen Referenten zu machen. In dem Maß, in dem man die zwölf Apostel über die mittlere Linie menschlicher Tüchtigkeit hinaufschraubt, in demselben Maße sinkt auf der andern Seite der Charakter des Paulus unter dieselbe Linie herunter. Eine Kritik, wie sie der zweite Korinther= und der Galaterbrief an den Säulenaposteln übt, schlägt auf den Schreiber zurud, falls die so hart Beurteilten in= fallible Geister und mit jeder Tugend gepanzerte Heilige

waren, wie die katholische Kirche annimmt. Die Evangelien. die die tadelnden Urteile Jesu über seine treuften Anhänger so aufrichtig erzählen, bieten aber auch keinen Anlaß zu solch aroßen Worten. Was die Quellen in betreff der ersten Vertreter dieser galiläischen Kolonie in Jerusalem an die Hand gegeben, spricht zunächst dafür, daß der porherrschende Charafter derselben Glaube, Enthusiasmus, Tatendrana Un der Spige steht Simon der Fels, der den Mut gehabt, seinen Lehrer als den auszurufen, auf den die Propheten geweissagt, auf den Israel schon so lang gewartet, der treue Eiferer, der Jesum vor der Gefahr warnte und ihm doch selbst in die Höhle des Löwen nach= folgte, der, wiewohl verheiratet, sein Fischergewerbe am See aufgegeben, um in dieser unheimlichen Briefterfestung ein Menschenfischer zu werden; alles in allem eine sym= pathische Gestalt. Daß seine Geschichte auch von Verleugnung und Inkonseguenzen zu erzählen hat, bestätigt, daß Gemüt und Phantasie die kalte Aberlegung bei ihm überwogen. Eine bestimmende Persönlichkeit ist er doch sicher gewesen. Jesus hat doch Rephas zum Haupte der kleinen Gemeinde eingesetzt und nach ihm und nicht nach den Zebedäiden nannten sich sogar in dem fernen Korinth (1. Kor. 1, 12) die Anhänger des Gesetzes. "Wir sind des Rephas!" Ihn sucht Paulus auf, als er drei Jahre nach seiner Bekehrung nach Jerusalem kommt (Gal. 1, 18). Gal. 2, 9 wird er zwar nach Jakobus, dem Bruder des Herrn, aufgezählt, aber vor Johannes. Die Zebedäiden Johannes und Jakobus. Söhne der leidenschaftlichen Salome, die sich Jesu stürmisch zu Füßen wirft, um für ihre Kinder die ersten Stühle des Reichs zu begehren, hat Jesus selbst Donnersöhne genannt, und Luk. 9, 54 erzählt von ihnen, daß sie Feuer vom himmel wollten fallen lassen, um die Frechheit der Samariter gegen ihren Herrn zu strafen. Was wir von den übrigen Aposteln wissen, ist wenig, aber ihre Beinamen deuten an, daß auch ste Felsen und Donnersöhne gewesen sind, die mit einem heiligen

Metterschlage die Sünder vernichten wollten. Da ist Simon der Zelot, den sein Zuname als Anhänger jenes Judas und seiner Söhne kennzeichnet, die das messianische Reich bringen wollten mit Streitaxt und Schwertschlag und dem Hammer der Makkabäer. Da ist ferner ein zweiter Judas, der Lebbäus von leph, Herz, oder Taddäus von taddai, Brust, genannt wird, von dem es also heißt: pectus est quod facit apostolum. Auf Matthäus, der als Zöllner mit dem Schreibergriffel Bescheid wußte, wird die erste Aufzeichnung der Herrenworte zurückgeführt. Auch der Ergänzungsapostel Matthias war aus der Zahl der Treuen gewählt worden, die von den Tagen Johannes des Täufers bis zur Verherrlichung des Herrn Zeugen der großen religiösen Erhebung gewesen waren, worin die Kontinuität der Tausbewegung mit der Reichspredigt sich darstellt. Aber auch außerhalb des Kreises der Zwölf werden Missionsboten, Propheten, Zungenredner, turz religiös Er= griffene jeder Art uns vorgeführt. So gehört hierher der Levit Joses von Cypern, genannt Barnabas, der Sohn der Prophezeiung, der sein Eigentum hingibt und das Wort bis nach Cypern und Galatien trägt. Im Gedächtnis blieb auch Simon von Kyrene, der das Kreuz Jesu nach Bolgatha hatte schleppen muffen, und obwohl er den Messias in seiner Erniedrigung geschaut, gehören seine Söhne Mexander und Rufus der Gemeinde an, für die das Markusevangelium bestimmt war, wie wir Mark, 15, 21 erfahren. In die gleiche Reihe der Inspirierten gehört der Verfasser dieses historischen Berichts, Johannes Markus selbst und Silas, ein Prophet aus Jerusalem, der die frohe Botschaft in Pauli Gesellschaft bis Kleinasien und selbst nach Europa trug.

Wie dieser ursprüngliche Kreis die Gebote des Meisters in ihrem Kreise verwirklichte, zeigt zunächst ihre Gütergemeinschaft. Die Apostelgeschichte berichtet: "Die Menge der Gläubigen war eines Herzens und einer Seele. Auch kein Einziger sagte von seinen Gütern, daß sie sein eigen

wären, sondern es war ihnen alles gemein." Die meisten Kritifer haben diese Erzählung unter die ausschmückenden. idealisierenden Züge des Historikers verwiesen. Man saat, der eigene Bericht des Geschichtschreibers hebe sich auf. Erst sei berichtet worden, daß den Brüdern alles gemein gewesen sei, dann aber sage Petrus zu Ananias: "Du hättest ja mögen deinen Acker behalten und danach, da er verkauft war, lag das Geld auch in deiner Hand." Des Ananias Acker fiel also doch nicht in die Gütergemeinschaft. Er konnte es halten wie er wollte. Mit jener Voraus= setzung scheine auch im Widerspruch, daß es eigens erwähnt werde, also doch auch als besonders rühmlich befunden wurde, wenn Barnabas sein Grundeigentum zu Nuten der Gemeinde verkauft, während Maria, die Mutter des Johannes Markus, ihr Haus behält und dennoch ein geehrtes Mitalied der Gemeinde bleibt. Eine zwangsweise Einziehung der Güter fand also nicht statt, das wird nach den genannten Stellen nicht zu bestreiten sein. Anderseits ist doch sicher, daß das Evangelium Hingabe des Eigentumes als bestes Mittel der Erhebung und Befreiung der Seele pries, daß man den Missionsboten die Weisung mitgab, nicht Gold, noch Silber, noch Kupfer in ihren Gürteln zu haben, sondern sich der Habe der Brüder getrost zu bedienen, daß man das Wort Jesu an den reichen Jüng= ling weitergab: "Verkaufe, was du hast und gib es den Armen." In irgendwelchem Umfang muß man diese Ideale doch auch an sich verwirklicht haben. Hatte die galiläische Kolonie ihr Eigentum in der Heimat zu Geld gemacht, so wird in Jerusalem, bei ihrem festen Glauben an die demnächstige Erscheinung des Reichs, nicht jeder aufs neue Eigentum für sich erworben haben, sondern die Gütergemeinschaft fand sich von selbst, wie sie ja auch dem Brogramm der Bergrede vollkommen gemäß war. Wollen wir die Evangelisten Jesu nicht Bredigern vergleichen, deren Mund von Dingen übergeht, von denen das Herz nicht voll ist, so mussen wir annehmen, daß sie das "verkaufe, was du hast", auch erfüllten. Die Verachtung des Eigentums ist ja eine der stets wiederkehrenden Losungen der evangelischen Bredigt. "Ihr sollt nicht Schähe sammeln auf Erden." "Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon." "Schauet die Vögel unter dem Himmel an. sie säen nicht und ernten nicht und sammeln nicht in die Scheunen." "Ihr sollt nicht sagen, was werden wir effen, was werden wir trinken, womit werden wir uns kleiden? Nach solchem allem trachten die Heiden. Guer himmlischer Bater weiß ja, daß ihr dessen alles bedürfet." "Machet euch Säckel, die nicht veralten, einen Schatz, der nicht abnimmt, im Himmel." "Es ist leichter, daß ein Kamel durchs Nadelöhr gehe, denn daß ein Reicher ins Reich Gottes komme." — Was würden wir nun von Sektierern halten, die andern Leuten solche kommunistische Ratschläge gaben, zu Hause aber hielten sie genaue Abrechnung über den Erlös, der für jeden aus seinem Anwesen in Galiläa bei dem Verkauf erzielt wurde? Die gemeinschaftliche Kasse gab sich eben mit der Auswanderung von selbst. Sicher ist hier die Darstellung der Apostelgeschichte wahrscheinlicher als die Meinung, die Gütergemeinschaft sei nur eine Ausschmückung späterer Erzähler. Eine Bredigt, wie die der ersten Christen, hatte selbstverständlich auch ihre praktischen Konsequenzen für die Prediger. Jesus sagte nicht: Ver= kaufe, was du hast und behalte den Erlös für dich, sondern: gib ihn den Armen. Haben die Apostel so gepredigt, so werden sie nicht das Gegenteil getan haben. Wozu brauchte man auch Besitz und Eigentum, da bereits Krieg und Kriegsgeschrei das nahende Ende verfündeten und der rote Reiter am himmel soeben den nahenden Menschensohn an= zeigte? Für diese kurze letzte Zeit mochte ausreichen, was alle hatten, am Tage des Reichs aber wird der Menschen= sohn jedem hundertfältig erseken, was er hingegeben hat. Bei der Genügsamkeit des Sprers und der Milde des Klimas ließ sich ein solcher Versuch wohl eine Weile durch= führen. Der Sonderbesit, eine Quelle so vieler gehässiger Empfindungen, sollte aufhören, denn in den uralten Kampf um das Mein und Dein wollen die Bürger des Gottes= reichs nicht eintreten. Bei der außerordentlichen Lage dieser Emigrantenkolonie sind diese überlieserungen keines= wegs unglaubhaft. Warum sollen wir etwas bei Beginn ber neuen Bewegung, in der Zeit der ersten glübenden Begeisterung für unmöglich erklären, was sich in späteren Jahrhunderten mehrmals wiederholt hat? Die Hingabe des Eigentums, die da sprach: "Jedem das Meine," steht geschichtlich fest bei der großen Mönchsbewegung im vierten und fünften Jahrhundert, als massenhaft Klöster gearundet wurden und sich das Grundeigentum des römischen Adels in Kirchenaut verwandelte. Die Erscheinung wiederholte sich bei dem Herannahen des Jahres 1000 im zehnten Jahrhundert, als adventante mundi vespera die Alöster Wieder tritt uns dieselbe entaegen im reich wurden. dreizehnten Jahrhundert bei der Entstehung der Bettel= orden, die sich ausdrücklich die bezüglichen Weisungen des Evangeliums zur Regel geben. Dann haben wir dasselbe Phänomen bei Waldensern, Lollharden und noch im fünfzehnten Jahrhundert bei den Taboriten und dann wiederum bei den Wiedertäufern. Die Chronik des Salimbene hat uns bis ins kleinste berichtet, wie im dreizehnten Jahr= hundert in den Städten Italiens diese gleiche Losung des Verzichtes auf Eigentum um sich griff. Was im dreizehnten Jahrhundert erwiesen ist und historisch feststeht, warum sollte es zu Anfang der Kirche bezweifelt und bekrittelt werden, weil es in der Bibel steht und nicht in der Chronit? Die Apostelaeschichte wird auch hier einzelne Erzählungen zur Exemplifikation hinzugetan haben, aber sie sucht die Vorgänge durchaus nicht zu idealisieren. Sie bekennt vielmehr, daß manchen hinterher ihr Entschluß leid wurde, so Unanias und Saphira, die dem heiligen Beiste gelogen haben. Auch waren die Konsequenzen des kommunistischen Experiments keineswegs nur heilsamer Art. Selbst in der ersten driftlichen Gemeinde, in der die Liebe so groß und

die Bedürfnisse so klein waren, stellte sich die Undurchführ= barkeit der Gütergemeinschaft bald genug heraus. Es ver= geht kein Jahr, so hören wir von dem Murren der griechisch redenden Minderheit gegen die Hebräer, daß ihre Witwen übersehen wurden bei der Unterstützung. Man fommt von dem Versuch bald wieder zurück und die all= gemeine Gütergemeinschaft schwindet zulett zu einem zeit= weiligen Liebesmahl zusammen, das mit der Austeilung von Brot und Wein zum Gedächtnis des letten Mahles des Messias endet und die Darstellung, die 1. Kor. 11 von diesen Agapen gibt, beweist, daß nicht einmal hier die volle Gütergemeinschaft durchgesett werden konnte. Auch die tiefe Armut der Christen von Jerusalem, die auswär= tige Kollekten nötig machte, zeigt mittelbar, daß das Experiment gemacht worden war und mißlang. Die Gemeinde aber trug, wie der Jakobusbrief zeigt, ihren Bettlernamen der Ebioniten im Hindlick auf die "Armen" des Alten Testaments mit Stola. Sie sind die pauperes de Hierosolyma, deren armes Leben ein freigewähltes war, weil sie wußten, daß der Reiche vor der Himmelstüre stehen wird wie das Kamel vor dem Nadelöhr, Man wußte aus Erfahrung, daß für eine Tätigkeit, wie sie die Aus= breitung einer neuen Religion verlangte, der Reichtum öfter ein Hindernis war als eine Stütze und die Anschauung der Gemeinde, zumal in Palästina, wurde immer mehr die, daß die Armen die Kinder Gottes seien und die Reichen die fetten Söhne der Welt. Die Auswanderung aus Galiläa war mithin eine Wanderung in die bittere Armut. Petrus hatte tein Haus mehr und die Zebedäiden kein Schiff und keine Netze. Sie waren jetzt heimatlos, die Armen von Jerusalem. Aus dieser Auswanderung des Anhangs Jesu aus Galiläa erklärt sich nun auch, daß wir von da an von der Gemeinde in der Heimat Jesu fast nichts mehr erfahren. Nazareth, Kapernaum, Gene= zareth und Tiberias sind wie verschollen. Nicht einmal bei der Verfolgung des Stephanus wird ihr Name ge=

nannt, obgleich es wahrscheinlich ist, daß jene Christengemeinde zu Damaskus, die Paulus ausspäht, ein Filial des benachbarten galiläischen Christentums war. Nur act. 9, 31 heißt es, die Gemeinden Galiläas hätten Frieden gehabt dis in die Tage des Herodes Agrippa, aber näheres

erfahren wir auch dann nicht.

Fassen wir die überlieferten Einzelzüge über die Armen von Terusalem ausammen, so erscheinen sie als eine mustische Sekte, deren Glieder über den Offenbarungen, die ihr inneres Leben ihnen täglich spendet, die trivialen Sorgen des Tags vergessen haben. Dieses enthusiastische und mystische Element der Christusgläubigen spricht sich vor allem in dem Beweise des Geistes und der Kraft aus, durch welchen sie dartaten, daß der Messias ihnen zur Seite stehe, wobei sie unter dem Beweise des Geistes die Ent= hüllung der Zukunft, die Weissagung, verstanden und unter dem Beweise der Kraft Gebetsheilungen, Dämonenaustreibungen und Zeichen ähnlicher Art. Die Begeisterung, die Wunder glaubt, tut auch Wunder und wären nicht wirkliche Erfolge dieser rein psuchischen Behandlung der Abel zu verzeichnen gewesen, so würde sich diese Abung nicht bis in die Tage Tertullians, Augustins und noch länger erhalten haben. Zu Lucians Zeit sind die Christen als Beschwörer von Dämonen bekannt. Das historisch Wichtige ist dabei nicht, wie sich diese Wunder medizinisch erklären, sondern die Tatsache, daß die Christen sich bewußt waren, solche Wunder zu vollbringen. Daß sie überzeugt sind, die Zeit der Wunder ist angebrochen, an die gemeinen Bedingungen der Endlichkeit sind wir nicht mehr gebunden. dieser Glaube war die starke geschichtliche Macht, die Berge versetzte. Die Erklärung des einzelnen ist daneben von geringer Bedeutung, aber die Aberzeugung, die in dieser Wundertätigkeit sich verrät, war ein sehr wichtiger histo= rischer Faktor. Die Tatsache selbst ift unbestreitbar bezeugt. Wunder zur Beglaubigung seiner Vollmacht war jeder Apostel Christi der Gemeinde schuldig, und Baulus erinnert die Korinther daran, daß sie in diesem Punkte nicht zu kurz gekommen sind. Auch aus der Aussendungsrede (Mark. 6, 7—13) und aus Jakobus 5, 14 geht hervor, daß Apostel und Gemeindevorsteher Kranke mit Dl salbten, über Siechen beteten und Dämonische beschworen, denn, sagt Jakobus, des Gerechten Gebet vermag viel, wenn es ernst= lich ift, und, durfen wir hinzusegen, wenn Begeisterung der Begeisterung entgegenkommt. Sind die notwendigen psychologischen Voraussekungen nicht vorhanden, dann versagt auch die Wunderkraft und es gibt Källe, in denen es selbst von Jesus heißt: "Er konnte da kein einziges Wunder tun" und vermochte nichts als sich zu verwundern über ihren Unglauben. Nach solchen unansechtbaren Zeug= nissen ist durchaus nicht zu bezweifeln, daß Wunderbares sich zutrug, wobei die gesteigerte Gemütsbewegung, Sug= gestion und das Hörensagen natürlich auch eine Rolle werden gespielt haben.

Eines jedenfalls ist sicher: es war eine Fülle von Enthusiasmus, Kraft und Unternehmungsgeist in dieser fleinen Sette vorhanden und der starte Bergschlag dieses Mittelpunkts der Christenheit wurde kräftig auch in den Judenvierteln der Diaspora empfunden. Naturgemäß trat aber mit der Zeit eine Beruhigung ein, so daß man den Beist nicht mehr allein in Wundern und Weissagungen suchte, sondern in stilleren Gnadenwirkungen, die man wohl empfinden, aber nicht sofort äußerlich wahrnehmen konnte. Die Werke des Geistes, die der Apostel Paulus beschreibt, sind innerlicher Art. Im Umgang mit den Heiligen er= hielt der Bruder eine Erkenntnis, die er zuvor nicht gehabt hatte. Eine neue Kraft trieb und stieß ihn. Er fühlte sich angefaßt von Gott, im Verkehr mit dem verklärten Christus. Es war ein Fremdes, Stärkeres über ihn ge= kommen, das ihn führte, warnte, leitete. Er war im Geiste. Heiligende, sittigende Kräfte wurden ihm durch die Gemeinde zugeführt. Der Geist war jest nicht mehr ein Drang zu reden, zu prophezeien, Wunder zu tun. Von Zungenrede ist im nachapostolischen Zeitalter überhaupt nicht mehr die Rede. Der Heilige Geist ist ein Geist der Sanstmut, der Demut, der Selbstwerleugnung, der unterschiedslosen Güte — kurz aller jener Tugenden, die die Sprüche Jesu einschärften. So war auch hier der Herr nicht im Sturme, sondern in dem stillen, sansten Sausen, das das Herz vernimmt, wenn das Gewitter ausgetobt hat.

Was war nun aber in diesem Stadium, als die Gemeinde sich auf sich selbst besann, der Inhalt ihres Glaubens? Er läßt sich in den einen Satz zusammenfassen: "Jesus von Nazareth war der von den Propheten verheißene Messias." Solange die Zeugen des Lebens Jesu in der Gemeinde die Mehrheit bildeten, wurde auch der wieder= kommende Jesus mit den Zügen des Lehrers vom See Genezareth gezeichnet, aber als Tausende und Tausende zuströmten, die Jesum persönlich nie geschaut hatten, mußte sein Bild notwendig sich verschmelzen mit der Gestalt des Messias, wie er der Volksvorstellung von den Lehrern fest eingeprägt worden war. Das Bild Jesu wurde in das überlieferte Gemälde von den legten Dingen einfach ein= geschaltet und was ursprünglich von dem Menschensohn der Apokalypsen gelehrt worden war, übertrug man nun auf Jesus von Nazareth. Je länger, um so mehr überstrahlte das jüdische Messiasbild die Erinnerung an den geschicht= lichen Lehrer von Kapernaum. Das Dogma besiegte die Geschichte. Jesus war der himmlische Mensch. Als Menschen= sohn Daniels wird er demnächst wiederkommen, und das von den Propheten verheißene Reich sichtbar aufrichten. Wer an Jesum als Messias glaubt, d. h. Gott als den Bater anruft und nach Jesu Gebot lebt, der ist in die Gemeinde der Heiligen aufgenommen, die nach des Messias Wieder= tunft sein Volk bilden wird. Die Jünger selbst waren überzeugt, diesem Reiche anzugehören und glaubten an die Realität desselben. Im Buche Daniel heißen die Bürger des messianischen Reiches die Heiligen. Go sind die Gläubigen ein Bolk der Heiligen, die Erben des Reiches, Briefter

und Könige im Sinne des Alten Testamentes. Nicht Dünkel und frommer Hochmut ist es, wenn die Christen sich schlechtweg die Heiligen nennen, sondern der biblische Sprachgebrauch. Paulus hat seine Beiligen der bittersten Kritit unterworfen, aber die Heiligen sind sie auch ihm, nach den Gesichten des Buches Daniel und durch das Blut des Messias, das sie rein wäscht von aller Sünde. Die feste überzeugung dieser Gemeinde war, der Messias werde zu ihren Lebzeiten erscheinen und wie völlig man sich diese Erscheinung des Menschensohns nach der Verheißung des Danielbuchs vor= stellte, zeigt der erste Thessalonicherbrief. Starb einer, so verließen die Freunde sich auf seine Auferstehung. Ge= gründet war diese Zuversicht auf ihre Gewißheit, daß Jesus als Erstling der allgemeinen Auferstehung auferstanden sei, was seinen Gläubigen eine Garantie war, daß auch sie auf= erstehen würden. Glaubten sie doch schon als Juden der Weissagung des Ezechiel, der in fühnem Bilde die ersehnte Erhebung Israels der Belebung eines Totenackers ver= alichen hatte. Mit unserem Unsterblichkeitsalauben ist diese Vorstellung nicht ohne weiteres zu identifizieren. Die jenseitige Welt und das Leben im Himmel sind platonische Vorstellungen, die erst die Griechen in das Christentum mitbrachten. Der Glaube der Apostel ist der hebräische. auf Ezechiel und den Apokalypsen fußende, daß Gott zum Tage des Gerichts und des großen Sieges Ifraels über die Reiden, die Gerechten, die für das Gesetz gelitten, auferwecken werde, um sie zu entschädigen. Jesus selbst hatte in den eschatologischen Reden sich durchaus an die über= lieferte jüdische Lehre von den letten Dingen angeschlossen. Er verkündigte das Reich der Himmel, wie Daniel das messianische Reich genannt hatte. In der Brediat der Jünger trat nun aber eine bemerkenswerte Schiebung ein. Jesus hatte das Reich verkündigt, die Jünger ver= fündigten den König des Reiches, Christum. Diese Ver= schiebung war begreiflich, da die Gläubigen das Reich nur ererbten durch Jesus und in ihm. Das Reich war ja für

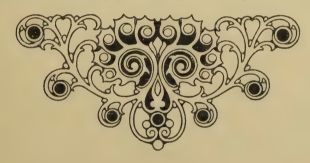
sie vor allem Christi Einzug in ihr Herz. Der Inhalt ihrer Brediat lautete also: Der Messias, auf den Israel wartete, ist erschienen in Jesus von Nazareth. Er hat das Reich der Himmel begründet für alle die, die nach seinen Grundsäken der Gottesliebe und Bruderliebe leben wollen. Die Obersten des Volkes haben Jesum verworfen und gefreuziat, aber er ist auferstanden, er lebt, wie wir erfahren haben und täglich erfahren, und demnächst werden ihn sehen aller Augen, auch die, die ihn durchbohrten. Denn, wie der Prophet Daniel verheißen hat, wird der Menschen= sohn wiederkommen auf den Wolken des Himmels, um das Reich der Himmel aufzurichten. Diese Hoffnung, der äukere Anbruch der messianischen Herrlichkeit stehe bevor und werde bewirkt werden durch den wiederkehrenden Bropheten von Nazareth, war in diesem Stadium der Ent= wicklung das einzige, was die Christen von ihren jüdischen Volksaenossen im Doama unterschied. Aber diese Hoffnung erfüllte sie gang, sie war so mächtig in ihnen, daß sie die Bläubigen, wie sie dieselben in Galiläa aufgewirbelt hatte und nach Jerusalem führte, so auch jetzt umtrieb in den fernsten Tälern des heiligen Landes, um die Kunde zu verbreiten, daß die Stunde nahe sei. — Die erste Gemeinde ist darum eine Gemeinde von avostolischen Wanderern gleich den Waldensern. Man führte diese Wanderschaft auf Jesu eigenen Befehl zurück, der gesagt haben sollte: "Wer euch aufnimmt, nimmt mich auf; wer mich aufnimmt, nimmt den auf, der mich gesandt hat." Aber Mission übten nicht nur die, die hinauszogen in die Ferne, sondern ein Missionsleben war auch das Leben in der Heimat. Die Verkündigung des Glaubens war dabei nicht die Hauptsache. lebte nicht bloß in der Dogmatik fort, sondern auch in der Ethik seiner Gemeinde und ihr stiller Wandel in seiner Nachfolge hatte vielleicht noch mehr werbende Kraft als die Bredigt vom Gekreuzigten und Auferstandenen"1). In

<sup>1)</sup> Wellhausen, Einleitung S. 114.

das Abschiedswort: "lehret sie halten alles, was ich euch befohlen habe", faßt Matthäus den Auftrag Jesu an seine Jünger zusammen, ein Beweis, daß das Halten seiner Gebote der Gemeinde als die Hauptsache erschien. Jesu Lehre und die Erinnerung an seine Person blieb in all der schwärmerischen Aufregung doch der seste Boden der neuen Gründung.

Immerhin bleibt die Fortdauer einer so hochgradigen geistigen Spannung, die sonst nur vorübergehend eine Bemeinschaft über sich selbst hinaushebt, ein merkwürdiges Phänomen. Durch viele Jahre hindurch sehen wir diese fleine galiläische Kolonie auf den Fußspigen der Erwartung ausspähen nach den Zeichen des Menschensohns. Unterhalten wurde die Exaltation ohne Zweifel durch den Wirbel der Ereignisse, die in diesen Jahren das ganze jüdische Volf nicht zur Ruhe kommen ließen. Die Rieder= lage der Samariter, die den Sturz des Pilatus und der anderen Mörder des Messias nach sich zog, der Krieg zwi= schen dem Fuchse Antipas und dem Araberkönig, der Tod des Tiberius und die Anschläge des Caligula auf den Tempel, alle diese aufregenden Ereignisse drängten sich in wenige Jahre zusammen. So wurde die Gemeinde immer aufs neue aufgeschreckt und aufgepeitscht und die Ekstase dauerte. Wenn der Messias so sichtlich seine Mörder strafte, sollte er da nicht vor der Türe stehen? Wenn Bolk sich erhebt gegen Volk, sollte das nicht der Anfang der Wehen des Endgerichts sein? Eben solche Stürme hatten die Propheten vorhergesagt als Zeit der letten Not. In der Erinnerung der Apostel waren diese Jahre eine Zeit der Schrecken. "Sehet zu, erschrecket nicht!" läßt der Es= chatologe später Jesum zu seinen Jüngern sprechen, denn eine Zeit der Wehen war die Periode nach Jesu Tod: Arieg und Ariegsgeschrei, Hunger, Seuchen, Erdbeben von Ort zu Ort. Bon solchen Tagen gesteigerter Aufregung pflegt der Mensch nachmals nur noch dunkle, traumhafte Erinnerungen zu besitzen. So haben die ersten Christen

auch nur wenig deutliche Bilder dieser Erlebnisse bewahrt. Sie mochten mit den Juden des Exils sagen: "Wie Träumende waren wir." Darum können auch wir unsere Vermutungen nur auf unsichere Schlüsse stellen; die direkten Nachrichten sind lückenhaft und nicht immer verläßlich. Es handelt sich eben nicht um friedliche Zeiten, in denen jeder Israelite ruhig unter seinem Feigenbaum sak, sondern um den Anfang einer Umwälzung, in der ein Staat mit tausendjähriger Geschichte stückweise in Trümmer ging. Die Bevölkerung von Jerusalem gleicht in dieser Zeit mehr als einmal einer Horde von Wahnsinnigen. Daß die Ko-Ionie der heimatlosen und brotlosen Armen von Jerusalem in dem allgemeinen Taumel allein einen klaren Kopf und nüchternen Sinn sich bewahren sollte, werden wir nicht er= warten dürfen. Ihre apokalnptischen Phantasien sind von demselben Feuer bestrahlt, an dem die jüdischen Zeloten ihre Brandfackeln entzündeten, aber weil sie ihre eigene Glut nicht von jenem bezogen, ist sie auch nicht mit demselben erloschen.



\*\*\*\*\*

## Die christliche Mission im eigenen Volke

ber die Tätigkeit der ersten Apostel fließen unsere Berichte nur spärlich und die Apostelsgeschichte, die erst in den Zeiten der Christensversolgung versaßt ist, bietet act. 1—9 nur noch sehr allgemein gehaltene Schilderungen,

die neben der Fülle konkreter Beziehungen, wie sie uns in den paulinischen Briefen aus dem Leben der heidenchriftlichen Gemeinden entgegentreten, ziemlich blaß und schablonenhaft Gegen das lebendige Bild, das wir von dem erscheinen. Gemeindeleben in Korinth zeichnen können, ist die palästi= nensische überlieferung von der Gemeinde in Jerusalem wenig anschaulich. Unter diesen Umständen ist es doppelt wertvoll, daß wir auch aus dem Leben dieser ersten palä= stinensischen Gemeinschaften ein unmittelbares Dokument besitten. Ein lebendiges Bild rollt sich uns auf in der sogenannten Instruktionsrede Matth. 10, 5-42, mit ihren Parallelen Mark. 6, 7—11 und Luk. 9, 1—5 und 10, 2—17. über das innere Leben der Gemeinde gewinnen wir aller= dings aus diesem Dokument keinen Ausschluß, aber eine überaus reiche Erfahrung der Evangelisten oder Missions= boten, eine Fülle konkreter Erlebnisse bei Ausbreitung der neuen Lehre tritt uns hier entgegen und was sich als Weissagung Jesu gibt, ist näher besehen nur der Reflex einer hundertfach erlebten Birklichkeit. Daß diese Instruktions= rede, die im Kern sicher echt ist, doch später nach den neuen Bedürfnissen überarbeitet wurde, zeigt der Hinweis auf

Synedrien, Synagogen, Prokuratoren und Könige. Zu Jesu Lebzeiten fand keine Berfolgung seiner Evangelisten durch irgendwelche Obrigkeit statt, aber wie alle derartige Anweisungen wurde auch diese erweitert und abgeändert, als eine neue Lage es erforderte. So wie die Rede für uns vorliegt, ist sie eine Jesu in den Mund gelegte Instruktion für die Wanderlehrer der alten Kirche, da sie Verhältnisse berücksichtigt, die bei Jesu Lebzeiten überhaupt nicht gegeben waren. Wir ersehen aus diesem Dokument. heimatlos gewordene Gemeinde zumeist aus Wanderlehrern besteht. Selbst die Frauen teilen häufig die Wanderschaft ihrer Männer, das zeigt das Beispiel des Petrus, der Brüder des Herrn und der anderen Apostel (1. Kor. 9, 5). Diesen Brüdern aus Jerusalem begegnet Baulus überall, in Antiochien, Galatien und Korinth, da die Christenheit Jerusalems nach ihrem Kern von wandern= den Galiläern gebildet wird. Daß die Aussendungsrede Matth. 10, 5 ff. eine Anweisung aus der Praxis der christ= lichen Mission und nicht eine wirklich gehaltene Rede ist, geht schon daraus hervor, daß Matthäus weder den Antritt einer Reise, noch die Rückfehr der scheinbar Ausgesendeten berichtet. Die Boten selbst werden in Bropheten, Gerechte und ein= fache Jünger eingeteilt und je nachdem man Größere oder Kleinere beherbergt, wird der Lohn größer oder kleiner sein, doch soll auch der Trunk kalten Wassers, oft die größte Wohltat in dem heißen Lande, nicht unvergolten bleiben. Lernen wir aus dem Leben Pauli die Plagen eines Evan= gelistenlebens genau kennen, so tritt uns hier doch auch seine Poesie entgegen. Man darf nun voraussetzen, daß die Aussendungsrede die ersten Sendboten und ihr Tun so schildert, wie sie gewesen sind und daß die Sendboten so waren, wie jene Instruktion von ihnen verlangte. Insofern ist Matth. 10, 5ff. mit den Parallelen bei Markus und Lukas eine gute historische Quelle. Dann also waren die Jünger geheißen und gewohnt in den Städten zu predigen und zu sprechen: "Das Reich der Himmel ist nahe herbei gekommen." Zwei und zwei zogen sie aus; sie machten Kranke gesund, trieben Teufel aus und predigten das Evangelium. Dabei mieden sie der Heiden Straße und zogen nicht in der Samariter Städte, sondern hielten sich an die Schafe vom Hause Ifrael. Wo sie in eine Stadt oder in einen Flecken kamen, da erkundigten sie sich, ob einer des Wortes wert sei und bei dem kehrten sie ein. Sie hatten nicht Gold noch Silber in ihren Gürteln, sondern sie nahmen Gastfreundschaft in Anspruch, wie sie dieselbe zu Hause auch ihrerseits gewährten. Sie hatten sich aber zu hüten vor den Menschen, die sie vor die Synedrien und Fürsten schleppten, um ihre Bestrafung zu begehren. Klug wie die Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben sollten sie darum ihre Wanderschaft einrichten. Wenn sie in ein Haus eintraten, boten die apostolischen Wanderer diesem Hause den Friedensgruß; wurden sie abgewiesen, so getrösteten sie sich, daß ihr Friede sich wieder zu ihnen wenden werde. Bescheiden führten sie sich ein; wies man sie dennoch ab, so schüttelten sie den Staub von ihren Füßen und getrösteten sich, daß es Sodom und Gomorrha erträglicher gehen solle beim Jüngsten Gerichte als solchen Städten. Aber anderes durften sie nicht er= warten, denn hatten die Menschen den Hausvater Beelzebul geheißen, wie sollten sie die Sohne des hauses anders nennen? Aber das alles sollte die apostolischen Wanderer nicht schrecken. Was sie im Dunkeln gehört hatten, ver= fündeten sie am Lichte, was man ihnen ins Ohr geflüstert, das predigten sie von den Dächern. Und sofort erlebten sie, daß ein neuer Glaube nicht Frieden bringt, sondern das Schwert, die Tochter entzweit mit ihrer Mutter, die Schnur mit ihrer Schwieger, und den Gläubigen seine eigenen Hausgenossen zu Feinden macht. Ohne an-gestammte Heimat in Jerusalem und ohne festen Besitz, auf Almosen angewiesen, wurden die ausgewanderten Galiläer zum guten Teil Missionsboten, und am ehesten geben die Sekten des Mittelalters ein Bild einer solchen

Gemeinschaft, deren seghafte Glieder die Stützen sind für die lehrhaften. Die Lehrer aber ziehen zwei und zwei durch die Lande, um Jesu Wort zu verkünden und auf seine Wiederkunft vorzubereiten. Auf ihren Fahrten predigten sie die Gesetze des Reichs, das Jesus gestiftet hatte. Er aber hatte ihnen nicht gesagt, sie sollten diese oder jene Vorstellung von seiner Würde und Gottheit aus= breiten. Er hatte sie überhaupt nicht geheißen, ihn zu verkünden, sondern das Reich Gottes. Sie sollten die Menschen zur Buße rusen wie Johannes. Versprach dann einer sich zu bessern, alle Menschen zu lieben, auch die, die ihm unrecht getan, gelobte er nach den Geboten der Bergrede zu leben und alles zu halten, was Jesus geboten hatte, dann erfolate die Taufe, die nach dem Vorbilde der Johannestaufe eine Untertauchung des ganzen Menschen unter freiem Himmel war. In Erinnerung an diesen Brauch legt das Matthäusevangelium dem scheidenden Jesus das Wort in den Mund: "Taufet sie im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes und lehret sie halten alles, was ich euch befohlen habe. Und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende." Alles was Jesus in der Bergrede geboten, Liebe zu Gott als dem Bater, zu den Menschen als Brüdern, Friede, Sanftmut, Demut, Selbstlosigkeit, Bersöhnlichkeit, Bußfertigkeit, Barmherzigkeit, das alles lag in dem Worte: "Lehret sie halten alles, was ich euch befohlen habe."

Zählen wir nun alle überlieferten Züge des Gemeindelebens zusammen, die Auswanderung, die Gütergemeinschaft, die Bisionen, Träume, Prophetie, Zungenreden, Wundertätigkeit, Exorzismen und Dämonenaustreibungen, die stete Wanderschaft, so darf man wohl sagen, die kleine Gemeinde, wie sie aus der großen Bewegung übrig geblieben ist, ist nicht ein stiller, friedlicher See, in dem der Himmel sich spiegelt, sondern auch jetzt noch immer eine sprudelnde Quelle, die das verschmachtete Land befruchtet. Das Dogma der jungen Kirche bedurfte keiner langen

Lehrvorträge. Was der Messias sei, wußte jeder Mann in Israel. Daß Jesus dieser Messias gewesen war, er= kannte jeder, der sich fromm davon überzeuate, daß die Gnadengüter, die die Propheten von dem messianischen Reiche geweissagt hatten, nur aus einem solchen Gottes= reiche der Menschheit zufließen könnten, das in einer heiligen Verfassung der Gemüter bestehe, wie Jesus allein sie her= stellen konnte und das nur durch Anschluß an ihn zu finden war. War dann noch das Argernis seines Todes durch den Nachweis aus dem Wege geräumt, daß nach der Verheißung der Propheten der Messias leiden mußte, so konnte der so Belehrte nach turzem Besinnen sprechen: "Siehe, hier ist Wasser, was hindert's, daß ich mich taufen lasse." So steigt der Eunuch, der Kandake vom Reisewagen in das Taufbad und andere nach ihm. Wenn die Gemeinde zu Jerusalem an einem Tag um dreitausend Köpfe und an einem zweiten um zweitausend Köpfe zunahm, so handelte es sich nicht um eine Bekehrung durch Unterricht, sondern um eine Erweckung, um eine Volksbewegung. Wenn dreitausend getauft werden auf einen Tag, so haben diese dreitausend nicht eine neue Religion und eine neue Weltanschauung an= genommen, sich nicht bekehrt in unserem Sinne, wie heute aus einem Juden ein Lutheraner wird, sondern sie bekehren sich, wie der Kreuzsahrer sich bekehrte, der von der all= gemeinen Begeisterung fortgerissen in den Ruf einstimmt: dios lo volt. Ahnlich ist hier die Bekehrung das Bekennt= nis: "Ja, Jesus ist wahrhaftig der verheißene Christ, er und kein anderer!" So erlebt Jesus nach seinem Tode ein neues Hosianna, gesegnet sei, der da kommt im Namen des Herrn, der Erlöser Israels! Eine so stürmische Be= wegung mußte aber bald auch die Grenzen Valästinas überschreiten. Alsbald finden wir, ohne daß wir die Stifter kennen, ähnliche Gemeinschaften, die auf den Glauben des demnächst kommenden Christs zusammengetreten sind, in Samarien, Damaskus, Phönikien, Cypern, Antiochien, Ephesus und Rom, überall wo nur immer Juden und

Judengenossen zu finden sind. Die Festwanderer dieser Städte, die in Jerusalem sich von den Galiläern bekehren ließen, kehrten mit der Kunde nach Hause zurück, der Messias sei erschienen, aber gekreuzigt worden von der ungläubigen Priesterschaft. Je paradoxer die Botschaft dieser Wallsahrer klang, um so rascher mußte sich die Kunde verbreiten. Daß es bei dieser Verkündigung der messianischen Botschaft zum Teil höchst stürmisch zuging, bezeugt sür Rom Sueton, sür Philippi, Thessalonich, Veröa und Korinth die Apostelgeschichte und die Flucht des Paulus von Ort zu Ort. Diese Vorgänge lehren, daß es sich nicht um stille Katechesen handelte, sondern um eine stürmische Agitation. Nicht als Verkündiger einer Friedensbotschaft wollen die Vorsteher der Synagogen die Evangelisten gelten lassen, sondern als die, die den Erdkreis in Unruhe stürzen. Darum schleppen sie die Apostel vor Gericht, da diese Predigt überall Zerwürfnisse hervorgerusen habe.

Dennoch ist der Lehrunterschied zwischen den Juden

und Christen in dieser Zeit noch nicht groß. Die Nazarener sind keine neue Kirche, sondern eine judische Sekte. Der Lehrstreit zwischen den Anhängern Jesu und den Priestern und Schriftgelehrten Jerusalems drehte sich in diesem ersten Stadium lediglich um die Frage, ob der gekreuzigte Galiläer der Messias gewesen sein könne? Der Messias sollte seinem Begriff nach der Befreier seines Volkes sein, wie konnte da Jesus als Messias gelten, der am Kreuze verblutet war, ohne auch nur die mindeste Anderung in der Lage seines Volkes herbeizuführen? Die Antwort der Jünger auf diesen Einwurf war die Vertröstung auf die Zukunft. Das ist es, was alle Reden der Apostelgeschichte allein beweisen wollen und worin im Kern der ganze neue Glaube besteht, daß Jesus wiederkommen werde als Weltrichter und messianischer König. Auch die Predigt der Jünger Jesu ist, wie die des Täufers, die Ankündigung dessen, was geschehen soll in Bälde. "Siehe ich stehe vor der Tür und klopfe an!" Die Axt ist den Bäumen an die

Burzel gelegt. Der Messias kommt mit der Worfschaufel. Weizen und Spreu zu sondern. Christus selbst spricht durch Johannes: "Ja ich komme bald!" Die Zornschalen sind gefüllt und werden demnächst ausgegossen. Die Engel haben die Posaunen angesetzt, demnächst wird das Halai geblasen. Wie der Dieb in der Nacht wird Chriftus er= scheinen, wie das Weib der Geburtsschmerz überfällt, so werden die Wehen des Endgerichts da sein. "Dann werden ihn schauen aller Augen, auch die, die ihn durch= bohrten." Die Ankundigung, der Jungste Tag stehe bevor, hat allezeit auf die untern Volkskreise stark gewirkt, sie war auch damals die Kunde, die die Massen aufhorchen machte. Bu diesen apokalyptischen Verkündigungen kam dann noch Die schriftmäßige Belehrung, die auf die Schriftkundigen der Schulen berechnet war. Mit welchen Gründen die christlichen Lehrer den Beweis führten, daß der zu er= wartende Menschensohn Jesus von Nazareth sei, brauchen wir nicht in den hellenisch stilisierten Reden der Apostel= geschichte aus dem zweiten Jahrhundert zu erheben, da uns viel ältere Dokumente erhalten sind. Die Apostel werden ja mündlich keine anderen Argumente ins Feld geführt haben als sie in den fünfziger Jahren Paulus in seinen Briefen, im Jahr 68 Johannes in seiner Apo-kalypse und als sie die Quellschriften des Markus- und Matthäusevangeliums darbieten. Ihre Summa ist, daß Die driftlichen Lehrer im Alten Testament überall Jesum als Messias geweissagt finden. Der Glaube an Jesum selbst freilich stammt nicht aus diesem Schriftbeweise. Jesus der Heiland der Welt sei, das ist zu keiner Zeit eine exegetische Frage gewesen, sondern eine Frage persönlicher Erfahrung. War einer nicht schon zuvor durch Jesu Person oder durch sein Evangelium überzeugt, daß Jesus dem armen Herzen Frieden bringe, den Gottesfrieden des Himmelreichs, so konnte der Beweis aus der Schrift nicht viel überzeugendes für ihn haben. Im allgemeinen pakte ja die schlichte Lehrwirksamkeit Jesu schlecht zu der Messias=

hoffnung der Juden. Der Lehrer am See Genezareth war kein Kriegsfürst, wie ihn die makkabäischen Psalmen schildern, der die Feinde Israels zerschmeißt wie Töpfe. Der Redner, der zu Nazareth und Kapernaum vom Geruste der Synagoge gesprochen und mitleidig Kranke geheilt hatte, war kein Reiter auf weißem Rosse gewesen, der mit Schwert und Bogen Palästina unter Blut setzte 1600 Stadien weit. Doch machten seine Anhänger geltend. daß Jesus ein Davidssohn sei, sie deuteten den Sproß Isais des Jesaja, den Nezer auf Nazareth, sie fanden Jesaja 8, 23 auch die Hauptgebiete seiner Lebenstätigkeit erwähnt, wenn der Prophet weissagte, daß in den Marken von Sebulon und Naphtali und im Galiläa der Heiden das messianische Licht aufgehen solle. Schwierigkeiten machte nur der Tod Jesu. Freilich den Seinen war Jesus nie erhabener erschienen als in der Dornenkrone und auf seinem Dornenwege nach Golgatha. Sie hatten erkannt, daß sein Leiden ein Leiden zur Sühne der Sünden des Volks gewesen sei, und die Hoheit, mit der er seine Passion trug, hatte ihren Glauben nur befestigt. Dieses Haupt voll Blut und Wunden, zu dem die leidende und zertretene Menschheit durch Jahrhunderte betend aufschaute, um sich zu trösten über ihr eigenes Leid, hatte die Jünger tiefer ergriffen als alles andere, das zeigt der Ton der Passionsgeschichte, der ausklingt in den majestätischen Hymnus des Mittelalters: "Salve caput cruentatum!" Aber den Juden war diese Dornenkrone ein Argernis. Der Messias sollte seine Feinde unter die Huse seines Rosses treten, er sollte sie zerschmettern wie Töpse, er sollte nicht verhöhnt, verspeiet und gekreuzigt werden. Ein Messias, der Backenstreiche erhält, war kein Messias für die kriegsbereiten Enkel der Makkabäer. Dieses große Argernis des Kreuzes hob sich aber, wenn man die Prophetie vom leidenden Knechte Jehovas (Jes. 42, 49, 53) auf den Messias bezog, denn dann hatte die Schrift selbst einen leidenden Messias verheißen, und die gleiche Prophetie

führte auch ein in das Mysterium dieser Gottesfügung. Der Knecht Jehovas mußte leiden zum Besten der sündigen Welt, um Gottes Born zu suhnen und durch sein Wort und seine Demut viele zum Glauben zu bringen. Go läßt der Prophet die Heiden ja selbst bekennen: "Er nahm auf sich unsere Schuld und durch seine Wunde sind wir geheilet." Handelte auch jene Prophetie, ihrer ursprünglichen Bedeutung nach, von dem Volke Ifrael, das zum Heile der Welt im Exil duldet, so konnte diese Personifikation des Gottesvolks doch leicht auf den Messias gedeutet werden. Verschiedene Appellativnamen sind es, mit denen der zweite Jesaja das Volk Israel anredet. Der Prophet nennt sein Volk "Israel mein Sohn", oder "Samen Abrahams", oder, "Jakob mein Erwählter", oder auch "Knecht Jehovas". Das unterdrückte und im Exil mißhandelte Bolk soll damit als der auserwählte Diener des wahren Gottes bezeichnet werden. Auf die Frage, warum nun aber das auserwählte Volk leiden musse, gibt der zweite Jesaja die Antwort: Das Leiden des Knechtes Gottes ist ein stellvertretendes. Nur dazu ist der Samen Abrahams, der Knecht Jehovas, ins Exil geführt worden, damit er Jehova kund mache unter den Bölkern und so ein Licht für die Heiden werde. Israel im babylonischen Exil leiden muß wie ein Misse= täter, wenn es getreten wird wie ein Wurm, wenn man bei Verbrechern ihre Grube macht und die Juden einscharrt wie tote Tiere, so ist dem Propheten dafür doch ein Trost beschieden: durch solches Leiden hat Israel seinen Gott kund gemacht unter den Götzendienern; als Lehrer der Bölker hat es im fernen Babylon die wahre Gotteserkenntnis ge= pflanzt. Das werden schließlich auch die Heiden anerkennen und werden sprechen: "Er nahm auf sich unsere Schuld und durch seine Wunde sind wir geheilet". Diese historische Deutung des Knechtes Jehovas auf das Volk Israel war den sogenannten siebzig Dolmetschern noch vollkommen ge= läufig. Wo der Sinn irgend schwierig wird, hilft die LXX nach, indem sie ausdrücklich den Namen hinzusügt:

"Jakob, mein Knecht, Israel, mein Auserwählter." Die Übersetzer wissen also, der Knecht ist Ifrael. Auch der Heide Celsus, der Gegner des Origenes, macht geltend: der Knecht bedeute als Kollektivum das Volk Israel, das im Exil zerstreut und gezüchtigt werde, um desto mehr Proselyten zu machen. Zwischen diesen beiden Werken aber, aus denen ein richtiges exegetisches Verständnis der Stelle hervorgeht, steht das Targum des Jonathan, das den Anecht Gottes entschieden auf den Messias bezieht. Der Name selbst, Anecht Jehovas, dazu die Aufgabe des Anechtes, die Völker zu lehren, erlaubten eine solche Deutung und die Leidenszüge des Abschnittes läßt der Tarqu= mist einfach aus oder schwächt sie weniastens ab. denn zu dem Gedanken eines leidenden Messias vermag auch er sich nicht zu erheben. Das Entsetzen der Völker vor der Jammer= gestalt des Knechtes wird von dem Targumisten als ihre schmerzliche Erwartung des Messias gedeutet, das stellver= tretende Leiden des Knechts, als Kürbitte gefaßt, die er einlegt. Die Entstellung des Angesichts wird gar nicht auf den Knecht, sondern auf die Dranasale des Volkes bezogen. Einer solchen Willfür gegenüber hatten die Christen einen günstigen Stand. War Jesaja 53 messianisch, dann hatte Jesus das vorhergesagte Messiasbild wörtlich erfüllt. Dann legte sich alles, auch der schmachvolle Tod leicht zurecht. Was bisher übersehen und verdunkelt war, die Leidenszüge des Messiasbildes, hatte Jesus der Welt gezeigt, die andere, die glänzende Seite der Verheißung, wird er erfüllen bei seiner Wiederkehr. Insofern wurde Jesaja 53 der haupt= beweis der Nazarener. Von dieser Kernstelle her legte sich leicht jeder Gegensak zwischen Prophezeiung und Erfüllung zurecht und Paulus konnte es später nicht begreifen, wie seine Volksgenossen das Alte Testament lesen könnten, ohne zu dem gleichen Resultate wie die Jünger Jesu zu kommen. "Ihr Sinn ist verstockt," klagt er, "denn bis auf den heu= tigen Tag bleibt eine Decke auf der Lesung des Alten Bundes, bis heute lieat, wenn Moses gelesen wird, eine Decke auf ihren Herzen." So wurden die Disputationen in der Halle Salomonis tief aufregend. Das Messiasbild schien die Züge Jesu anzunehmen und seine Gestalt tauchte auf aus den Verheißungen des Alten Bundes. Die Rab= binen suchten sie wegzuwischen, aber Stud für Stud setten die Nazarener aus Stellen des Alten Testamentes sie wieder zusammen; den Finger auf Jesaja 53 fragten sie: "Mußte nicht Jesus solches leiden und zu seiner Herrlichkeit ein= gehn?" "Wo," fragten die Schriftgelehrten, "steht geschrieben, daß der Messias von seinem Volke solle verstoßen und ver= worfen werden?" "Pfalm 118", erwidern die Nazarener: "Es werden die Bauleute den Stein verwerfen, den Jehova zum Eckstein machte." Die Gegner wiesen auf das flägliche Ende des Jüngerfreises, aber hieß es nicht Sach. 13, 7: "Ich werde den Hirten schlagen, auf daß sich zerstreuen die Schafe der Herde?" Wenn Jesus gekreuzigt wurde zwischen zwei übeltätern, so war auch das vorher= bestimmt durch Jes. 53, 9: "Man machte bei Frevlern sein Brab und bei dem Verbrecher in dem Tode." Selbst, daß Jesu Hände durchbohrt werden mußten, bewiesen sie aus Sach. 12, 10: "Sie schauen auf dich, die dich durchbohrt haben." Ja sie bewiesen endlich, daß auch seine Auf-erstehung vorhergesagt ist durch Ps. 16, 10: "Du überlässest meine Seele nicht der Unterwelt und lässest deinen Frommen nicht schauen die Grube." Daß der historische Sinn dieser Stellen im Grundtext ein anderer ift, hatte für eine Zeit keine Bedeutung, der das historisch-kritische Verständnis des Alten Testaments längst verloren gegangen war und die lediglich moralisch = religiöse Anwendung von dem Schrift= wort machte, nicht kritisch eruierte, was der Verfasser ge= meint habe. Daran freilich ist nicht zu denken, daß die Mörder Jesu, die Priester, Leviten und Tempelfnechte, die einst vor dem Palaste des Pilatus ihr: "freuzige, freuzige!" gebrüllt, die Botschaft, der Gekreuzigte sei dennoch der Messias, geduldet hätten. Bielmehr wird die Lehrtätigkeit der Galiläer von vornherein eine gefahrvolle Sache ge=

wesen sein. Leider aber hat der Apostelgeschichtsschreiber die Nachrichten über die ersten Konflitte, die er offenbar hatte, so eingeschmolzen in seine eigenen Kompositionen, daß es schwer ist, das wirklich Geschichtliche herauszusinden, daß aber der Weg der Jünger in Jerusalem alsbald ein Leidenspfad wurde, ist sehr glaublich. Petrus und Johannes werden wegen ihrer Ansprachen im Tempel ins Gefängnis geführt (Apg. 4, 3), ihre Verkündigung wird ihnen untersagt; als sie sich nicht fügen, werden sie aufs neue eingekerkert und schließlich öffentlich gestäupt (5, 40). Diese Nachrichten sind durchaus gedeckt durch den Bericht des Paulus im Galaterbrief: "Ihr habt vernommen meinen vormaligen Wandel im Judentum, wie ich über die Maßen die Gemeinde Gottes verfolgte und sie zerstörte und weiter ging im Judentum als viele meines Alters, da ich in höherem Maße ein Eiferer war für meine väterlichen überlieferungen." Den verfolgten Thessalonichern schreibt Paulus, sie hätten von ihren Volksgenossen dasselbe er-duldet, was die Heiligen in Jerusalem von den Juden. Auch das ist nicht ausgeschlossen, daß Paulus selbst, der ein so hohes Vertrauen bei dem Synedrium besaß, schon an diesen ersten Christenhegen beteiligt war. Läßt ihn doch die Apostelgeschichte in seiner Rede an den König Agrippa erzählen: "Viele Heilige verschloß ich im Gefäng= nisse, wozu ich die Macht von den Hohenpriestern empfing und wenn sie umgebracht wurden (Stephanus), stimmte ich bei. Und durch alle Schulen strafte ich sie oft und zwang sie zu lästern und überaus wütend auf sie versolgte ich sie durch die auswärtigen Städte", dem Volke aber betennt Paulus in seiner Rede vor der Burg Antonia, daß er auch Frauen ins Gefängnis geschleppt habe, vielleicht die Mutter Jesu, vielleicht Martha und Maria, Magda-Iena, die die Auferstehung bezeugte, oder welche sonst?

Aber auch der andere wichtige Zug, den die Apostelsgeschichte berichtet, ist nicht unglaubhaft, daß der Konflikt sich verschärfte, als in einer hellenistischen Synagoge aus

Anlaß der Predigt der Galiläer sich der Streit wiederholte, ob Jesus der Messias sei? Indem ein Teil der Hellenisten sich für Jesus entschied, trat bei dem Volke von Jerusalem zu dem religiösen Haß gegen die Galiläer noch der Gegenssat des landsässissen, verhärteten Judentums gegen die weltoffenen, gebildeten hellenistischen Juden hinzu. Der Bericht des Apostelgeschichtsschreibers über die Verhandslungen im Synedrium mag ebenso eine Komposition sein, wie die Rede, die Stephanus bei dieser Gelegenheit hält, sicher eine Einschaltung des Versassers ist, daß aber der Streit über Jesu Messianität sich durch den hinzutretenden Gegensat zwischen Hebräern und Hellenisten noch vers

schärfte, ist durchaus glaublich.

Das Judentum der neutestamentlichen Zeit zerfiel bekanntlich in zwei große Gruppen, die Juden Palästinas, der Euphratländer und Syriens, des semitischen Stamm= gebiets, die man Hebräer nannte, und die Hellenisten, das heißt die griechisch redenden Juden Kleinasiens, Griechen= lands, Alexandriens, Cyrenes und der jüdischen Kolonien Italiens und des übrigen Ofzidents. Die religiösen Bewohnheiten beider waren so verschieden, daß man sie fast verschiedene Konfessionen innerhalb des Judentums nennen möchte. Die hebräische Bibel und die griechische Septua= ainta der Alexandriner haben einen verschiedenen Umfang, verschiedene Lesarten und einen verschiedenen Text. die eine Bibel hebräisch war, die andere griechisch, war doch mehr als nur ein Unterschied der Zunge. Der Genius eines Buchs wird ein anderer in einer neuen Sprache. Es gehört zu den Feinheiten der Griechen, daß sie Wort und Sinn durch den gleichen Ausdruck bezeichnen. Beides läßt sich nicht trennen. Man ändert den Logos eines Buches, indem man es in eine andere Sprache überträgt. Die Vorstellungen der Heiligen Schrift wurden in griechischer Sprache auch nach der Begriffswelt der hellenischen Philossophie ausgelegt, sie vergesellschafteten sich heidnischen Vors stellungen und so hatte man bald nicht nur zwei Sprachen.

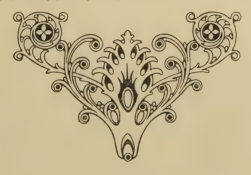
sondern auch zwei religiöse Richtungen in dem gleichen Bolke. Indem man das heilige Buch der Juden aus der für die Unbeschnittenen unverständlichen hebräischen Quadratschrift in das Griechische, in die Sprache des Tags, übersetzte, wendete man sich zugleich an die Heidenwelt. Die Septuaginta war der erste Apostel, der hinauszog und lehrte alle Völker. überall entstanden im Anschluß an die Snnagoge Bibelgemeinden der gläubigen Hellenen. der legem metuentes, der Proselnten des Tors, die weder Juden noch Heiden waren und die dann bald den Christen die meisten Broselnten stellen. Wenn manche moderne Historiker behaupten, auch das Christentum selbst sei ein Brodukt der Septuaginta, so ist damit gemeint, das Christen= tum sei die alttestamentliche Religion, wie sie sich unter dem Einfluß der griechischen Rultur gestaltete. Jedenfalls ist der Hellenismus bereits ein sehr modifiziertes Juden= tum, das zahlreiche hellenische Elemente in sich aufgenommen hat. Und eben dadurch, daß der jüdische Hellenismus selbst eine Mischreligion war, wurde er der Nährboden für die neue Religion und schlug die Brucke zu der Bekehrung der Hellenen. Fern vom Tempel waren die Hellenisten gewohnt, die ewigen, humanen Vorschriften des Alten Testaments höher zu stellen als Ritus und Tempeldienst und ihre Weltanschauung zu bereichern aus der Literatur der Griechen, zwischen denen sie lebten. Natürlich aab es auch streng orthodoxe Hellenisten; man konnte griechisch reden und doch ein strenger Jude sein, wie die Gegner des Stephanus in der hellenistischen Schule der Libertiner beweisen. Die Regel aber war doch, daß die Hellenisten der heidnischen Bildung zugänglicher waren als die Hebräer; das brachte schon der Gebrauch der griechischen Sprache mit sich. Die aufgeklärten alexandrinischen Juden neigten zu der Meinung, daß Blato und Moses im Kerne dasselbe gelehrt hätten, nur in etwas verschiedener Weise und eben dadurch erzeugten sie ein drittes, den jüdischen Blatonismus. Der jüdische Religionsphilosoph

der unter Tiberius und Caliqula blühte, führt gern aus, die griechischen Philosophen hätten selbst aus dem Alten Testamente geschöpft. Er nennt Heraklit, Blato und Beno heilige Männer und er geht in der Gräzisierung der alttestamentlichen Vorstellungen so weit, daß er sogar die Elemente mit dem Namen der ariechischen Götter bezeichnet. Die Luft ist ihm Zeus, das Wasser Poseidon, die Sonne Apollo und da über diese Elemente auch im Judentum Engel gesett sind, so macht Philo Zeus, Boseidon, Apollo usw. ebenso zu guten Dämonen, wie die Christen sie zu bosen Teufeln gemacht haben, und weil diese Götter für Philo identisch mit den Engeln sind, will er auch ihre Ber= ehrung nicht geradezu mißbilligen. Sie sind höhere Wesen, denen man Chrfurcht schuldet. Natürlich legten die Hebräer gegen dieses hellenisch entartete, halb heidnische Judentum einen erbitterten Protest ein und sie beklaaten. daß es überhaupt eine griechische übersetzung der Thora gebe. Sei es verboten, sagten ihre Lehrer, die Heilige Schrift auf das Pergament unreiner Tiere zu schreiben, so sei es doppelt untersagt, Gottes Worte in die unreine Sprache der Hellenen zu kleiden. "Wer seinen Sohn griechisch lehrt," schalten die Rabbinen, "ist wie einer, der ihm Schweine= fleisch reicht." Die Strengen betrachteten das Bibelfest der Alexandriner, an welchem die Juden Alexandriens nach der Pharosinsel wallfahrteten und die Kammern einer verfallenen Gladiatorenkaserne als Zellen der 70 Dolmetscher verehrten, als Unglücks= und Fasttag, gleich dem, an dem Israel um das goldene Kalb getanzt. Die tiefe Spaltung der Hebraer und Hellenisten, die die Schulen zerklüftete, heftete sich forthin hauptsächlich an die griechische Bibel. Man hatte ein verschiedenes Wort und darum im ein= zelnen oft ein verschiedenes Gesetz. Daß dieses griechisch redende Judentum auch weltoffener, bildungsfähiger, uni= verseller war, brachte der Besitz und Gebrauch der Welt= sprache mit sich. Der Unterschied ist kaum geringer als der, der heute zwischen dem orthodoxen polnischen Rabbi

mit seiner hebräischen Schrift, mit seinen Schaufäden, seinem Kaftan und seinen Judenlocken und dem französischen oder enalischen Juden besteht, der alles Semitische äußerlich abgestreift hat. Daß ein solcher Gegensat, der auf einer hundertjährigen Entwicklung beruht, nicht sofort ausgelöscht war, wenn Hebräer und Kellenisten beide der dristlichen Bemeinde beitraten, begreift sich. Jakobus, den die Späteren als jüdischen Büßer und Freund der Nasiräer schildern und Apollos, der griechische Rhetor und beredte Sophist, sind beide Christen, aber doch Christen sehr verschiedener Art. Der Hebräerbrief warnt die Hebräer vor überschätzung des Tempeldiensts, Stephanus dagegen erleidet den Tod, weil er nicht aufhört. Lästerworte zu reden gegen die heilige Stätte und ihren heiligen Brauch. Ebensowenig wie die religiösen, waren also die nationalen Gegensätze durch den Beitritt zur Gemeinde Jesu gehoben. So liegt die Vermutung nahe, daß dieser Gegensatz zwischen hellenistischen und hebräischen Gemeindealiedern auch in der Geschichte von Stephanus zutage trete. Das Murren der Hellenen wider die Hebräer, meinte zuerst Chr. Ferdinand Baur, sei keineswegs bloß ein Streit über ökonomische Dinge gewesen, sondern ein Zerwürfnis über die freie Stellung des Hellenisten Stephanus zum Tempel und Gesetz. So gab es eine freiere und eine strengere Richtung schon in der Urgemeinde. Der Name des Stephanus selbst macht diesen als Hellenisten kenntlich und die Apostelgeschichte rechnet ihn unter die Siebenmänner, die man aufgestellt habe, um die Hellenisten zu beschwichtigen, die über Ber= nachlässiaung ihrer Witwen klagten. Jene Sieben aber haben alle griechische Namen. Ist es so schon bemerkens= wert, daß gerade ein Hellenist angeklagt wird, er habe die Abschaffung der Theokratie verkündigt, so ist gleichfalls zu beachten, daß es eine hellenistische Synagoge ist, in der diese Frage querst zur Diskussion kommt. Es stimmt diese Stellung gang mit der sonstigen Haltung des Hellenismus, der in Alexandrien und anderwärts dem jüdischen Glauben

einen Weltberuf zuschrieb, aber eben darum auf die rein nationalen und äußerlichen übungen des Ritus nur geringen Mert legte. Aus dem Berichte der Apostelgeschichte wird man also immerhin die wichtige Tatsache entnehmen dürfen, daß auch in der Urgemeinde bereits der Gegensatz eines universell gerichteten Hellenismus und eines konservativen hebräischen Christentums vorhanden war, wie er uns später in dem Gegensage des Paulinismus und Petrinismus noch klarer entgegen tritt. Im Brozeß Jesu nennt es der Hebräer Matthäus eine Aussage falscher Zeugen, daß Jesus gesagt habe, er wolle den Tempel abbrechen und in drei Tagen wieder aufbauen, aber das, was bei Matthäus eine Aussage falscher Zeugen ist, legt der hellenistische Verfasser des vierten Evangeliums Jesu wirklich in den Mund. Joh. 2, 19 sagt Jesus selbst: "Ich werde diesen Tempel abbrechen und in drei Tagen baue ich ihn wieder." Ein solches Wort war auch durch das Alte Testament selbst nahe gelegt. Es war ein Teil der messianischen Erwartung, daß der Messias einen neuen Tempel schaffen werde. Weissagung geht zurück auf Haggai 2. Die Volksältesten in dem neuerbauten Jerusalem sprachen in den Tagen Serubabels: "Die Zeit ist noch nicht da, daß man des Herrn Haus baue." Da erwiderte der Prophet: "Aber euere Zeit ist da, daß ihr in getäfelten Häusern wohnet und Jehovas Haus muß wüste stehn. Nun spricht der Herr der Heerscharen: "Go sehet zu, wie es euch ergeht. Ihr säet viel und erntet wenig, ihr esset und werdet nicht satt, ihr kleidet euch und werdet nicht warm. Ihr verdienet Geld und legt es in einen löcherichten Beutel." Da ge= horchten Serubabel und die übrigen Fürsten diesem Prophetenwort und der Tempel Serubabels ward gebaut. Aber als er nun fertig war, sah man, daß man sich eines Werkes unterwunden hatte, zu dem es in der Tat noch nicht Zeit gewesen, und die Greise, die den Tempel Salo= monis noch gesehen hatten in seiner Bracht, standen mit Tränen in den Augen vor dem ärmlichen Hause, das ihnen Serubabel gebaut hatte. Da trat der Prophet Haggai wiederum vor sie und sprach: "Was schauet ihr auf dies Richt wahr, es ist wie nichts in euern Augen. Aber fürchtet euch nicht! Denn so spricht Jehova: Noch eine Reit so erschüttere ich alle Nationen und erfülle dieses Haus mit Kostbarkeit. Größer soll dieses Hauses lette Herrlichkeit denn die erste sein, spricht Jehova und an diesem Orte will ich Frieden schaffen." Auch die Sibylle (3, 290) weissagte: "Dann wird erscheinen ein Fürst und neu erbauen den Tempel." Auch Henoch 91, 13 heißt es: "Häuser werden sie erwerben durch Gerechtigkeit und es wird gebaut werden ein Haus dem großen Könige zum Preise für immer und ewig." Nach dem Propheten Haggai, der jüdischen Sibulle und dem Buch Henoch lag es mithin dem Messias ob, einen neuen Tempel zu schaffen. Wenn nun die Gegner fragten, wo ist denn der neue Tempel, den euer Messias gebaut hat, so wird Stephanus erwidert haben, das sei der neue Tempel, daß Jesus eine neue Anbetung des Vaters und ein neues Gesetz für die Seinen gebracht habe. Auch Jesus rufe: "Siehe, ich mache alles neu." Die Außerungen, die Stephanus zur Last gelegt wurden, waren also doch wohl mehr als nur Verleum= dungen. Falsche Zeugnisse sind nicht immer ganz falsch, wie ja auch die Rede, die der Hiftoriker den ersten Mär= tyrer halten läßt, die Anklage eher bestätigt als widerlegt. Stephanus erklärt die Juden schlechtweg für unbeschnitten an Herzen und Ohren und darum für verlustig des Reichs, das ihnen von Gott auch gar nicht bestimmt war. Das aber ist der Standpunkt der zwölf Apostel niemals ge= wesen. Diese Meinungsverschiedenheit wird also der tiefer liegende Grund des Zerwürfnisses zwischen den beiden Barteien gewesen sein. Die driftlichen Hebraer und Hellenisten in Jerusalem entzweite derselbe Gegensat, der sie in der ganzen Welt entzweite, und der driftliche Bellenist Stephanus gab Anlaß zu jüdischer Verfolgung, indem er aus der Lehre Jesu die notwendige Konsequenz zog, daß wenn das Reich Gottes in der Liebe zum Vater im Himmel und den Brüdern auf Erden bestehe, es eben nicht im Opserbienst und Tempeldienst bestehen könne. Diese Konsequenz war durchaus notwendig, aber es war eben doch ein Hellenist und kein Hebräer, der sie zog, und das ist kein Zusall, sondern ein Beweis, daß auch in der Gemeinde Christi die Hellenisten die universell gerichteten Juden geblieben sind und die Hebräer die konservativen. Sollte also, wie die Tübinger Schule annahm, die Geschichte des Stephanus nur eine Komposition des Apostelgeschichtsschreibers sein, so hat dieser die wirkliche geschichtliche Stellung der beiden Parteien doch ganz richtig wiedergegeben und in diesem Sinne bleibt sein Bericht historisch.

Seit diesem ersten Konflitte zu Jerusalem, den auch der Galaterbrief bezeugt, und der im weiteren Verlaufe zur Verfolgung der Nazarener durch alle benachbarten Städte bis Damaskus hin führte, kamen nun stoßweise iüdische Christenverfolgungen vor, obgleich die Hebräer der Gemeinde sich durchaus korrekt verhielten und nicht daran dachten, sich vom Judentum loszusagen. Leugnen läßt sich nun aber nicht, daß auch in diesem Falle die Fanatiker des Alten klarer sahen als die Anhänger des Neuen. Mit dem Scharfblicke des gefährdeten Interesses erkannten die Briester die Unverträglichkeit des neuen Brinzips mit der alten überlieferung. Wenn Gott von dem Menschen nichts verlangt als sein Herz, dann verlangt er eben keine Be= schneidung, keine Opfer, keinen Weihrauch, keinen Tempel= dienst. Dann lag aber auch kein Grund mehr vor, seine Verheißungen auf die Juden zu beschränken. Das saben die Priester früher ein als die Nazarener. Während die Jünger Jesu noch des auten Glaubens lebten, Juden zu sein und Juden bleiben zu können, riefen die Schrift= gelehrten: "Minäer seid ihr, Abtrünnige." Und die Zukunft zeigte, daß auch dieses Mal der Haß scharf= sichtiger war als die Liebe. Die Pharisäer beurteilten die Bedeutung und Tragweite der driftlichen Lehre rich= tiger als die Christen selbst. Diesenigen aber, die innerhalb der Gemeinde Freiheit vom jüdischen Gesetze und Ausbreitung des Evangeliums auch unter den Heiden verslangten, waren die Hellenisten, indem sie nach der Apostelsgeschichte, vertrieben aus Jerusalem, in Phönisten und Sprien sich mit ihrer Predigt auch an die Heiden wendeten.





## IV

## Das Judenchristentum



die Feindseligkeiten der Priester und Pharisäer gegen die galiläische Kolonie in Jerusalem kamen bald wieder zur Ruhe, denn mit der Regierung des Kaisers Caligula (37—41) erwuchsen der Hierarchie dringendere Sorgen

die um den Messias der Galiläer. Murde doch durch den neuen Cäsar die Existenz des Judentums selbst in Frage gestellt. Das neue Regiment begann mit einer großen Judenverfolgung in Alexandrien. Cäsar und Augustus hatten die Judenschaft überall als treue Stützen der Monarchie gefördert, aber schon Tiberius mußte gegen die zunehmende Ausbreitung des jüdischen Handels und die aufdringliche jüdische Propaganda mehrfach scharfe Schläge führen. In Alexandrien hatte der Sophist Apion alles. was die Bevölkerung gegen die Juden auf dem Herzen hatte, in einer ebenso wikigen wie verlogenen Schrift auf den Markt gebracht. Mit elementarer Gewalt aber brach der Haß der Massen gegen die Juden hervor, als sie dem von Caligula auch von ihnen verlangten Kultus des Genius des Kaisers ihren starren Widerstand entgegen= Als sie das Bild Caligulas, das der seindselige Pöbel ihnen in ihre Synagogen trug, nicht duldeten, kam es in Alexandrien zu Aufruhr und Straßenkämpfen. Der Sturm brach aus im August des Jahres 38 gelegentlich eines Besuchs des Königs Herodes Agrippa I. in Alexan= drien, da die dortige Judenschaft durch ihren geräusch=

vollen Empfang des Judenkönias und ihre "Marin!"=Rufe den Spott der Alexandriner herausforderte. Der Pöbel travestierte den Empfang des Judenkönigs, indem sie einen bekannten Blödsinnigen mit Namen Karabas als König fleideten und ihn mit demselben Zuruf: "Marin, Marin!" begleiteten, mit dem ihre israelitischen Mitbürger soeben den König Agrippa begrüßt hatten. Sodann stellte man in den Synaaogen Statuen des Kaisers auf und der Profurator Flaccus wagte nicht, gegen den Unfug ein= zuschreiten. Fast drei Jahre dauerte die Judenhete, die die reiche alexandrinische Judenschaft zugrunde zu richten drohte. Auch eine Gesandtschaft, an deren Spize der Philosoph Philo stand, hatte zunächst bei Caligula keinen Erfolg, ja sie reizte seinen Dünkel. Gleichzeitig brach der= selbe Konflikt in Jamnia aus, der philistäischen Rusten= stadt, die vorwiegend von Juden bewohnt war. Die Sprer errichteten Caligula einen Altar, den die Juden zerstörten. Auf den Bericht des Profurators der Stadt, welcher Majestätsbeleidigung die Juden sich schuldig ge= macht hätten, erhielt der Statthalter von Syrien, B. Petronius, den Befehl, das Bild des Kaisers nunmehr im Tempel zu Jerusalem selbst aufzustellen. Im Winter 39 auf 40 traf Petronius, freilich zögernd und widerwillig, die Borbereitung zu dieser Maßregel. Das ganze Judenvolk machte sich nun nach Ptolemais auf, wo Petronius sich eingefunden hatte. "Wie eine Wolke bedeckte die Menge der Juden ganz Phönikien." Als der Prokonsul im Herbst nach Tiberias kam, wurde er vierzig Tage lang von Tausenden von flehenden und jammernden Juden belagert. Die Vermittlung des Herodes Agrippa brachte so= viel zuwege, daß die Tempelschändung zunächst nicht statt= fand, aber im Lande Palästina sollte niemand gehindert werden dürfen, dem Kaiser Altäre zu widmen. Die Auf-stellung seines Bildes im Tempel aber wollte Caligula bei einem Besuche in Judaa personlich vornehmen. Dieser Aufschub rettete das Heiliatum, denn im Januar 41 wurde

der Kaiser von dem Tribunen Chärea ermordet, als die Tempelschändung eben vor sich gehen sollte. Durch drei Jahre hatte die Furcht um ihr Heiligtum die Juden er= reat und das Unternehmen des Caligula hatte so viel Ahnlichkeit mit allem gehabt, was das Buch Daniel von der Entweihung des Tempels durch Antiochus Epiphanes verkündigte, daß die jüdischen Schulen sich nachdrücklich an jene Weissagungen erinnert fühlten. Das Buch Daniel hatte angesichts des Jupiteraltars, den Antiochus im Tempel errichtete, verheißen, daß in der letten Zeit ein König ergrimmen werde wider den heiligen Bund und eine Kriegsmacht bestellen, um den Tempel zu entweihen und das beständige Opfer abzuschaffen. Diesen Fürsten frechen Angesichts glaubten die Rabbinen in Caligula zu Der antichristliche Fürst, der dem Christ voran= geht und von diesem erst in einer messianischen Ent= scheidungsschlacht vernichtet werden muß, wird jett eine Hauptgestalt der Eschatologie. So entstand das Dogma vom Antichrist. Daß eine Zeit schwerer Kämpse dem Er= scheinen der messianischen Herrlichkeit vorhergehen werde, hatten alle Propheten geweissagt, am klarsten eine in die Prophetie des Ezechiel aufgenommene Schrift von dem Fürsten Gog im Lande Magog, der Krieg führen wird gegen das neue Jerusalem. "Jehova legt einen Ring in seine Kinnbacken und führt ihn heraus und sein Heer, seine Rosse und Reiter, einen großen Haufen mit Tartsche und Schild, Schwerter führen sie alle." Sie stürmen an gegen die heilige Stadt, aber nur um zu verderben. Im Buch Daniel gewann dieser gottseindliche Fürst deutlichere Züge. Der Syrer Antiochus wird zum frechen König Gog, zum Antichrift. Der Fürst frechen Angesichts und Mensch der Sünde, der mit jedem Laster besudelt ift, war für die Juden der Makkabäerzeit kein anderer als Antiochus Epiphanes, und als solchen hat das Buch Daniel den großen Auf-klärer auf dem Throne der Seleukiden geschildert. Nach= bem nun dieses jüngste prophetische Buch, das in der Zeit

des heißen Kampfes gegen die Sprer entstand, dem Kanon einverleibt worden war, wurde des Antiochus Bild zur Prophetie. Die Beziehung auf den Sprer war vergessen. aber die Vorstellung blieb, daß dem Messias ein Antimessias, dem Christ ein Antichrist entgegentreten werde. Che das Ende kommt, so las man sich jett aus der Stelle des Danielbuchs heraus, wird ein Fürst erscheinen, der eine Kriegsmacht bestellt, das Heiligtum entweiht und das beständige Opfer abschafft. Die am Bunde Frevelnden wird er zum Abfall verleiten durch Schmeicheleien, aber das Volk derer, die ihren Gott kennen, wird sich ermannen und sie werden Taten ausrichten. Da schien in den Tagen des Caliquia sich das alles zu erfüllen, was ursprünglich für die Antiochuszeit geweissagt worden war. Noch nie war die Wirklichkeit einer Prophetie so nahe gekommen als damals, da Caliqula den Befehl aab, den Greuel der Verwüstung aufzustellen an heiliger Stätte, d. h. das Heiligtum burch seine Statue in einen Casarentempel um= zuwandeln. Damit trat, was Ezechiel und Daniel ge= weissaat hatten, wieder in lebendige Erinnerung und der Antichrist und sein Heer füllen forthin den Vordergrund jedes apokalnptischen Gemäldes. Nirgend fehlt forthin bei der Schilderung der letten Zeit der Bseudochrist und Antidrift, der Bileam und Bösewicht Armillus oder Armalaus und der Greuel der Verwüstung, das Schikkuz mesomem. Das Targum Jeruschalemi zu Num. XI, 26, wo von den Propheten Eldad und Medad die Rede ist, reproduziert die Weissagung Ezechiels vom Könige Gog im Lande Magog und schildert die große messianische Schlacht. Nach ersochtenem Siege werden Israels Tote auferstehn und es wird ein Siegesmahl gefeiert. Die Gerechten werden au Tische liegen mit Abraham, Isaak und Jakob, und sie werden speisen den Fisch Leviathan, den Ochsen Behemot und den Bogel Rippor. Und zwischen dem Essen werden sie oft aufstehn und drunten die Qual der Verdammten im ewigen Feuer schauen und auf sie speien und sich wieder

zu Tische setzen und sich freuen ihres Gottes. Nach einer Blosse wird man sieben Jahre in Ifrael kein Holz fällen, sondern sein Feuer unterhalten von den Lanzenschäften, die aufgelesen werden auf dem Schlachtfeld des Messias. Nach dem gleichen Targumisten war unter den Geheim= nissen, die Jehova 5. Mos. 34, 2 Most auf dem Berge Nebo offenbarte, auch das, welche Rache einst treffen wird Armalaus, den Gottlosen, die Drangsale der Kriege Gogs und wie Michael sich erhebt, um Israel zu retten. Auch der zweite Psalm, "was toben die Bölker und ratschlagen wider Jehova und seinen Gesalbten," wird im Talmud (Berachot bab. S. 7b) auf den Krieg des Gog und Magog gegen den Messias bezogen, oder wenn Jesaja 11, 4 davon redet, daß Jehova den Frevler mit dem Zornhauch seiner Lippen töte, so hat das Prophetentaraum dafür die Wen= dung, der Messias werde mit dem Hauche seiner Lippen töten den Bösewicht Armillus oder Armalgus. Den Namen, den die Neueren aus dem persischen Ahriman entwickeln, will Hikia ableiten von armillatus, weil Sueton von Caliquia sagt: armillatus in publicum processit; wie er nach den Stiefelchen Caligula, so habe er nach den Arm= bändern Armillatus geheißen. Man pflegt nun zu sagen, nur das Urbild des jüdischen Antichrists sei Caligula, das Urbild des christlichen sei Nero. Und es ist wahr, als Nero in der ersten Christenverfolgung sich als persönlicher Gegner des Messias erwies, lebte ähnlich wie in Caligulas Tagen die Erinnerung an den Antichrift auf, und Nero hat dem christlichen Dogma die wichtigsten Züge geliehen. Dennoch fehlt auch dem Antichrist der Nazarener die Beziehung auf Caligula nicht. Der falsche Prophet in der Apotalypse macht dem römischen Casar ein Bild und alle, die das Bild nicht anbeten, werden getötet (Apokalppse 13, 14). Auch nach Matthäus soll ein Greuel an heiliger Stätte aufgerichtet werden, ehe das Gericht beginnt (24, 15). Nero hat dergleichen nicht beabsichtigt, denn er war wie seine Gattin Boppäa Judenfreund: wohl aber wollte

Caligula vollbringen, was die Prophetie des Daniel für die lette Zeit in Aussicht stellte. Am deutlichsten hat der aweite Thessalonicherbrief im aweiten Kavitel den Antidrift mit den Zügen des Caliqula geschildert. Christus tommt nicht, "es sei denn, daß zuvor der Abfall komme und offenbar werde der Mensch der Sünde, das Kind des Verderbens, der Widersacher, welcher sich überhebet über alles, was Gott oder Gottesdienst heißt, also daß er sich in den Tempel Gottes setzet und von sich selbst kund tut, er sei Gott. Gedenket ihr nicht daran, daß ich euch solches sagte, da ich noch bei euch war?" Dieser Antichrist, der sich selbst in den Tempel sett, ist offenbar eine Erinnerung an das Unternehmen Caligulas. Bemerkens= wert ist dabei für uns der Umstand, daß die dogmatischen Erkenntnisse der Synagoge, wie die Lehre vom Antichrist, sofort auch überzeugung der driftlichen Gemeinde sind, was zum mindesten auf einen innigen Gedankenaustausch zwischen beiden deutet. Noch sind, auch in religiöser Beziehung, die Galiläer aus der Einheit mit ihrem Volke nicht heraus= getreten. In der gleichmäßigen Rückwirkung desselben Ereignisses auf die Synagoge und die christliche Gemein= schaft stellt sich deutlich dar, daß beide sich noch nicht ge= sondert haben, sondern, daß das Christentum noch immer eine Sekte innerhalb des Judentums ist. So versteht es sich, daß eine Gemeinde, die ihr Geschick noch so gang ver= flochten wußte mit dem ihres Volkes, sich von der nun hereinbrechenden pharisäischen Hochflut tragen ließ und gegen die entgegengesette Auffassung des Apostels Baulus scharfe Front machte. Das Dogma vom Antichrist er= klärte der Gemeinde aber auch, warum Jesu Wiederkunft sich solange hinausschiebe. Es gibt Mächte des Wider= stands, die die Erfüllung der Verheißungen verzögern. "Der Menschensohn kommt nicht, es sei denn, daß zuvor der Abfall komme ... Das Geheimnis der Gottlosigkeit wirket bereits, nur muß der, der es jest aufhält, aus dem Wege sein." Hinter den Kulissen wird von geheimnis=

vollen Mächten ein Kampf geführt, der das Auftreten des Menschensohns verhindert. So löst sich die Gemeinde das Rätsel des Ausbleibens Jesu, das ihr schwer auf der Seele liegt. Jesus hat das Reich verheißen "und doch bleibt alles. wie es zuvor war!" "Mein Herr verzieht zu kommen," sagt der Knecht im Gleichnis. Dem Apokalnptiker ist wohl bewußt, daß die Gerichte sich immer weiter und weiter hinausschoben und große Pausen und Zwischenhandlungen eintraten. Aber die Gläubigen sollen nicht laß werden in der Hoffnung. Auch ehe Noah in die Arche ging und ehe Schwefel über Sodom regnete, meinten die Menschen, es habe mit den Drohungen des Gerichts nichts auf sich, da= für sind die einen im Wasser umgekommen, die andern im Feuer. Durch die Erwartung des Antichrists lagen nun die Zukunstswege Gottes deutlicher vor den Augen der Gemeinde. Sie muß erst, das erkennt sie nun, durch eine Zeit der Not sich durchkämpfen, die der alte Drache über sie bringt, dessen Sohn der Antichrist ist, aber Michael, der besondere Schüger Israels, wird ihr dabei beistehn. Damit ist denn ein Zua wilder Phantastik in die Enderwartung auch der Christen gekommen, der die religiösen Schrecken vermehrte. Das apokalyptische Gemälde, das Johannes aufrollt, ist nicht das Werk eines einzelnen. Viele haben dazu Beiträge geliefert, eben dadurch aber verrät sich, daß die Gemeinde teilnahm an der fieberhaften Aufregung, die das jüdische Volk beherrschte, bis die Katastrophe des jüdischen Kriegs und der Zerstörung Jerusalems auch die heißesten Köpfe zur Ruhe brachte.

Diese aufregenden Erlebnisse hatten aber auch eine veränderte Stellung der Jünger in den nationalen Fragen zur Folge. Die Wirkung der Errettung aus großer Gesahr ist beim einzelnen wie bei ganzen Nationen ein erhöhter Pulsschlag des religiösen Lebens. Wunderbar war der Tempel vor den Anschlägen Caligulas gerettet worden, um so höhere Bedeutung hatte er für die Herzen des Volks und unter dem Herodäer, dem jest das Königreich Davids

von Kaiser Claudius zurückgestellt wurde, begann eine Zeit der frommen Restauration, die selbst die driftliche Gemeinde in ihre Strudel hineinzog. Herodes Agrippa I., ein Enkel des ersten Herodes, hatte bis dahin das Brot des Exils und der Gefängnisse gegessen. Ein Abenteurer, in allen Lebenslagen umbergeworfen, war er durch seine Freundschaft mit Caligula und Claudius zur Macht gelangt und war schlau genug, zu erkennen, daß die Situation geeignet sei, eine Aussöhnung des jüdischen Bolks mit der verhakten Dynastie der Herodäer zu bewirken. Er verlegte sich des= halb darauf, den gesetzesstrengen, frommen König zu spielen nach dem Vorbild des guten Königs Josiah. Feierlich weihte er eine eiserne Kette, die er einst unter Tiberius im Gefängnis getragen, und eine goldene, mit der sein Freund Caliqula ihn entschädigt hatte, als Weihgeschenk in den Tempel. Er bestritt zur Feier seines Regierungs= antritts alle Nasiräergelübde, die noch nicht ausgelöst waren, er baute die Mauern Jerusalems als ein zweiter Serubabel und wie vordem der König Josiah getan, als das echte Gesek Mosis zum Vorschein kam und der Tempel neu geweiht ward, so verlas auch Agrippa im Tempel= vorhof, bei Ausgang des Erlaßjahrs 40-41, das Deute= ronomium. Als er bei dieser langen Lektüre an die Stelle fam: "Aus der Mitte deiner Brüder sollst du dir einen König wählen", ließ er das Buch sinken und vergoß eine reichliche Träne, die Pharisäer aber riefen ihm stürmisch zu: "Du bist unser Bruder! Du bist unser Bruder!" Das war der Herrscher, der die zweite Christenverfolgung anordnete und vor dem Jakobus Zebedäi sein Haupt auf ben Block legen mußte. Diese Christenverfolgung ist im Leben des Herodes Agrippa nur ein Glied in einer Reihe analoger Handlungen, durch die er sich der gesetzesstrengen Partei willfährig zeigen wollte, und eben dadurch erweist sich die Erzählung der Apostelgeschichte als geschichtlich, daß dieser Akt zu Herodes Agrippas sonstiger Politik stimmt. Als die Phönikier in Dor den Juden eine Kaiserbuste in

ihrer Synagoge aufstellten, begab sich der König selbst an den Hof des Brases zu Antiochien, um die Klage seiner Glaubensgenoffen vorzutragen. Auch die Samariter bedrückte er, wie die Ausbrüche der Bolkswut in Samarien nach seinem Tode beweisen. Es war also keineswegs eine vereinzelte Laune, sondern es war die Konsequenz seines ganzen Syftems, wenn Agrippa, wie die Apostelgeschichte berichtet, "die Hand legte an etliche von der Gemeinde und fing an sie zu peinigen". Den altern der Donner= söhne aber, Jakobus, tötete er mit dem Schwert. Es ist wohl eine Anspielung auf dieses blutige Ende des Zebe= däiden, wenn das Evangelium Jesum zu den ehrgeizigen Kindern der Salome sprechen läßt: "Den Kelch sollt ihr trinken, den ich trinke, und getauft werden mit der Taufe, womit ich getauft werde, aber das Sigen zu meiner Rechten und Linken stehet nicht bei mir, zu geben, sondern wird denen gegeben, welchen es bereitet ist von Anbeginn der Welt an." Jeht hatte sich dieses Wort erfüllt und Jakobus hatte denselben Kelch getrunken, der an Jesus nicht vor= übergegangen war. Auch an Petrus schien nun die Reihe zu kommen. Die Apostelgeschichte würdigt die Motive des popularitätssüchtigen Königs vollkommen richtig, wenn sie schreibt: "Als Agrippa sah, daß es den Juden wohlgefiel, so fing er Betrus auch." Da das Passahfest vor der Türe stand, sollte Petrus erst nach der heiligen Ofterzeit gerichtet werden; so berichtet die Apostelgeschichte. Nun wissen wir aus Josephus, daß Herodes Agrippa vor dem Osterfeste 44 Unter diesen Umständen könnte der Engel, der Petrus befreite, der Todesengel des Agrippa gewesen sein, denn es war Sitte in diesen kleinen orientalischen Despoten= staaten, daß mit dem Tode des Regenten alle diejenigen frei gegeben wurden, die nicht wegen schwerer Verbrechen in Haft saßen, was hier in keiner Weise der Fall war. Ohnehin schlug im Augenblick des Regierungswechsels die Stimmung um und die heidenfreundliche Partei tam wieder oben auf und insultierte das Andenken des pharisäischen

Könias. Auch den Ausgang des Herodes Agrippa hat die Apostelaeschichte uns berichtet, und zwar mit ähnlichen Zügen wie Josephus, nur daß jeder Teil die wunderbare Einkleidung der Tatsache frei gestaltet. Nach Josephus weilte Herodes Agrippa zur Feier der britischen Siege des Claudius zu Casarea, wo er im Theater Spiele gab. Als beim Betreten des Theaters sein silberbrokatnes Kleid in der Morgensonne funkelte, begrüßten seine Schmeichler ihn als Gott, wie sie das in der jünasten Caliqulazeit den Römern abgelernt hatten. Aber als Agrippa aufwärts blickte, sah er über sich eine Gule sitzen. Von dieser Unalücksverkunderin hatte ihm im Gefänanisse einst ein Germane geweissagt, wenn er sie wiedersehe, werde er sterben und alsbald zerriß ein furchtbarer Schmerz seine Eingeweide, so daß er nach drei Tagen seinen Beist auf= aab. Statt des heidnischen Schicksalsvogels hat die Apostel= geschichte frömmer einen Engel, das übrige wird ähnlich berichtet. Bei Verhandlungen mit den Bewohnern von Tyrus und Sidon rufen seine Schmeichler dem Könige au: "Eines Gottes, nicht eines Menschen Stimme." "Als= bald," heißt es, "schlug ihn der Engel des Herrn, darum, daß er Gott nicht die Ehre gab und ward von den Würmern gefressen und gab den Beist auf." Auch bei Josephus ist das letzte Wort des Agrippa: "Siehe, euer Gott muß jetzt das Leben lassen und eilt der Verwesuna in die Arme." Bei beiden also ift sein Tod Strafe dafür, daß er, der Jude, sich als Gott begrüßen läßt. Damit war aber Petrus seiner Ketten ledig, denn die römischen Beamten, die nun das Land in Verwaltung nahmen, konnten nicht geneigt sein, die pharisäische Politik ihrer entschiedenen Geaner fortzusetzen. Im Bolke freilich hatte die Erneuerung des heidnischen Regiments eine entgegen= gesette Wirkung.

Als auf das jüdische Großkönigtum des Herodes Agrippa, das den Priestern und Pharisäern die größte Ehrerbietung erwiesen hatte, plöglich ein direkt heidnisches Regiment folgte und die Unbeschnittenen ihren Einzug hielten in der Königsburg auf Zion, konnte die Rückwirkung nur die sein, daß die Bevölkerung sich um so enger an ihre nationalen Heiligtumer anschloß. Herodes Agrippa war die christliche Gemeinde von einem charafterlosen und heuchlerischen Gegner erlöft, aber die Herrschaft seiner Freunde, der Pharisäer, wurde im Bolke jett erst recht ausschließlich, da der Kampf gegen die nun= mehr in Kraft tretende römische Verwaltung alle religiösen Leidenschaften entfesselte. Das schwache Regiment des Claudius hatte geduldet, daß Agrippa sich an die National= partei anschloß und die pharisäische Strömung förderte; jett, als man die Zügel wieder straffer anziehen wollte, wurde man mit der Bolkspartei nicht mehr fertig, die Herodes Agrippa hatte übermächtig werden lassen. Als der römische Adler auf der Burg Antonia aufgepflanzt wurde, scharten sich alle patriotischen und gesunden Elemente in neuer Begeisterung um den Tempel und um die Fahne der Pharisäer und verlangten die Entfernung der heid= nischen Feldzeichen. Sollten die Soldaten ihre Adler verleugnen oder die Juden ihr Gesek? Das war eine schwierige Frage und eine Reihe von Konflitten begann. die schließlich mit dem Ausbruch des Krieges endet. Bahlreiche Erscheinungen deuten aber darauf, daß diese Richtung aufs Geset, auf die Erhaltung der Nationalität und der Theokratie, dieser patriotisch=religiöse Geist, auch an der Urgemeinde nicht spurlos vorüberging. Selbst in der Darstellung der Apostelgeschichte erkennt sich noch, daß die Stellung der Apostel act. 21 eine andere ist, als sie act. 11 gewesen war. Auch die Anhänger Jesu hatten dem wach= senden Geist der Gesetzlichkeit ihren Tribut nicht versagen können. In der freien Komposition (Apg. 11) wird dem Petrus durch eine Vision geoffenbart, daß die Speisegesetze nichts seien und der Mensch nicht unrein nennen solle, was Bott geschaffen; Petrus geht ein zu dem Heiden Cornelius. Auch die Brüder sehen ein, daß die Reiden aleichfalls be-

rufen seien zum Reiche Gottes und die Zeit der Speise= aeseke und Reinheitsangst abgetan sei. In grellem Gegensake zu dieser Schilderung erzählt dasselbe Buch (Avg. 21). die Jerusalemiten hätten Anstoß an der Heidenfreundlichkeit des Baulus genommen und an seiner Gesetzesfreiheit, und Paulus soll durch ein improvisiertes Nasiräergelübde ihren Unwillen beschwichtigt haben. Warum vergrat man in den fünfziger Jahren Paulus, was man zuvor Petrus in den dreißiger Jahren gestattet hatte? Es handelt sich hier freilich um Kompositionen des Historifers, aber diesem schwebte doch für die frühere Periode eine freiere Gemeinde vor als die, die er in seiner Quelle für die spätere Zeit bezeugt findet. Ganz mit Recht setzt er voraus, daß sich eine Rückwärtsbewegung in die geschütztere Linie des Gesetzes in der Gemeinde vollzogen habe. Die Bestimmung des Evangeliums auch für die Heiden bestritten die zwölf Apostel so wenig wie die Pharisäer, die Erde und Wasser umzogen, um Proselyten zu machen, aber auch ihre Meinung war, daß sich die Heiden an die jüdische Theokratie anzualiedern und sich ihrem Gesetze zu unterwerfen hätten. Schwierig genug ware es auch für die Gemeinde gewesen, in dieser Zeit des hochgesteigerten Patriotismus die Stellung einzuhalten, die Jesus für seine Berson eingenommen hatte. In einer Zeit, in der die höchsten Interessen des Bater= lands auf dem Spiele stehn, wird es einem Patrioten schwer, zu sagen: "Mein Reich ift nicht von dieser Welt." So sehen wir die Jünger Jesu von der idealen Höhe des Reichsgedankens herabsteigen und Partei ergreifen für ihr Bolk gegen die heidnischen Dränger. Daß dem so war, ergibt eine Bergleichung der Worte und der Stellung Jesu mit dem Standpunkt, auf dem wir jetzt die Urgemeinde gewahren. Nach einer Reihe schlimmer Erfahrungen hatte Jesus schließlich an dem Judentum gezweifelt und dem Heidentum vertraut als dem verlorenen Sohne, der sich wieder zum Vaterhause wenden werde. Für die nationale Sache hatte er nur das fühle Wort: "Wo ein

Nas ist, sammeln sich die Adler" oder das ebenso nüchterne: "Gebet Gott, was Gottes, und dem Kaiser, was des Kaisers ist." Die patriotischen Barteiführer hatte er blinde Blinden= leiter genannt, Schlangen und Otterngezüchte. Diese An= schauungen hatten ohne Zweifel die Jünger unbedingt geteilt und daß ihr Meister unter dem Beifall der Bhariläer war ans Kreuz geschlagen worden, konnte ihre Stellung gegenüber der Nationalpartei nur verschärfen. Auch was sie durch den Pharisäer Saul und den pharisäischen Herodes Narippa erfuhren, war nicht geeignet, sie mit der gesetz= lichen Richtung der Nation auszusöhnen. Allein jest wurde das anders. War es der Einfluß Jakobus' des Gerechten, oder war es der Einfluß der immer höher steigenden natio= nalen Strömung, sicher ift, daß wir seit Unfang der fünf= ziger Jahre nichts mehr von der palästinensischen Gemeinde vernehmen als reaktionäre Proteste gegen die paulinische Besetzesfreiheit. Die Jerusalemiten sind der retardierende Faktor in der Geschichte des apostolischen Zeitalters. Jesus hatte den verlorenen Sohn, das Heidentum, dem jüdischen Mustersohn vorgezogen und die Bettler an den Zäunen den pharisäischen Frommen. Die Passionsgeschichte mildert die Schuld der Römer und legt alle Schuld auf die Schultern des jüdischen Volkes und seiner Priester. die Apokalppse dagegen ift Rom die babylonische Buhlerin. Jerusalem die geliebte, den Heiligen vorbehaltene Stadt. Johannes feit den Tempel, damit er nicht von den Heiden entweiht werde, die Stadt Rom dagegen soll zerstört werden. daß keine Lampe in ihr brennt und kein Laut in ihr ge= hört wird. Die neue Babel soll eine Wohnstätte der Dämonen und Raubvögel werden, dagegen Jerusalem wird neu gebaut in Perlen und Edelstein. Wie hier die Ber= treter der Reichsidee wieder innerhalb des Gegensates der Nationalitäten Stellung nehmen und den Reichsgedanken Jesu gleichsam ins Jüdische zurücküberseten, so wendet die Gemeinde auch zu einer strengeren Beobachtung des Ge= setzes um. Petrus vergißt, daß er mit seinem Meister mit ungewaschenen Händen gespeist, daß er am Sabbat Korn= ähren gedrillt und mit Sündern und Zöllnern au Tisch gelegen, und kehrt, von Jakobus gemahnt, zum Gehorsam gegen die jüdischen Speisegebote und Lebenssatzungen zurück. In denselben Fährten der Gesetzesstrenge wie Betrus und Jakobus begegnen wir dem Apokalnptiker. Auch die Apokalppse steht keineswegs mehr auf der idealen Höhe der ersten Reichspredigt. Jesus hatte gesagt: "Der Acker ist die Welt," Johannes warnt: "Draußen sind die Hunde." Jesus hatte geboten: "Est, was man euch vorsett," Johannes nennt es eine Lehre Bileams, die Kinder Israel zu lehren Gögenopfersleisch zu essen. Jesus hatte gesagt: "Viele werden kommen von Morgen und Abend, von Mitternacht und Mittag und werden zu Tische liegen mit dem Messias, die Kinder Abrahams aber werden hinaus= gestoßen in die Finsternis draußen." Der Apokalyptiker läßt vielmehr die zwölf Stämme zuerst eingehn ins messtanische Reich, sie allein werden gezeichnet mit dem geheimnis= vollen Zeichen der Verstegelten, erst hinter ihnen kommen die Scharen der Heidenchristen, die mit den Blättern des Lebensbaums abgefunden werden, während die Juden= christen die Früchte essen. Unter diesen Umständen ist doch wohl nicht zu leugnen, daß die Gemeinde mit der Zeit hinter den Standpunkt zurückgewichen ist, den Jesus ein= genommen hatte. Entweder alle universalistischen Worte Jesu von der Bestimmung des Evangeliums auch für die Seiden sind spätere Zusätze, wie Baur, Hilgenfeld, Holsten u. a. behaupten, oder aber sie sind echt, dann aber find die Jerusalemiten nicht bestanden in der Freiheit, die Jesus verkündigt hatte, wie ihnen das Paulus im Galater= brief ja auch vorwirft. Nur zweierlei ist möglich: ent= weder die Jerusalemiten haben diese Grundsätze später verleugnet, oder Jesus selbst hat sie gar nicht gehabt, sondern ein sväterer Bauliner hat sie in das Evangelium nachträglich eingetragen. Aber was steht noch fest, wenn Gleich= nisse wie das vom verlornen Sohn, vom barmherzigen

Samariter, von dem Baum, in dem alle Vögel des Himmels nisten, wenn Erzählungen, wie die von den Heilungen am Sabbat, vom Ahrendrillen, Verheiffungen auf die vielen, die kommen werden von Morgen und Mittag, spätere Gin= schübe sind? Dann ist alles problematisch. Dazu kommt ein Zweites: Paulus war doch Universalist; aber wie konnte Baulus sein Evangelium das Evangelium Jesu nennen, wenn er etwas ganz Entgegengesetzes daraus ge= macht hat? Da erscheint es doch viel richtiger, sich an Pauli Zeugnis zu halten, daß auch Petrus von sich aus freie Grundsäke vertrat, wie er sie im Kreise Jesu eingesogen hatte, daß er aber sich dann terrorisieren ließ von den Freunden des Jakobus. Von Petri Seite ist es Heuchelei, wenn er die Berührung mit den Unbeschnittenen scheut, denn er wußte es durch Jesus besser. Christus hatte seine Junger befreit, aber Jakobus hatte sie wieder dem knech= tischen Joch unterworfen.

Wer war nun aber dieser Bruder des Herrn, der eine für die anderen so bedrückende Stellung einnahm? Die höchste Autorität in der Gemeinde zu Jerusalem war in der Zeit, als Paulus seine große Mission in Kleinasien betrieb, nach Gal. 2, 9, nicht bei einem der zwölf Apostel, sondern bei dem Bruder Jesu mit Namen Jakobus. Ja= kobus gehört nach Hases treffendem Ausdruck zu jenen Gestalten der christlichen Urzeit, die sich dem späteren Ur= teil ganz von selbst als Bischöfe darstellten. Als gewalt= tätige Herrennatur tritt er in die evangelische Geschichte ein. Herrisch will er dem älteren Bruder sein Auftreten als Prophet verbieten und ihn nötigenfalls mit Gewalt nach Hause zurückbringen. Als Gewaltherrscher regiert er auch die Jerusalemiten, wie Paulus erfuhr. In der Aufzählung der Säulen der jerusalemitischen Gemeinde Gal. 2, 9 wird Jakobus vor Petrus genannt. Nicht Petrus, sondern Jakobus ist für Paulus die makaebende Verson in Jerusalem. Gal. 2, 12 zeigt Vetrus in Antiochien solche Furcht vor dem Herrenbruder, daß er seine freie Aber=

zeugung verleugnet. Die anglikanischen Theologen und neuerdings auch die altkatholischen pochen deshalb darauf. daß, wenn die alte Kirche ein Papsttum gekannt habe, doch nur ein palästinensischer Bapst, nicht ein römischer bezeugt sei, ein Papst Jakobus und nicht ein Bapst Petrus. Daß Jakobus eine auch historisch bedeutende Persönlichkeit war, beweist die Tatsache, daß der Historiker Josephus in den Antiquitäten XX, 9, 1 seinen Tod verzeichnet hat. In den Zeiten des Domitian war also Jakobus auch in jüdischen Kreisen noch unvergessen. In der Reihe der Galiläer, die einer Erscheinung des Messias gewürdigt wurden, war Jakobus der lette. Die späte Offenbarung zeigt, daß er sich durchaus zögernd verhalten hat. Erst nach der großen Mission der fünfhundert Brüder erschien Christus auch ihm. Der, dessen er sich hatte bemächtigen wollen, als er lebte, bemächtigte sich endlich auch seiner. Strenger Anhänger des Gesetzes blieb Jakobus auch jest und ein Asket im Stil der essenischen Anachoreten. So erklärt es sich, daß Jakobus der Gerechte nach Josephus' Zeugnis bei dem Bolke von Jerusalem in hohem Unsehen stand und als der Hohepriester und Sadduzäer Hannas ber jüngere ihn steinigen ließ, weil die Hannassöhne nicht zugeben konnten, daß ihr Ahnherr den Messias gekreuzigt habe, erhob sich eine allgemeine Klage der Pharisäer über die Untat der Sadduzäer. Männer, "die musterhaft und genau waren in Befolgung des Gesethes", d. h. die Pharisäer waren es nach Josephus, die seinen Tod rächten, indem sie dem neuen Profurator Albinus eine Gesandtschaft bis Alexandrien entgegensendeten, um die Absekung des sadduzäischen Blutrichters zu verlangen. Vom Standpunkt der Pharisäer also war Jakobus kein Berbrecher; am Gesetze hatte er nicht gesündigt; nur die Hannassöhne haßten ihn, weil ihr Ahnherr Jesu zum Kreuze verholfen hatte. Vollends in einer bei Eusebius erhaltenen Stelle des Hegesipp wird Jakobus als strenger Asket und Büßer, als driftlicher Essäer geschildert. "In Bereinigung," sagt

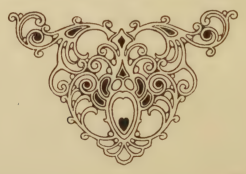
Hegesipp, "mit den Aposteln übernahm die Leitung der Gemeinde der Bruder des Herrn, Jakobus, der zur Unter= scheidung von vielen anderen Männern gleichen Namens von den Zeiten des Herrn bis auf uns, der Gerechte ge= nannt worden ist. Dieser war schon von Mutterleib heilig. Er trank weder Wein noch sonst ein geistiges Getränke, noch aß er etwas aus dem Tierreich. Ein Schermesser kam nie auf seinen Kopf, er salbte sich weder mit Öl, noch nahm er ein Bad. Ihm allein war es verstattet, in das Heilige einzugehn. Denn er trug fein wollenes, sondern ein lei= nenes Gewand. Er ging allein in den Tempel, wo man ihn auf den Knien liegend und Gott um Vergebung flehend finden konnte. Weil er immer auf den Knien lag und so zu Gott betete für das Volk um Vergebung, wurden seine Knie dickhäutig wie die eines Kamels. Wegen seiner außerordentlichen Gerechtigkeit wurde er der Ge= rechte genannt und Oblias, d. h. Umzäunung des Volkes und Gerechtigkeit, wie die Propheten von ihm anzeigen." Natürlich ist dieses Bild sagenhaft. Daß ein Mann, der nicht Priester, ja nicht einmal aus dem Stamme Levi war, das Allerheiligste hätte betreten dürfen, ist durchaus un= wahrscheinlich. Nicht einmal in den Vorhof der Priester hätte man ihn eingelassen. Dieser Zug steht durchaus auf einer Linie mit der bekannten Erzählung des Volnkrates von Ephesus, Johannes habe das hohepriesterliche Goldblech getragen. Bald Jakobus, bald Johannes schrieb die spätere driftliche Sage solche hohepriesterliche Privilegien zu. Aber die Tatsache steht darum nicht minder fest, daß man im folgenden Jahrhundert an Jakobus zurückdachte als an einen Volksheiligen von streng alttestamentlicher Haltung gleich dem Täufer der Synoptifer oder dem Essäer Banus, dem Lehrer des Josephus. Mit diesen Asketen hat er mehr gemein als mit Jesus, dem messianischen Bräutigam. Diesen Gegensatz der beiden Brüder scheint auch Hegesipp im Auge gehabt zu haben, wenn er sagt, Jakobus habe Oblias ge= heißen "wie die Bropheten anzeigen". Da mit diesem

Ritat offenbar Sach. 11, 7 gemeint ift, wo von dem Stabe Huld und dem Stabe Choblim (Oblias) die Rede, so erschien mithin Jakobus einem späteren Geschlechte als der zweite Stab, durch den Jehova seine Herde hütete. Jesus war der Stab Huld gewesen, der durch Liebe die Schafe zusammenführte, Jakobus ist der Stab Umzäunung, der sie in dem Pferch des Gesetzes zusammenhält1). Immer= hin liegt in der Anwendung dieses Prophetenworts auf die beiden Brüder eine Art von Gleichstellung, und es dämmert in diesem Worte Hegesipps eine höchst merkwürdige Erinnerung daran, wie man im Kreise der Juden= chriften die beiden Brüder nahezu gleich stellte. diese zwei Stäbe hat Gott die dristliche Herde geweidet und zusammengehalten. Wir haben es also hier mit einem Christentum zu tun, das aus den Vorstellungen des Juden= tums sich noch nicht herausgearbeitet hat, und damit er= flärt sich auch, was Josephus erzählt, daß Jakobus bei dem Volke von Jerusalem in größtem Ansehen gestanden habe. Sind manche Züge des Bildes sagenhaft, so lebte Jakobus doch im zweiten Jahrhundert ziemlich übereinstimmend in der Erinnerung der Gemeinde als der Ge= rechte im judischen, nicht im dristlichen Sinne. Als Gönner von Nasiräergelübden führt auch die Apostelgeschichte, die einem ganz anderen Kreise als Hegesipp angehört, Jakobus uns vor. Er ermahnt Baulus ein Nasiräergelübde über sich zu nehmen und die Kosten für vier arme Nasiräer zu bestreiten, die die Opfer nicht aufbrachten. So hat es guten Grund, wenn gerade Jakobus und nicht irgendein anderer von den schroffen Judenchristen als ihr Ideal verehrt ward. Selbst die Vorstellung, daß der Vorsteher der Christengemeinde Jerusalems als jüdischer Büßer lebte, dürfte bei der übereinstimmung der Tradition nicht gang abzuweisen sein. Jedenfalls stimmen historische und sagen-

<sup>1)</sup> Bgl. Hitzig zu der Stelle. Kleiner Popheten. 3. Auflage. S. 375.

hafte Nachrichten in einem Zwiefachen überein. Ginmal darin, daß die gewaltige Persönlichkeit des Herrenbruders bald den Apostelkreis sich unterwarf und die höchste Autorität nicht mehr bei dem hin= und herschwankenden "Felsen" war, sondern bei einem Manne, der zu Lebzeiten Jesu unter die Gegner seines messianischen Auftretens gehört hatte und von dem Jesus, seine Anschläge zurückweisend, gesprochen hatte: "Wer find meine Brüder?" Sodann darin, daß dieser Bruder des Herrn mit großer Entschieden= heit dafür eintrat, daß die Erscheinung des Messias auf Erden die Bflichten gegen das Geset nicht aufgehoben, sondern sie im Gegenteil verschärft habe. Das gesteigerte religiöse Leben sollte sich erweisen in gesteigerter Gesetzlich= feit. "Je frömmer wir sind," sagten die Judenchriften, "um so punktlicher muffen wir das Gesetz erfüllen." Die Lehre von einem Gottesreich, das inwendig in uns ist und in der Liebe zum Bater besteht, war damit nicht aufgehoben, aber beides schien nebeneinander bestehen zu können, die Erfüllung der äußeren Gesetzespflichten und die Pflege jener inneren Welt, in der Jesus allein das Himmel=reich hatte sehen wollen. Dennoch war das ein Zurück= weichen hinter die Linie, die der Jüngerkreis zu Jesu Lebzeiten schon erreicht hatte, als Jesus lehrte, daß das Reich Gottes in der Verfassung der Gemüter bestehe und nicht in äußeren Gebräuchen und sich seiner Freiheit bediente, mochten die Pharisäer sich ärgern oder nicht. "Selig ist, der sich nicht an mir ärgert!" sagte er auch zu den fastenden Johannisjungern. Gine Gemeinde, die ein Vorsteher wie Jakobus repräsentierte, zog dann aber auch ähnliche Elemente aus dem Judentum an sich. So redet Paulus von nebenher eingeschlichenen falschen Brüdern, von Pareisakten, von Pharifäern, die sich für Christen ausgeben. Da sie mit der Gemeinde die Erwartung des Messias teilten, hielten sie sich für Christen, während sie ihrer innersten Gesinnung nach doch nur Fanatiker des Gesethes waren, neben hereingekommene falsche Brüder.

Solange der Tempel stand, war er auch für die Gemeinde Jerusalems ihr Heiliatum. Bei einem Besuche desselben wurde Jakobus erschlagen. Auch Betrus und Johannes, kaum dem Gefängnis entronnen, wenden, laut der Apostel= aeschichte, sofort nach dem Tempel ihre Schritte. Jünger sprechen ihre Gebete, das Angesicht gewendet gegen das Heiligtum. Die Propheten zu Antiochien dienen dem Herrn mit Fasten und dann vornehmlich spricht der Geist sie an. Die auswärtigen Brüder ziehen wie andere Juden zu den Festen nach Jerusalem, sie lassen ihre Haare wachsen aum Opfer für den Herrn und sie beschneiden nicht nur ihre eigenen Kinder, sondern auch die Proselyten, die sie für Jesus gewonnen haben. Mit heidnisch Lebenden zu Tisch zu liegen, verträgt ihr Gewissen nicht, ein Beweis, daß trotz Jesu Vorbild und Petri Nachfolge die Speise= gebote wieder zur Geltung gekommen sind. Auch die Feier der jüdischen Feste und Bräuche üben sie nicht nur selbst, sondern verlangen sie auch von den bekehrten Heiden. So darf es uns nicht wundern, daß die heidnischen Historiker die neue Sette den Juden zurechnen und bei den zum Christentum bekehrten Römern von einem "leben nach jüdischer Weise" reden. Eben diese Gesetzesstrenge ver= schafft ihnen in Jerusalem wieder einige Gunft. Sie selbst aber sind geneiat, alle, die an die Nähe des Reichs glauben, für ihre Verbündeten zu halten. Wenn Jakobus bei Bauli Besuch in Jerusalem am Pfingstfeste 59 hinweist auf die Myriaden, die alle Anhänger Christi seien, so sind diese Zehntausende Volksgenossen, die den Messias erwarten, aber von der Lehre Jesu wenig genug wissen mochten. Dieses Christentum war nur noch ein aufgehobenes Moment in der allgemeinen Schwärmerei. Gerade aber, weil das Christentum wieder mit der Nation Fühlung gewonnen hatte, war es auch zum Gesetze zurückgekehrt. wünschenswert gewesen ware, daß die Urgemeinde minder gah an der Kontinuität der alttestamentlichen Entwicklung festgehalten hätte, darüber ist man von alters her verschiedener Ansicht gewesen. Baulus hat es ja gewünscht, aber er selbst hat es doch noch erfahren, daß das Gesetz der festeste Damm gegen die heidnische Ungebundenheit und Buchtlosigkeit war, die in Gemeinden mit überwiegend heidnischen Brüdern, wie in Korinth, sicher viel größer gewesen ist, als in Gemeinden wie der von Jerusalem, die vornehmlich aus Juden bestand, die von Jugend auf unter dem Gesetze lebten. Ebenso aber bildeten die massiveren hebräischen Vorstellungen ein erwünschtes Gegengewicht gegen die platonischen Luftgebilde, mit denen die hellenische Gnosis die Kirche überflutete. Wenn Gott zwei Richtungen set, weiß er auch warum, auch wenn jede in der anderen nur ein Hindernis des Gottesreiches sieht. Auch ist da= gesorat, daß die Bäume nicht in den Himmel für wachsen. Während sich in Palästina der Anhang Jesu zum Gesetze zurückwandte, war bereits unter den Heiden, die das Gesetz nicht hatten, eine Heidenkirche erwachsen.



## Die ersten christlichen Schriften

us der ersten Periode der christlichen Kirche sind uns nur zwei Schriften bekannt, aber auch diese sind uns nicht in ihrer ursprüngs lichen Gestalt erhalten. Der Versuch konnte nicht ausbleiben, die herrlichen Worte des

Meisters zu sammeln; so entstand die Spruchsammlung, die die Aberlieferung dem Zöllner Matthäus zuschreibt. Aber auch die Geschichte Jesu und seiner Wunder wurde zur Erbauung der Gemeinde und als Anweisung für die Verfündigung der Evangelisten aufgezeichnet, der überlieferung nach durch den Wanderlehrer Johannes Markus, der sich dabei an die Erzählungen des Petrus angeschlossen haben soll. Daß Betrus tatsächlich in der Schrift des Markus im Mittelpunkt der Erzählung von den Jüngern steht (1, 30 f.; 10, 28; 11, 21; 16, 7 u. ff.), bestätigt die Glaubwürdigkeit dieser Tradition. Der erste Sammler der Sprüche des Herrn, der Zöllner Matthäus, wird Markus 2, 14 unter dem Namen Levi erwähnt. Jesus sieht ihn an der Zollstätte sigen und fordert ihn auf, sich ihm anzuschließen. Es folgt dann eine Art von Abschiedsfest, bei dem Jesus mit vielen Zöllnern zusammen tafelt. Auch dieser über= lieferung stehen keinerlei Bedenken entgegen, denn Kapernaum lag an der Karawanenstraße von Ptolemais nach Damas= tus und die Schiffe, die in Kapernaum anlegten, hatten dem Tetrarchen Antivas Roll zu entrichten. Nach der Beschreibung der Funktionen eines Zöllners, die wir aus

dem Altertum besitzen, hatte ein solcher täglich an der Zolltafel und in der Berrechnung der Eingänge seine Schreibe= funst zu üben. Wenn Matthäus also schreibkundig war. ist es gar nicht ausgeschlossen, daß er schon zu Lebzeiten Jesu solche Worte, die ihn im Innersten getroffen hatten, aufschrieb. Es wäre sogar zu verwundern, wenn ein des Schreibens so gewohnter Jünger das unterlassen hätte. Man mag die Gedächtniskraft des gemeinen Mannes noch so hoch anschlagen, die wunderbar ergreifende Wiedergabe der Redestücke, der Parabeln und Gleichnisse legt doch nahe, an rechtzeitige schriftliche Fixierung zu denken. Mit der Lehrweise der Rabbinen, die den Schülern ihre Gesetzes= erläuterungen wörtlich einprägten, hat Jesu Verkehr mit den Jüngern so wenig Ahnlichkeit, daß man sich auf sie nicht berufen kann. Das Buch des Matthäus, das um die Mitte des zweiten Jahrhunderts Bischof Papias von Hierapolis unter dem Namen "Sprüche des Herrn" kannte und Matthäus zuschreibt, kann recht wohl in seinen ersten Anfängen auf Aufzeichnungen beruhen, die Matthäus schon zu Lebzeiten Jesu machte; so erklärt sich auch am leichtesten, daß es wesentlich nur Worte Jesu und diese in aramäischer Sprache enthielt. Daß diese Sammlung ständig erweitert. teilweise umgearbeitet, schließlich auch mit viel jüngeren Erzeugnissen bereichert wurde, ist natürlich nicht aus= geschlossen, aber ein Grund, die Nachricht des Papias selbst anzuzweifeln, liegt nicht vor. Daß Papias seine Nachrichten über die andere Grundschrift, die des Markus. als Bericht eines der Alten, des "Presbyters", gibt, schließt nicht aus, daß er das Buch des Markus, das er eingehend fritisiert, auch selbst kannte. Den Bericht des Pavias über Matthäus aber führt Eusebius nicht auf ein Hörensagen. sondern einfach auf des Papias Zeugnis zurück, und dieses Zeugnis ist völlig klar und auf Grund eigener Bekannt= schaft mit dem Buche ausgestellt. Neben der Geschichts= quelle wird eine eigene Quelle für Sprüche und Reden auch von allen Forschern angenommen. Dennoch kann

unser Matthäusevangelium dieses hebräische Buch nicht sein. Unser Matthäus ist keine Spruchsammlung und keine übersekung aus dem Aramäischen, sondern war von Haus aus ein ariecisch geschriebenes Evangelium. Auch der Markus, den Papias kannte, ist nach seiner Beschreibung nicht identisch mit dem unsern, da Papias Mangel an Ordnung an ihm rügt, dagegen seine Bollständigkeit lobt. Unser Markus hat im Gegenteil von allen Evangelien die beste Ordnung und den unvollständigsten Text; beide Merkmale treffen mithin auf unser zweites Evangelium nicht zu. Sind also unsere beiden ersten Evangelien mit den zwei Schriften. die Papias kannte, nicht identisch, so tragen sie darum ihren Namen dennoch nicht ohne Grund und sind nicht ohne solchen im neutestamentlichen Kanon als die ältesten vorangestellt. Unser Matthäus hat die Spruchsammlung des Apostels in sich aufgenommen und unser Martus ist ein Auszug aus der Schrift des Johannes Markus. Sie find das Evangelium nicht von, sondern "nach Matthäus und Markus" und so bezeichnen sie sich selbst.

In seinem Buche "Erklärung der Herrenworte" berichtete Pavias. Matthäus habe die Sprüche Jesu in hebräischer Sprache aufgezeichnet, und übersett habe sie ein jeder so gut er es vermochte. (Eusebius, K. G. III; 39. 16.) Der ursprüngliche Matthäus bot also die Sprüche des Herrn, die Logia dar, und diese in aramäischer Sprache, da Matthäus sie für die Christen Palästinas zu= sammengestellt hatte. Unser erster Evangelist enthält diese Sprüche in größeren Reden vereinigt, Lukas verteilt sie auf bestimmte historische Situationen, bei denen sie ge= halten worden sein sollen. Es läge nun nahe, die Spruch= sammlung des Matthäus in dem nach ihm genannten Evangelium in ihrer ursprünglichen Form zu suchen. Wenn der erste Evangelist die Spruchsammlung einfach in sein Evangelium eingeschaltet hätte, so könnten wir dieselbe rekonstruieren, indem wir die Redestücke des Matthäus qu= sammenfügten und den Erzählungsstoff ausschieden. Matthäus

Rap. 5-7, 10-13 und Kap. 23-25 wären dann im wesentlichen die Logia des Matthäus, die Papias kannte. Allein, stellen wir diese Partien zusammen, so erhalten wir ein unmögliches Buch. Dasselbe gäbe eine Samm-lung von Sprüchen ohne Erklärung ihrer Veranlassung, ihres Awecks, ihrer Objekte und ohne inneren Zusammen= Auch die künstliche Ordnung, in die wir bei Matthäus die Herrenworte gefügt finden, spricht dagegen, daß das die Aufzeichnungen des Zöllners Levi seien. Wie die Erzählungen, die nicht zur Spruchsammlung gehörten, im ersten Evangelium nach der heiligen Dreis oder Behnoder Siebenzahl zusammengeordnet sind, so auch die Sprüche. Derselbe Verehrer der rabbinischen Zahlenlehre. der über die dreimal vierzehn Generationen des Stamm= baums Jesu reflektiert, der just drei Versuchungen in der Buste, drei Versuchungen in Gethsemane und gerade gehn Wunder Jesu berichtet, hat auch in den Sprüchen sieben Seligpreisungen, sieben Weheruse, sieben Vitten des Vater= unsers herausgeklügelt. Schon diese Rolle, die die be= deutungsvolle Zahl sowohl bei den Erzählungen wie bei den Sprüchen spielt, ist ein Beweis, daß diese Ordnung vom Redaktor herrührt und nicht den ursprünglichen Aufzeichnungen des Matthäus eignete. Diese Weise, den Stoff nach heiligen Zahlen zu ordnen, verrät einen Rabbi, nicht einen Zöllner. Da die Bergrede sowohl bei Matthäus wie bei Lukas mit Seligpreisungen beginnt und mit dem Bleichnisse von zweierlei Hausbau abschließt, nimmt man wohl mit Recht an, daß für diese Sprüche beide Evan= gelisten eine gemeinsame Quelle benutten. Gine zeitweilige Abereinstimmung in der Reihenfolge der Redestücke bei Matthäus und Lukas ist auch sonst nachweisbar, aber sie ist doch nicht so durchgreifend, und die übereinstimmenden Kettenstücke sind zu kurz, um danach die ursprüngliche Spruchquelle zu rekonstruieren. Die Tatsache beweist nur, daß unser Matthäus und Lukas beide dieselbe Spruch= sammlung benutten, mit den Kunstbauten des ersten

Evangelisten deckte sich aber diese Quelle nicht. Das dritte Evangelium, das die einzelnen Sprüche lose an gegebene Situationen anknüpft, sest eine weniger fest gefügte Form der Spruchquelle voraus und steht eben darum dem ursprünglichen Buche des Matthäus näher. Ein unmittelbarer Schüler Jesu würde nicht so frei über die Worte des Meisters versügt haben, wie dieser rabbinische Zahlen= symboliker. Für den Jünger Matthäus war das Natür= liche, die Worte seines Meisters einfach so niederzuschreiben. wie Jesus sie gesprochen hatte und wie sie sich seinem Bedächtnis darboten, nicht aber sie nach der heiligen Dreis. Sieben= und Zehnzahl zusammen zu fünsteln. Daraus folgt, daß unser Matthäus zwar den Inhalt der ursprüng= lichen Sammlung in erfreulicher Bollständigkeit darbietet, aber nicht in der ursprünglichen Lagerung. Lukas, der die aleiche alte Sammlung benutte, ist von solchen Redat= tionsfünsten frei. Mit einem einfachen: "Jesus aber sprach," gibt er, was die ursprüngliche Spruchsammlung enthielt, und mit der stereotypen Formel: "Nachdem Jesus solche Worte gesprochen hatte," kehrt er zur Erzählung der historischen Grundschrift zurück. Was zwischen beiden Formeln steht, darf in der Regel als Teil der Spruch= sammlung gelten. Matthäus baut daraus eine Rede, während Lukas die Worte an bestimmte Situationen anschließt, in denen er den Anlaß zu der betreffenden Rede vermutete. Beide Evangelisten fanden beispielsweise das Vaterunser in der Logiasammlung des Zöllners. Es stand da, freilich nicht in der gegenwärtigen Form, unter den Sprüchen Jesu. Der erste Evangelist verleibt es seiner Bergpredigt ein, der dritte läßt die Junger ihrem Meister erzählen, die Johannesjunger besäßen ein gemeinsames Gebet, worauf Jesus ihren Wunsch erfüllt, sie auch ein solches zu lehren. Lukas gibt also die Veranlassung; das erste Evangelium verleibt die Bitten seiner Bergrede ein, obwohl das Vaterunser schwerlich Teil einer größeren Volksrede war, sondern dem intimen Unterrichte des engeren

Areises entstammt, wie Lukus annimmt. So nimmt Lukas 14. 7 die Unbescheidenheit von Tischgenossen zum Anlaß von Jesu Rede über die Bescheidenheit. In ähnlicher Weise soll die Vergleichung der Pharisäer mit Gefäßen, die nur von außen rein sind (Luk. 11, 37), durch ein Gastmahl veranlagt sein. Solche Motivierungen sind eigene Erfindung des dritten Evangelisten, daß aber auch die alte Spruchsammlung gelegentlich Anlässe der Reden kurz mitteilte, erkennen wir daran, daß der dritte Evangelist zuweilen zwei Motivierungen darbietet, von denen eine seiner Quelle angehörte, nur daß er sie überssah und deshalb eine zweite hinzusügte. Lukas 10, 25 verlegt das Wort über das größte Gebot auf die lette Reise Jesu, wenn er aber dasselbe einleitet: "Da erhob sich ein Schriftgelehrter, um ihn zu versuchen," so befinden wir uns in der Synagoge, wohin die ursprüngliche Quelle ohne Zweifel viel richtiger die gelehrte Erörterung über die Rangordnung der Gebote verlegt hatte, und nicht auf der Wanderung nach Jerusalem. Die weitläufige Moti-vierung der Rede Jesu über den Täuser (Luk. 7, 18) lesen wir viel fürzer bei Matthäus 11, 2, und diese fürzere Form ist offenbar die der Spruchsammlung, die dann der dritte Evangelist paraphrasiert. Danach ist wahrscheinlich. daß schon die ursprünglichen Aufzeichnungen des Zöllners zuweilen kurze Motivierungen hatten, etwa wie wir in Gedichtsammlungen lesen: "Als er sie gesehen", "auf der Reise", "als er zu sterben meinte" und dergleichen. Solche orientierende Einleitungen haben wir Matthäus 11, 20: "Da hob er an die Städte zu schelten, in denen seine meisten Wundertaten geschehen waren," oder: "Da traten seine Jünger zu ihm und er tat seinen Mund auf und lehrte sie." Aber kurze Bemerkungen zur Drientierung machen das ursprüngliche Buch des Matthäus noch nicht zu einem Evangelium und brauchten Papias nicht zu hindern, es als Spruchsammlung zu bezeichnen. Jesu Worte über Bethsaida und Chorazin oder die Rede über

die geopserten Galiläer und den Turm von Silogh, sind offenbar in einer äußerst prägnanten historischen Situation gesprochen. Hätte die ursprüngliche Spruchsammlung auch Erzählungen geben wollen, so war hier dazu der dringendste Anlaß; aber wir haben diese rätselhaften Worte ohne jede geschichtliche Erläuterung. Ebenso abrupt steht bei Lukas 19. 12 das Gleichnis von dem Großen, der verreift, um ein Königreich zu gewinnen, seine Untertanen aber schicken hinter ihm her und sagen: "Wir wollen nicht, daß dieser über uns herrsche." Aus dieser Art der Mitteilung erfahren wir nicht, daß hier Archelaus, der Sohn des Herodes, aemeint ist, der vor dem Kaiser in Rom eine solche Deputation aus der Heimat erlebte, die sich seine Ernennung verbat. Erst aus Josephus läßt sich erkennen, was eigentlich Jesus im Auge hatte. Erzählungen wollte der Sammler der Sprüche also überhaupt nicht geben. Er verzichtet auf solche sogar da, wo sie zum Verständnis seiner Sprüche bringend nötig wären. Man wird darum besser bei dem Reugnis des Pavias stehen bleiben, daß das Buch des Matthäus nur Sprüche enthielt, das des Markus sowohl das von Jesus Gesprochene als seine Taten. Die Aus= sage eines Mannes, der beide Bücher kannte, wiegt schwerer als die scharssinnigsten Kombinationen, die wir aus einem trümmerhaften Material aufbauen mögen. Die Absicht des Matthäus war es also auch nicht, die Geschichte Jesu zu schreiben, sondern Jesu Worte zu überliefern, wobei er nur ausnahmsweise die Situation mitteilt, in der sie gesprochen wurden.

Man hat neuerdings versucht, durch Zusammenrücken derjenigen Stücke, die unserem Markus sehlen, aber Matthäus und Lukas gemeinsam sind, die älteste Spruchsquelle zu gewinnen. Aber man erhält so doch nur eine Spruchsammlung, untermischt mit einem halben Dugend Geschichten, die ohne erkennbares Prinzip ausgewählt wären und denen zum Charakter eines wirklichen Evanzgeliums sogar die Passion Jesu sehlt. Daß dieses zus

sammenhanaslose Konglomerat die welthistorische Urkunde gewesen sein soll, deren Verbreitung die Kirche begründete, ist schwer zu glauben. Da unser kanonischer Markus nur ein Exzerpt eines ausführlicheren Buches ist, liegt es näher, in den ihm fehlenden Erzählungen eben die von ihm über= gegangenen Teile des Urmarkus zu sehen und die Masse der Sprüche der ursprünglichen Sammlung des Zöllners zuzuweisen, die nach Papias nicht eine Mischung von Ge= schichten und Sprüchen war, sondern eine Kollektion von Herrenworten. Die Umformung der aramäischen Worte Jesu in die griechischen Reden unseres Matthäus wird dann nicht die gelehrte Arbeit eines Abersetzers gewesen sein, sondern sie kam so zustande, wie Papias voraussett, daß für die Auslegung im Gottesdienst der griechischen Ge= meinden jeder die aramäischen Spruche nach Vermögen dol= metschte, wobei der schlagendere Ausdruck den minder auten im Lauf der Zeit verdrängte, so daß die nach langem Gebrauch üblich gewordene Form für den im zweiten Jahrhundert schreibenden Evangelisten bereits feststand. Die übersetzung war nicht ein gelehrtes Werk, auf einen Sitz gefertigt, sondern ein Produkt gemeinsamer Erbauung, wie Papias ausdrücklich angibt. Die sämtlichen kanonischen Be= arbeitungen beider Grundschriften nehmen bereits auf die Berftörung Jerusalems Bezug. In einer so langen Zwischen= zeit haben natürlich auch die Sprüche Jesu mancherlei Um= bildungen erlitten, wie bei der Besprechung der einzelnen Evangelien wird nachzuweisen sein. Der Inhalt des über= lieferten ist aber um so sicherer echt, je weniger die Mög= lichkeit vorliegt, daß ein Zöllner wie Matthäus, oder ein Fischer wie Petrus so Gewaltiges aus eigenen Mitteln könne erzeugt haben. Unter diesen Umständen bleibt man am besten bei dem Zeugnis des Papias stehen, der die Spruchsammlung des Matthäus und das ursprüngliche Buch des Markus noch besaß und klipp und klar bezeugt, daß wir die Sprüche Jesu dem Matthäus verdanken, Markus dagegen, im Unterschied von Matthäus, außer den Reden

Jesu, auch seine Taten berichtete. Die Aufzeichnungen, die Matthäus aus der Erinnerung und teilweise vielleicht auf Grund sofortiger Niederschriften machte, boten also wesentlich die Herrenworte. Der Anlaß derselben war nur selten und dann ganz kurz beigefügt. Es lag zu weiteren Mitteilungen auch kein zwingender Grund vor, da die Leute, für die er schrieb, über die Anlässe der Reden noch selbst Bescheid wußten. Die kanonischen Evangelisten im zweiten Jahrhundert waren dagegen auf ihre eigenen Bermutungen angewiesen, die nicht immer untereinander zusammenstimmen.

Wenn wir nun die Spruchweisheit Jesu charakteri= sieren sollen, so mussen wir alle in den Synoptikern ent= haltenen Sprüche Jesu beiziehen, denn die Sonderung, was der Spruchsammlung angehörte, was nicht, müßte sich in eine Menge von Einzeluntersuchungen zersplittern, die hier nicht am Plate sind und schließlich doch zu keinem un= widersprochenen Ergebnis führen würden. Gine welt= geschichtliche Wirkung ist von diesem Büchlein ausgegangen, worauf beruht sie? Zunächst wohl auf der inneren Einheit und Geschlossenheit der Weltanschauung in einer Zeit der Stepsis und der religiösen Ratlosigkeit. Evangelium war das, was sein Name besagte, eine frohe Botschaft für die Beladenen und Geängsteten, für die Guchenden und Ratlosen. Der feste Glaube an die absolute Herrschaft Gottes, an die Allmacht seines Willens, und anderseits die gehorsame Ergebung vonseiten des Kindes in die Ordnungen des Vaters, sind die beiden Pole der Weltanschauung Jesu. Den Bürger des neuen Reiches erkennt man an der Demut, am gläubigen Gebet, an der Liebe und der Bereitwilligkeit, alle Kränkungen zu vergeben, an dem Verzicht auf den Kampf ums Recht und um das eigene Gut und an der Bereitwilligkeit zu tragen und zu leiden, was der Bater im Himmel ihm auferlegt hat. Das alles fließt mit Notwendiakeit aus dem Glauben an den von Jesus verfündeten himmlischen Vater. Auf der Gelbst=

verständlichkeit aller dieser Gebote beruht die Stokkraft und die Widerstandskraft der neuen Religion. Nichts kann das Kind irre machen an seinem Vater im Himmel. Er gibt Gutes denen, die ihn darum bitten, und weiß, was seine Kinder täglich bedürfen. Daß wir Kinder sind des Vaters im Himmel und was wir als Kinder von ihm erwarten dürfen, welches unsere Kindespflichten gegen ihn sind, das ift die religiöse Grundstimmung des neuen Glaubens, der uns die zuvor fremde Welt zum Baterhaus, die zuvor feindliche Menschheit zu Brüdern und Schwestern gemacht hat. Der zornige Gott der Juden mit seinem unerfüllbaren Besetze, die selbst unsittlichen und unglücklichen Götter der Heiden, boten keinen Halt und keinen Trost in dieser Welt voll schmerzlicher übel und unheimlicher Rätsel; aus diesen Schrecken erlöste allein Jesu Wort: Gott ist dein Vater, du bist sein Kind und die Welt ist dein Vaterhaus; in ihm kann dir nichts widerfahren, was dir nicht zum Heile diente. Durch all die Schrecken des Daseins, vor denen der Heide sein Leben lang zittert, geht das Kind Gottes an der Hand seines Baters einem lichten Ziele entgegen, das war die überzeugung, die Jesus den Seinen eingeflößt hat. Sie nennen sich Erlöste, denn aus der Nacht kamen sie zum Licht. Die Welt ist das Reich der Dämonen, wer aber Gott zum Bater hat, steht in sicherer Sut. Daß diese religiösen Anschauungen den Seelen mehr Trost boten als das in äußeren Formen erstarrte Judentum und die heidnische, dem Spotte der Philosophen und Komödien= dichter verfallene Götterwelt, ist leicht zu verstehen. Irregeworden an den alten Mythen, geschreckt von unheimlichen Mächten, an denen sie nicht zweifelten, retteten sich die religiösen Naturen in diese Anschauungen, die ihnen Frieden, Sicherheit und einen Glauben boten, an den sie auch wirklich glauben konnten. Wenn wir diese Grundgedanken der Spruchsammlung abgrenzen von den später erwachsenen oder auch nur in das Evangelium eingeschalteten eschato= logischen Stücken, so gewinnt die Lehre Jesu eine Gestalt,

die nicht mehr spezifisch jüdisch ist. In dieser ursprüng= lichen Sammlung spielten die apokalyptischen Elemente keineswegs die große Rolle, die sie in der Erwartung der Jünger Jesu gewannen, die, aufgeregt von dem langen Warten auf seine Wiederkehr, in endlosen Variationen gerade die apokalyptische Seite vorzugsweise betont und verbreitert haben. Solange er selbst da war, redete Jesus sicher nicht so oft und aussührlich von seiner Wiederkunft. Jesu Sprüche verweisen uns nicht in eine kommende Wunderzeit, sondern sie dienen zur Drientierung der Seele über ihr Verhältnis zu Gott und weisen ihr ihre sichere Stelle in Gottes freundlich behüteter, gegenwärtiger Welt an. Die Menschen wußten nicht ein noch aus im Universum, sie wußten auch nicht, was sie mit sich anfangen sollten, sie seufzten mit Pilatus: "Was ist Wahrheit?" Jesus löste ihnen das Welträtsel mit der Lehre, die Welt ist das Haus deines Vaters, du bist der Sohn des Hauses, halte also die Hausordnung und diese Hausordnung ist das Gesetz der Liebe. Liebe den Hausvater und liebe die anderen Bewohner, denn sie sind deine Brüder. Die Menschheit ist die Familie desselben Vaters. Das war das Christentum Christi im Unterschied von dem Christen= tum der ersten Christen, die alles auf das Endgericht bezogen und so die Lehren ihres Meisters mehr als er selbst mit apokalpptischen jüdischen Elementen ausstatteten. ihrer echten Form war die Spruchsammlung ein Brevier für die Erlöften, ein Wegweiser für die Suchenden, ein Kompendium einer neuen Weltanschauung, das der Seele Auskunft gab über das Woher und Wohin? Die Welt war hier kein Rätsel mehr. Wer die Lebensstimmung in sich aufgenommen hatte, die die Spruchsammlung atmet, der war erlöst von dem alten Druck, gerettet von den Schrecken der Dämonen. Die Erlöften, die Geretteten nannten sich die Gläubigen selbst. Dieses Gefühl war es, das die Seelen so bealuctte, daß sie freudig für diesen Glauben starben und ohne dasselbe würden sie auch nicht an Jesu

Wiederfunft geglaubt haben. Daß der Erfolg dieses Büchleins unter den Juden der Diaspora unvergleichlich größer war als unter denen des heiligen Landes, ist er= klärlich, da die Diasporajuden an dem Tempeldienste und den nationalen Formen weniger Interesse nahmen als an dem religiösen Geifte der Schrift. Bor allem aber fiel dieses Evangelium wie eine Botschaft vom Himmel in die weit verbreitete Welt der Proselnten, die zum Judentum hielten, nicht aus Begeisterung für Beschneidung und Speisegesete, sondern weil ihnen der Gott des Alten Testaments, weil ihnen Propheten und Psalmisten Trost gespendet und ihnen das Herz abgewonnen hatten. Sie fanden in den Sprüchen Jesu das, was sie von Anfang an gesucht. So kam es, daß gerade die Proselyten der Synagoge in Masse zu den Christen übergingen. Die Synagoge verlor mit einem Schlage die Schar ihrer gläubigen Hellenen, die sie in langer Missionsarbeit gewonnen hatte, und diese Schar zählte nach Hunderttausenden. Eine Gemeinde des vergeistigten Judentums war schon seit Generationen erwachsen. Sie wurde jest Kirche Christi.

Die Wirkung erbaulicher Schriften hängt nicht zu kleinem Teile von ihrer Form ab. Auch in dieser Beziehung haben die Sprüche Jesu die Probe bestanden, obgleich sie nur in Trümmern und oft nur in willkürlichen Kombinationen den folgenden Generationen überliesert worden sind. Eine ähnliche Popularität hat keine Schrift der Weltliteratur durch bald zwei Jahrtausende behauptet wie die Spruchsammlung des Matthäus. Man hat ganz richtig gesagt, der Zauber der Worte Jesu beruhe auf ihrer Anschaulichkeit. Diese Sprüche ergehen sich nie in Allzgemeinheiten, sondern Jesu Rede ist stetskonkret. "Jesus redet nicht vom irdischen Sorgen überhaupt, sondern von der Sorge für Nahrung und Kleidung, nicht von Liebes-

<sup>1)</sup> B. Weiß, Das Leben Jesu. 1. 790; Johannes Weiß, Die Schriften des Neuen Testaments, S. 54 sf.; Otto Frommel, Die Poesse des Evangeliums Jesu. S. 113.

erweisungen im allgemeinen, sondern vom Grüßen und Leihen; und vom Trunk kalten Wassers, den man dem anderen reicht; er redet nicht von Menschen, die sich im irdischen Leben gleichstehn, sondern er nennt die, welche auf einem Acker arbeiten und in einer Mühle mahlen; er spricht nicht von Familiengliedern, sondern er zählt sie auf, Bater und Sohn, Mutter und Tochter, Schnur und Schwieger; er redet nicht von Besit, sondern von Schätzen, die Motten und Rost fressen und denen die Diebe nachgraben" und zwingt so die Phantasie, mit ihm vom Warenlager zur Silberkammer und hinab in den Keller zu wandern. redet nicht von weichlichen Menschen, sondern von Menschen in weichen Rleidern, in die leicht die Motten fommen. Er sagt auch nicht. Gott kennt jedes seiner Kinder, sondern, er habe jedes einzelne Haar auf ihrem Haupte gezählt. Er spricht nicht im allgemeinen von Gottes Sorge für alle Rreatur, sondern er weiß, daß kein Sperling aus seinem Neste falle ohne Gottes Wissen. Auch die Pflichten schärft er nicht im allgemeinen ein; er predigt nicht "prunke nicht mit deiner Wohltätigkeit", sondern er zeigt, wie der Bha= risäer seine Almosen auszuposaunen pflegt und mahnt statt dessen, lasse deine linke Hand nicht wissen, was die rechte tut. Daß diese Reden überall Anschauungen bieten, nicht kahle Vorschriften, ist ihr Reiz. Statt abstratte Vorschriften über Güte und Verträglichkeit zu geben, sagt Jesus: "Gibt dir jemand einen Streich auf deinen rechten Backen, so biete ihm auch den linken. Nimmt dir einer den Rock, so lasse ihm auch den Mantel. Berlangt einer deine Beglei= tung für eine Meile, mit dem gehe zwei." Die Stoiker haben Folianten geschrieben über die menschlichen Pflichten, Jesus gibt keine Deduktionen der Sittlichkeit aus einem Pringip, sondern er spezifiziert: "Liebet eure Feinde, tut wohl denen, die auch hassen, segnet die euch fluchen, betet für die, die euch mighandeln." Bu der Anschaulichkeit der Rede kommt auch ihr Wohlklang. Rhythmus und Sinn unterstützen sich in allen diesen Sprüchen Jesu. Aus dem

alttestamentlichen Parallelismus sind Responsorien und Antiphonien geworden, die das Ohr gefangen nehmen und im Gemüt sich festhaken. Geistvollen Antithesen begegnen wir überall. "Gebet das Heilige nicht den Hunden und werft die Perlen nicht vor die Säue." "Bittet, so wird euch gegeben, suchet, so werdet ihr finden, klopfet an, so wird euch aufgetan." An solchen Beispielen läßt sich er= fennen, wie Jesus von den hebräischen Spruchdichtern gelernt hat, die aber in viel fünstlicheren Wendungen ihre Worte fräuseln, wie der Spruchdichter: "Drei Dinge sind mir unbegreiflich und viere verstehe ich nicht" (Sprüche Salomonis 30, 18). Im Gegenteile machen Jesu Reden durchaus nicht den Eindruck einer erklügelten Kunstform. Über= all erfreut uns die erfrischende Natürlichkeit seiner Vilder. "Jesus kommt vom Lande und gibt uns Bilder, die noch den frischen Duft der Scholle atmen, oder die dem Leben und Treiben einer Landstadt entlehnt sind, und doch ist es eine Welt, die seine Worte spiegeln 1)". Dieser Spruch= dichter hat nicht nur die Gabe scharf zu beobachten, son= bern auch die charakteristischen Züge prägnant festzuhalten. Wo Jesus exemplifiziert, schafft er einen Typus. Ewige Inpen sind sowohl der verlorene Sohn wie sein wohl= geratener Bruder, der bußfertige Zöllner wie der selbstge-rechte Pharisäer, der reiche Bauer (Luk. 12, 16), der schlechte Zahler und der harte Gläubiger (Matth. 18, 23 ff.). Diese Gestalten sind aus den Reden Jesu jedem Kinde bekannt. Durch sie ist ber Ehrenname Pharifaer ein Schelt= name geworden und der zum Sondergut des Lukas ge= hörige verlorene Sohn wird für alle Zeiten das Bild des Entgleisten bleiben, der sich aus seinem Elend heraussehnt. Auch die Kraft und Kürze der Schlagworte vergesse man nicht. Namentlich die Antworten Jesu sind oft von ver= blüffender Deutlichkeit. "Gehet hin und saget diesem Fuchse," antwortet er den Verbündeten des Tetrarchen, die

<sup>1)</sup> D. Frommel, Die Poesie des Evangeliums. S. 113.

ihn durch ihre heuchlerische Warnung gern vertreiben möchten. "Ihr Heuchler," sagt er ebenso schroff den Pha= rifaern, "die ihr die Gefäße vor Unreinheit hütet, aus denen ihr den Ertrag eueres Wuchers schmaust". "Ihr Wölfe im Schafspelg!" heißt es oder: "Du Seuchler, ziehe erst den Balken aus deinem Brunnen, ehe du über den Span schiltst, der auf des Nachbarn Brunnen schwimmt" 1). Höf= lich sind diese Anreden nicht, aber deutlich. Schlichte Gin= falt und zerschmetternde Kraft sind in Jesu Rede in nie= mals übertroffener Weise gepaart. Gleichnisse und Vara= beln fließen seiner beweglichen Phantasie ungesucht zu und wir müßten das halbe Evangelium aufnehmen, wollten wir die Poesie Jesu erschöpfen. Der Form der Parabel bedienten sich schon die Rabbinen zur Einkleidung ihrer Gedanken, Jesus aber ist der unbestrittene Meister dieser Runstform und fäme ihm sonst keine Bedeutung zu, so hätte er wenigstens als größter Parabeldichter seine Stelle in der Nirgend so schön wie in den Barabeln Weltliteratur. kommt das Sonnige seines Wesens zum Vorschein, das von sauertöpfischem Moralisieren und dusterer Schwarzseherei gleichweit entfernt war. überall tritt vielmehr eine heitere Weltbeobachtung zutage, die die Verkehrtheit der Menschen mit ironischer überlegenheit belächelt: die Ausreden des faulen Schuldners, der das Darlehen vergraben haben will, um feinen Gewinn verrechnen zu muffen, der un= gerechte Haushalter, der sich durch falsche Quittungen Freunde macht, das selbstzufriedene Gebet des Pharisäers sind Satiren, die ihren Stachel noch heute nicht verloren haben. Auch die Frage: "Welcher von euch kann seiner Länge eine Elle zusetzen?" oder der Rat: "Lasse den morgigen Tag für sich selbst sorgen, es ist genug, daß jeder Tag seine Blage habe," verrät sorglos heitere Stimmung und gute Laune. Es hängt wohl damit zusammen, daß wir von diesen

<sup>1)</sup> Nach Konrad Furrers Übersetzung des ursprünglichen aras mäischen Ausbrucks.

Worten nur in feierlicher Predigt und Schriftlesung hören, wobei wir andächtig an den Gefreuzigten denken, daß der muntere Humor dieser Reden so wenig empfunden wird. Der Pharifäer, der der Witwen Säuser frißt, aber Dill und Minze verzehntet, der Mücken seigt, aber Kamele verschluckt, das Kamel, das vor dem Nadelöhr steht, durch das es schlüpfen soll, sind Bilder von überwältigender Komik. Man sieht ordentlich das Ramel vor sich, das sich verlegen hinter dem Ohre frant, bei dieser schwierigen Aufgabe. Zugleich versetzen uns diese Gleichnisse an die Karawanenstraße, die an der Synagoge von Kapernaum vorüberführte. Es hat alles Lokal= farbe. Bei dieser fröhlichen Grundnote der ursprünglichen Spruchsammlung wird es uns schwer zu glauben, daß die eschatologischen Ausblicke vom Anfang an einen so breiten Raum eingenommen haben sollen, wie in unseren kano= nischen Evangelien. Diese bieten die Lebensstimmung der Jünger nach Jesu Tod, nicht die seine. Auch jene langen dogmatischen Reden, wie der johanneische Christus sie gibt, vertragen sich nicht mit dem Genius der Spruchsamm= Dagegen kurze Aphorismen zu prägen war nie= mand geschickter als Jesus 1). "Seid klug wie die Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben." das Herz voll ist, des gehet der Mund über." sind berufen, wenige sind auserwählt." "Geben ist seliger denn nehmen." "Last die Toten ihre Toten begraben!" "Wer da hat, dem wird gegeben." "Wer sein Leben retten will, der wird es verlieren." So funkelt jedes Wort von Beist und feines ist ohne Pointe. Wie der Verstand an dem Mutterwitz, so freut sich das Ohr an dem Gleichklang und eben dadurch wird das Wort unvergeflich. Auch ohne Niederschrift mußten solche Sentenzen im Volke fortleben. Das Ineinander von Prophetie und Boesie entsprach der semitischen überlieferung, denn Propheten und Psalmisten hatten ihre religiösen Belehrungen

<sup>1)</sup> Joh. Weiß a. a. D. S. 55.

in ähnlicher Form gegeben. So gewiß Poesie und Reli-gion nahe beieinander wohnen, ist Jesus in den Formen seines Volks auch ein großer Dichter gewesen. Demnächst luchen wir die große Wirkung dieses Spruchschakes darin, daß diese Sprüche, Reden, Gleichnisse, Parabeln das Tiefste mit einer kindlichen Einfalt aussprechen, als ob es etwas Selbstverständliches wäre. Die Wirkung, die sie heute üben, übten sie auch damals. Ein Muster dieser schlichten Beise, die doch alles erschöpft, ist das Vaterunser, das mit wenig Worten den ganzen Kreis der menschlichen Bedürfnisse umschreibt. Wie oder was sie beten sollten, war auch da= mals die Frage derer, die Gott suchten und Paulus ge= steht, auch die Frommen wissen das oft nicht und getrösten sich, daß der Heilige Geist mit unaussprechlichem Seufzen der schwachen und armen Seele aushelfe (Römer 8, 26). Diese stechende Unruhe, die Baulus mitfühlt, ist in Jesus überwunden. Wer "Unser Bater, der du bist in dem Himmel," betet, hat schon mit dem ersten Worte die Ge= wißheit, daß droben ein Ohr sei zu hören seine Klage und eine Vaterliebe, der er vertrauen dürfe. In der Weise, wie sich das Gebet vielleicht erst im firchlichen Gebrauch abgerundet hat, ist es ein kurzes Kompendium eines frommen Menschenlebens. Un sich selbst richtet der Betende die Mahnung, Gottes Namen zu heiligen und seinen Willen zu erfüllen. Der irdischen Sorge ist gedacht, aber beschränkt auf das Bescheidenste. "Unser morgendes Brot gib uns heute." Wieder folgt dann der Bitte die Mahnung, andern ihre Schuld zu vergeben und so selbst Vergebung zu er= langen. "Führe uns nicht in Versuchung, sondern erlöse uns von dem übel", fleht das schwache Herz, das seiner selbst so wenig sicher ift, aber getröstet durch den Aufblick zu Gott darf es mit dem jauchzenden Halleluja schließen: "Denn dein ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit in Ewig= feit. Amen!" ein Abschluß, der bereits wie eine liturgisch firchliche Formel klingt und der Urschrift noch fehlte (Matth. 6, 13), während die "Lehre der Apostel" sie bereits kennt1). Das Evangelium selbst sett diese Art zu beten in Gegensatz zu dem Plappern der Beiden. Die heidnischen Gebete, zumal die offiziellen, waren Zauber= formeln, durch deren Anwendung man die Götter zwang, Bnade zu erweisen. Die subjektive Beteiligung kam dabei weniger in Frage als die wortgetreue, formgerechte Wieder= holung. Das heidnische Gebet war eben Theurgie, Zauberei. Je altertümlicher, unverständlicher die Formel klang, um so wirksamer schien sie. So tritt uns auch hier der Fortschritt zur Innerlichkeit entgegen, den die Religion Jesu begründete. Das Gebet Jesu sollte nichts sein als eine Zusammenfassung alles bessen, mas der Betende wirk= lich braucht und Ausdruck der Gefühle, die er selbst empfindet. In dem gleichen Gegensatze steht das Unser Bater zu dem Achtzehnbittengebete der Juden, das jeder Jude dreimal täglich beten sollte: "rebbeln" nennt das Judendeutsch selbst dieses Geschnatter, und es war nicht Jesu Meinung, daß das Vaternoster ähnlich mißbraucht werden solle, wie es die veräußerlichte Kirche nachmals mißbraucht hat. Eine ähnliche Wirkung wie das Vaterunser mußten die Selia= preisungen üben, die das erste Evangelium für seine Berg= rede vorausgenommen hat, während Luk. 6, 20 sie an die eben erwählten Jünger gesprochen sein läßt. Gegen Matthäus hat Lukas sicher recht, wenn er viele Worte der angeblichen Bergpredigt an den engeren Kreis der Jünger, nicht an eine zufällig versammelte Menge gerichtet sein läßt, die ein zusammengelaufener Haufe und nicht das Salz der Erde oder das Licht der Welt war. Wo diese Worte aber auch in der Aufzeichnung des Zöllners gestanden haben mögen. der herzstärkende Trost dieser Makarismen liegt darin, daß sie gerade diejenigen selig preisen, die in der Welt die Un=

<sup>1)</sup> Von Lukas und Matthäus übereinstimmend sind nur die drei Bitten überliesert: "Gib uns unser Brot, vergib uns unsers Schuld, führe uns nicht in Versuchung." Das schließt nicht aus, daß auch die nur von Matthäus bezeugten Worte dennoch auf Jesum zurückgehen.

glücklichen heißen. Selig sind die Armen, die Leidtragenden, die, die hungern und dürsten nach Gerechtigkeit oder um der Gerechtigkeit willen verleumdet oder verfolgt werden. Allen Bemitleideten und Berachteten mußten diese Seligpreisungen eine "gute Botschaft", ein Evangelium sein. Auch die bessere Gerechtigkeit mußte allen einleuchten, die der herrschenden pharisäschen Frömmigkeit auf den Grund gesehen hatten. Mochten solche Redner einst den Horer noch mächtiger Mark und Bein erschüttern, auch den Lesern der von Matthäus gesammelten Sprücke schnitten sie durch die Seele. In demselben kleinen Büchlein lasen die Ansdächtigen, oder ließen sich vorlesen die sinnvollen Gleichenisse zesu, an denen schon bald zwei Jahrtausende rätseln, ohne ihrer müde zu werden und ohne sie völlig zu er

schöpfen.

Das durchschlagende Moment bleibt doch das neue Prinzip der Moral, das alle diese Reden verkünden, das Prinzip des Altruismus, das Jesus dem natürlichen Egois= mus entgegensette und mit dem er das Ich, den dunkeln Despoten, toten wollte. Die weiche Luft eines ersehnten und erhofften Weltfrühlings weht uns aus diesen Sprüchen entgegen und insofern darf man sagen, das Buch des Matthäus, das wir nicht besitzen und nur notdürftig refonstruieren können, war das wichtigste Buch der Welt= literatur. "Das also sind die Sprüche des Herrn, die den eigentlichen Schatz der Gemeinde1), die den tiefliegendsten Grund ihres religiösen Bewußtseins bildeten. Daher in den Baulusbriefen die bedeutsame und feierliche Mahnung: Das sage ich euch als ein Wort des Herrn.' Die Gemeinde hatte an den sorgsam gehüteten Aussprüchen des Herrn geradezu eine Art von Grundgesetz, eine höchste Autorität und lette Instanz. Darum sind es zunächst denkwürdige Reden Jesu, die sich fortpflanzten, Aussprüche von so sen= tenziöser Kürze, von so schlagendem Ausdruck, von so popu=

<sup>1)</sup> Bgl. Holhmann, Handkommentar 1. 1, S. 15.

lärer Klarheit, wie die Bergpredigt sie perlenartig anseinander gereiht hat. Wer sie einmal gehört hat, behält sie für immer." Was wir in der Spruchsammlung versnehmen, ist die Sprache des Genius, und wir verstehen, daß diese Worte den Weg zum Herzen der Menschheit in

allen Landen gefunden haben.

Eine andere Art des Reizes übt die zweite Grundschrift, die geschichtliche. Niemand wird verlangen, daß eine Erzählung des Johannes Markus den gleichen Metallwert habe wie die Sprüche Jesu, dennoch hat auch sie eine bleibende Wirkung hinterlassen, weil sie es zuerst versuchte, das Bild Jesu nachzuzeichnen. Sie gab nicht Lehre, sondern Anschauung, ein Bild, das sich der Phantasie der Menschheit einprägte und das keiner vergißt, der das Evanzgelium gelesen hat. Wie dieses Bild sich zur Wirklichkeit verhielt, wird uns ewig ein Geheimnis bleiben, aber es geht auf die unmittelbaren Zeugen des Lebens Jesu zurück und ist in dieser Gestalt durch die Jahrhunderte gewandelt.

Nach der Apostelgeschichte war Johannes Markus der Sohn jener Maria, in deren Haus sich die Gemeinde von Jerusalem versammelte und in das Petrus sich nach seiner Befreiung aus dem Kerker des Herodes Agrippa zurückzog (Apg. 12, 12). Marias Sohn Markus trug zur Unterscheidung von zahlreichen Männern gleichen Namens den Beinamen des Stummelfingrigen. Un diesen knüpfte sich die Legende, der junge Mann, der wie sein Verwandter Barnabas zum Stamm Levi zählte, habe sich der Konskrivtion zum Tempeldienste durch Selbstverstümmelung ent= zogen (Hippolyt, Philosophoumena 7, 30). Daß er schweren Aufgaben gern aus dem Wege ging, hat ihm auch Paulus vorgeworfen. Durch seine Mutter Maria und seinen Ber= wandten Barnabas gehörte er von Kindheit schon der Ur= gemeinde an. Als frommer Christ erweist sich der Sohn Dieser frommen Mutter nicht nur durch sein Missionsleben, sondern auch durch den volkstümlich schwermütigen Grund= ton seines Evangeliums, der der Kirche nicht wieder ver=

Toren gegangen ist und den wir gern schlechthin den Evangelienton nennen. Der Schöpfer eines Stils, der für die tirchlichen Schriftsteller durch Jahrhunderte hindurch porbildlich geblieben ist, war also sicher kein unbegabter Mann. Da der Galiläer Simon Betrus in dem Hause seiner Mutter Maria aus= und einaina, kannte Markus ihn von Jugend auf, während er erst durch Vermittlung seines Verwandten Barnabas in Antiochien auch mit Vaulus vertraut wurde und sich dann an der Missionsreise beider in Cypern und Pamphylien beteiligte. Der Mangel an Festigkeit, den Baulus an Barnabas rügt, scheint auch eine Eigenschaft des Markus gewesen zu sein, denn er verließ die beiden andern Missionsboten, als sie über den Taurus nach dem Innern Kleinasiens weiter wanderten und kehrte in das Haus seiner Mutter Maria nach Jeru= salem heim, was Baulus ihm lange nicht verzeihen wollte. Erst im Jahre 59 finden wir ihn in Casarea Stratons= turm wieder in Gesellschaft des gefangenen Paulus (Rol. 4, 10) und aus Rom spricht (2. Tim. 4, 11) dieser den Wunsch aus, Markus möge ihm dorthin nachfolgen, denn er sei ihm nütlich zur Dienstleiftung. Daß er ein Buch über die Taten und Worte Jesu hinterlassen habe, das auf Mitteilungen des Petrus sich gründete, berichtet Bischof Papias von Hierapolis. Einen Grund, daran zu zweifeln haben wir nicht. Erst von dem Datum des Eintritts des Petrus in die Gefolgschaft Jesu beginnt des Markus Kunde von Jesus reichlicher zu fließen und in der Bassionsaeschichte erfahren wir genauer, was Petrus in diesen Tagen zu= stieß, als was Jesu selbst widerfuhr. Wer anders als Petrus könnte Markus berichtet haben, was dieser im Hofe des Gerichtsgebäudes erlebte, während Jesus vor dem Hohenvriester stand?

Das ursprüngliche Buch des Markus beschreibt der Bischof von Hierapolis um die Mitte des zweiten Jahrhunderts folgendermaßen: "Markus als Dolmetscher des Petrus schrieb sorgfältig alles auf, soweit seine Erinnerung reichte, jedoch nicht in strenger Reihenfolge, sowohl die Reden wie die Taten Christi. Denn er selbst hatte den Herrn nicht gehört, noch war er sein Begleiter gewesen. Später hatte er, wie bemerkt, Umgang mit Betrus, der den Unterricht nach dem Bedürfnisse seiner Zuhörer ein= richtete, aber nicht nach der genauen Reihenfolge der Reden des Herrn. Daher hat Markus keinen Fehler begangen, wenn er einiges so niederschrieb, wie er es im Gedächtnis bewahrt hatte. Denn darauf allein verwandte er seine Sorafalt, nichts von dem, was er gehört hatte, auszulassen oder Falsches einzumengen" (Euseb. K. G. 3, 39, 16). Die Annahme des kleinasiatischen Bischofs. Markus sei Missions= genosse des Petrus gewesen, entspricht der sonstigen Tradition der alten Kirche (1. Petr. 5, 13.) und auch das ist sehr glaublich, daß der nur des Aramäischen kundige Vetrus des jüngern Mannes bei seinen Reisen auf hellenischem Sprachgebiet bedurfte. Als Dolmetscher erweist Markus sich auch in seinem Buche, wenn er (Mark. 5, 41) das Talitha kumi übersett: "Mägdlein, stehe auf!" oder wenn er 7. 11 den Ausdruck Korban, 15. 22 den Namen Gol= gatha, 10, 46 den des Bartimäus dolmetscht. Sein nabes Verhältnis zu Petrus ift schon an den vielfachen Bezug= nahmen gerade auf diesen Apostel zu erkennen. Von Betri Berufung wird 1, 16 f. gehandelt, vom Fieber seiner Schwiegermutter 1, 30 f.; dem Petrus wird 10, 28 die unbescheidene Geltendmachung der gebrachten Opfer der Jünger und 17, 21 die Konstatierung des Wunders am Feigenbaum zugeschrieben. Kapitel 16, 7 wird Petrus ganz namentlich nach Galiläa bestellt, um dort Jesum wiederzufinden. Ein spezifisches Verhältnis des Verfassers des zweiten Evangeliums zu Petrus ist mithin schon nach dem Inhalte desselben wahrscheinlich. Unterstützt wird die Meinung des Papias durch das besondere Interesse, das der Schüler des Petrus den Vorgängen widmet, die zu Kapernaum und im Hause des Betrus spielen. Bei vertrau= lichen Mitteilungen Jesu wird bemerkt, daß Jesus sie ge=

macht habe, nachdem sie ins Haus gegangen waren (9, 28; 10, 10; 9, 33). Auch die Notiz, daß der Lahme zu Christus gebracht wurde, indem man das Dach des Hauses des Petrus ausdeckte, gehört hierher. Der eifersüchtige Born der Junger auf das vordringliche Verlangen der Rebedäiden nach besonderen Thronen ist gleichfalls aus der Seele des Petrus zu verstehen und nicht minder sind die Vorgänge, bei denen Petrus die Hauptrolle spielte oder die überhaupt nur Petrus wissen konnte, ein Beweis, daß Papias Glauben verdient, wenn er die Nachrichten des Markus wesentlich auf Petrus zurückführt. Leider besitzen wir aber diese historische Quelle ebensowenia wie die Spruchsammlung des Matthäus in ihrer ursprünglichen Gestalt. Bei der Aufnahme in den Kanon wurde sie einer= seits abgekürzt, so daß unser Markus nur ein Exzerpt aus bem Urmarkus ist, anderseits sind bei der Bearbeitung auch Ergänzungen und Zusätze hinzugefügt worden, die auf eine viel spätere Zeit deuten und die chronologische Bestimmung der Abfassungszeit erschweren. Daß Bischof Bavias einen umfänglicheren Markus kannte als den unsern. beweist das Lob der Vollständigkeit, den er dem seinen zollt, während unser Markus weder für die Zahl der Geschichten, die er gibt, noch für die Vollständigkeit ihrer Erzählung ein solches Lob verdienen würde. Matthäus und Lukas haben noch andere Erzählungen der historischen Quelle entnehmen können, die in unserem kanonischen Markus weggelassen wurden, weil die Redaktoren sie in ihrem Kanon bereits vorfanden. Wenn Bapias dennoch den Markus wegen seiner Vollständigkeit belobt, so hatte er eben das ursprüngliche Buch im Auge, nicht unsern durch Kürzung stummelfingrigen zweiten Evangelisten. Im Kanon trägt dieses Evangelium, dessen Gang Matthäus und Lukas folgen und das um 150 Bischof Papias beschrieb, den Namen des Markus und es ist kein Grund, dieser Tradition den Glauben zu versagen. Die Kirche hat das Buch zuweilen auch das Evangelium des Petrus genannt, 18\*

da Markus der Schüler, Reisebegleiter und Dolmetscher des Petrus war. Jedenfalls schöpfte er aus erster Hand und ist ein so treuer Zeuge als ein Mann dieser Zeit und seiner Bildung es zu sein vermochte. Da in der Haupt= sache der erste und dritte Evangelist für ihre Erzählung dieselbe Quelle benutt haben wie der zweite, eben den Urmarkus, so lassen sich die Auslassungen unsers Markus aus den Seitenreferenten erganzen, und damit gewinnen wir immerhin ein Bild des ursprünglichen Buchs, wie wir es von der Spruchsammlung nicht zu geben vermögen. Wenn Matthäus und Lukas in gemeinsamen Stücken, die über unsern Markustext hinausgehen, dennoch überein= stimmen, so kommt das eben daher, daß beide die Schrift benutten, aus der unser zweiter Evangelist nur ein Ex= zerpt ist. Dieser Exzerptcharakter ist das erste, was bei Brüfung des Markustexts sich aufdrängt. Schon die ersten Berse des zweiten Evangeliums können unmöglich der ursprüngliche Eingang einer Geschichte Jesu gewesen sein. Der Eingang lautet: "Anfang der Heilsverkundigung von Jesus Christus", dann aber kommt ein Zitat: "Wie ge= schrieben steht bei Jesaja, dem Propheten, siehe ich sende meinen Boten vor dir her." So hat Markus sicher sein Buch nicht begonnen, sondern ein Bearbeiter, der unsern Auszug fertigte, hat ungeschickt exzerpiert. Daß der ur= sprüngliche Markus mit der Johannestaufe begann, ist dagegen gewiß, da erst von da an Matthäus und Lukas übereinstimmen. Den Namen der Eltern Jesu, den die Grundschrift sicher hatte, läßt unser Bearbeiter wieder aus. Denselben Charafter eines Exzerpts trägt der Bericht über die Versuchungsgeschichte. "Er war in der Wüste vierzig Tage, und ward versucht von dem Satan, und war bei den Tieren, und die Engel dienten ihm." Auch hier haben wir den volleren Text bei Matthäus und bei Lukas. Diese Spuren der Kurzung lassen sich durch das ganze zweite Evangelium verfolgen und gegen Ende, wo es dem Bearbeiter stärker eilt, sind sie besonders auffällig. Der Evangelist läßt die Soldaten den gefangenen Messias schlagen und dazu rusen: "Weissage", aber daß Jesus weissagen solle, wer ihn geschlagen habe (Matth. 26, 68), läßt er weg. Das Feuer, das nach Lukas die Soldaten auf dem Hose angezündet hatten, erwähnt Markus mit dem bestimmten Artikel, sett also den aussührlicheren Text der Grundschrift voraus. Der Schluß des Buchs lautet nach unsern besten Handschriften: "Die Weiber sagten niemandem etwas, denn sie fürchteten sich." So kann aber die historische Grundschrift unmöglich geschlossen haben, vielmehr läßt der Bearbeiter den Rest weg, weil derselbe

mit seiner Überlieferung nicht stimmte.

An der Folge der Stücke dagegen hat der Bearbeiter in seinem Auszug nichts oder doch nur wenig geändert. Das zeigt der Umstand, daß der Aufriß des Lebens Jesu bei allen drei Synoptikern derselbe ist und immer einer der Seitenreferenten die Folge des Markus bestätigt. die Jordantaufe kommt bei allen dreien der Rückzug in die Wüste. Es folat dann das Wirken in Galiläa mit ben Reisen ins Heidenland und die Gebiete nördlich vom See Genezareth und sodann der Zug nach Jerusalem. Bei allen dreien spielt sich das ganze Epos ab zwischen Frühling und Frühling. Bei dem ersten Auszuge mit dem Meister gehen die Jünger durch die reifenden Korn= felder und pflücken Ahren, und bei dem letten Buge nach Jerusalem naht das Ofterfest. Dieses gemeinsame Schema verrät nicht drei selbständig arbeitende Biographen, sondern eine gemeinsame Grundschrift, die alle drei Evangelien benutzen. Daß Matthäus und Lukas stets wieder auf die Ordnung des Markus in der Folge der Erzählungen zurückkommen, zeigt, daß unser kanonischer Markus der Grund= schrift am treusten folgte. In dem ursprünglichen Buche von Markus werden wir auch das Evangelium sehen dürfen, das von den Missionsboten durch Jahre hindurch mündlich bei ihrer Verkundigung rezitiert wurde und deffen Substanz der Evangelist von Betrus selbst bezogen hatte.

Der epische Volkston, der in allen drei Synoptikern durch= klingt, am stärksten bei Matthäus, am wenigsten bei Lukas, erklärt sich eben daher, daß die Geschichte Jesu nach dem Scheiden des Meisters lange von jenen apostolischen Wanberern vorgetragen wurde, die zwei und zwei dem ge= meinen Manne das Wort ausrichteten und nach Weise der Rhapsoden das Evangelium der Menge rezitierten. So stellte sich die Erzählung fest, die erst nach Jahren schriftlich fixiert wurde, nachdem sie in der mündlichen Wiederholung feste Gestalt gewonnen, aber auch manche Umbildungen erfahren hatte. Was ihr aber bei keinem der drei Synoptiker verloren ging, weil er schon dem ursprünglichen Buch des Markus eignete, ist der ruhige, eben= mäßige Ton, in dem das Bolt seine Geschichten ohne Haft, ohne Sprünge, ein Stück nach dem andern, erzählt haben will. Der Kern auch des Markusbuchs stammt eben aus der Wanderpredigt der ersten Evangelisten. In diesem Sinne wird die früher so beliebte Theorie vom mündlichen Urevangelium stets ihre Geltung behalten.

Der Zweck, den Markus mit seiner Schrift verfolgte, war wohl der, den Evangelisten einen kurzen Abrif des Lebens Jesu für ihre Vorträge an die hand zu geben. Als Neffe des Barnabas, Genosse des Petrus, Reise= begleiter des Paulus stand Markus im Mittelpunkt der christlichen Missionstätigkeit und für ihre Zwecke wird er sein Büchlein verfaßt haben. Das Original besitzen wir nicht, aber wenn man unsern kanonischen Markus mit den Teilen des Matthäus und Lukas ergänzt, die aus der historischen Quelle stammen, so können wir uns doch ein ziemlich deutliches Bild des Urmarkus machen, dessen Plan der kanonische Markus nicht verlassen hat. Dafür, daß unser kanonischer Markus ein Auszug aus dem Urmarkus ist, spricht schon der Name unseres Evangeliums, der ihm gewiß nicht ohne Grund beigelegt worden ift. Daß er die fabelhaften und miteinander in Widerspruch stehenden Kindheitsgeschichten des Matthäus und Lukas nicht der

Erzählung von Jesus voranstellt, läßt vermuten, daß die historische Quelle so begann wie er. Ahnlich sagenhaft ist das, was die beiden andern über ihn hinaus zu der Er= zählung hinzufügten, so die Weigerung des Täufers, Jesum zu taufen, so die Umsekung des Wortes Jesu, was nennst du mich aut? in das einem Weltheilande Geziemendere: "Was fraast du mich nach dem Guten?" so namentlich auch die von Lukas hinzugefügte Himmelfahrt. Die Vor= lage unseres zweiten Evangelisten, nach der er arbeitet, ist also das ursprüngliche Buch des Markus, denn es ist sicher wahrscheinlicher, daß er ein älteres Buch exzerpierte als daß er seine wohlgeordnete Geschichte durch Kompilation aus Matthäus und Lukas zustande brachte. Da auch das erste und dritte Evangelium das ursprüngliche Buch des Markus benutten, können wir bei ihnen den volleren Text der Grundschrift in vielen Fällen erheben, denn unser Markus ist nur ein ungenügender Auszug aus dem ursprünglichen Buche, aber dieser Auszug hat den Vorzug, daß im Gang sein Bericht genau seiner Vorlage folgte. Die beiden andern Evangelien entfernen sich wohl zeitweise von der Reihenfolge des Markus, aber sie kehren immer wieder zu derselben zurück, ein Beweis, daß Markus den Faden der Grundschrift allein konsequent festgehalten hat 1).

Geschichtlichen Pragmatismus, psychologische Entwicklung, ein Auge für die innern Beränderungen, die in Jesu vorgingen, darf man von einem Schriftsteller dieser Zeit nicht erwarten und alle Ausstellungen, die man an ihm in dieser Hinsicht macht?), stammen daher, daß man ihn auf Gesichtspunkte examiniert, die für ihn nicht existierten. Ihm war es darum zu tun, die wunderbaren Taten Jesu und sein Leiden für die Seinen im Gedächtnis der Gemeinde zu erhalten. Eine Biographie in unserem Sinne

<sup>1)</sup> Das Nähere siehe in dem Abschnitt über die synoptischen Evangelien.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So Brede, Das Messiasgeheimnis in den Evangelien. Göttingen 1901.

lag ganz außerhalb seines Gesichtskreises. Nicht anders hat Gregor der Große das Leben des heiligen Beneditt, Eberhard Bodman die Predigerfahrt des heiligen Bern= hardt im Rheintal beschrieben. Die Wunder und wunder= baren Erlebnisse ihrer Helden interessierten diese Evan= gelisten allein: der psychologische Zusammenhang machte ihnen wenig Sorge, der geschichtliche Praamatismus gar feine. Die epische, volkstümliche Erzählungsweise erklärt sich daraus, daß Markus die Legende gibt, wie sie von den Evangelisten schon lange Jahre mündlich vorgetragen worden war. So fehlt der individuelle Ton, aber die gemeinsame Stimmung der Gemeinde kommt wie im Chorgesang einfach und schön zum Ausdruck. "Wenn," sagt Johannes Weiß'), "sich das Bolk von seinen Helden erzählt. gibt es keine psychologische Entwicklung, keinen dramatischen Aufbau der Lebenstragödie, sondern lauter einzelne Ge= schichten, die aber den Vorzug haben, farbenreich, fesselnd und bezeichnend zu sein. Der volkstümliche Erzähler ist nicht imstande, in überschauender Weise den Lebensinhalt längerer Zeitabschnitte zusammenfassend zu schildern; in solchen Fällen begnügt er sich mit kurzen und sehr all= gemeinen Angaben. In seinem Element ist er bei dem einzelnen Fall, dem anschaulichen Vorgang oder der irgend= wie eigentümlichen Situation. So wird uns Jesus gezeigt. wie er im Kahn sitt und das am Ufer sich drängende Volk lehrt, oder wie er auf der Berghalde seine Jünger um sich versammelt, oder wie er im Boot während des Sturmes schlummert. Wir sehen ihn die Kinder segnen und die Fieberkranken bei der Hand ergreifen. Mahle bricht er das Brot und läßt sich die Salbung des Weibes gefallen. Das sind Bilder, die sich der Erinnerung leicht einprägen und in der überlieferung haften." Dürfen wir nach unserem zweiten Evangelisten urteilen, der ein Auszug aus dem ursprünglichen historischen Berichte ist.

<sup>1)</sup> Die Schriften des Neuen Testamentes. Göttingen 1907. 1, S. 40.

so hatten sich die Erinnerungen schon frühe ins Wunder= bare gesteigert, dennoch mutet Markus uns weniger Un= glaubliches zu als Matthäus und Lukas. Die Beschwörung des Sturms auf dem See, die Heilung des Besessenen von Gerasa, die Blutflüssige, die sich geheilt fühlt, die Rettung von Jairi Töchterlein, das erst bei Matthäus bereits tot ist, die Speisung der Ausflügler in den Bergen, die Ber= flärung auf einsamer Höhe, erlauben bei Markus noch einen historischen Kern anzunehmen. Die natürlichen Wundererklärungen des alten Rationalismus liegen hier oft näher als die fünstliche Herleitung aus alttestament= lichen Borbildern oder paulinischen Briefstellen, mit der die heutige Kritik sich abmüht. Bei Markus schließt die Erweckung von Jairi Töchterlein mit den Worten: "Und er sagte, daß man ihr zu essen geben solle," was nicht auf eine Erweckung, sondern auf eine Rettung vom Tode deutet. Die verschiedenen Seewunder, die sich stets steigern bis zu einem Wandeln des Petrus auf dem Wasser, scheinen nur Variationen der einen Geschichte vom Sturme au sein, den Jesus mit stolzen Worten beschwor, eine Szene, die sich in dieser Welt des Glaubens und der Poesie wohl augetragen haben kann. Die Höhenpunkte des Zusammen= seins mit dem Heiland haben in der Erinnerung der Jünger ihre poetische Verklärung gefunden, bis sie bei dem kanonischen Matthäus und Lukas zu reinen Mirakeln aeworden sind. Die Erweise der geistigen überlegenheit, ja einer dämonischen Gewalt Jesu über die Seelen, die bei den dem Lehrer obliegenden Aufgaben des Arztes und Exorgisten gang besonders zur Geltung fam, interessieren den Evangelisten mehr als alles andere, aber auch seine seltsamsten Wunder tragen doch oft Züge, die den wirklichen Borgang erraten lassen. Bon der realistischen Aufrichtigkeit des Urmarkus gibt vor allem die Geschichte Jesu in seiner Heimat Nazareth eine Probe. Jesu eigene Familie verleugnet ihn (6, 4), und er kann kein einziges Wunder tun in seiner Baterstadt, mit Ausnahme einiger

Heilungen, die der Erzähler selbst nicht hoch anschläat. Lukas erst gibt dem Vorgang durch Hinzufügung eines Mordanschlags der Nazarethaner eine tragische Wendung. Ein sehr in die Augen fallendes Interesse hat die Grund= schrift an den Dämonenaustreibungen Jesu genommen, über die sich Markus, der sie nicht aus eigener Augenzeugen= schaft kennt, eine merkwürdige Theorie gebildet hat, die alle drei Synoptifer adoptieren. Die bosen Geister stecken auf Erden in einem fremden Leibe, bald in Menschen, bald in Tieren, in denen es ihnen besonders wohl ist. In der beiderseitigen Verhüllung erkennen aber die Teufel einander dennoch. Aus ihrem präexistenten geistigen Sein wissen die Dämonen, wer Jesus ist und fürchten ihn als höhere und stärkere Macht. Sie empfinden vor ihm Angst oder bitten um seine Gnade. Der eine schreit: "Was haben wir mit dir zu schaffen? Gekommen bist du, uns zu verderben" (Mark. 1, 23—25). Jesus verbietet ihnen, zu reden und sie gehorchen, weil sie ihn kennen (1, 34). Die unreinen Geister stürzen vor ihm hin, sobald sie ihn erblicken, und rufen: "Du bist der Sohn Gottes" (3, 11, 12). Ein anderer ruft: "Ich beschwöre dich bei Gott, quale mich nicht"; ein besessener Knabe fällt schon bei Jesu Anblick zur Erde und wälzt sich schäumend in Krämpfen (9, 20). Die Dämonen sind also aus ihrem früheren Dasein wohl bekannt mit dem Gottessohn und entsetzen sich, daß sie ihm hier unten begegnen. Treibt er sie aus. so erbitten sie sich wohl auch die Erlaubnis, in andere Ge= schöpfe fahren zu dürfen, die sich für sie besser eignen (5, 12), wobei sie die Säue bevorzugen. Ahnliche Außerungen der Geisteskranken mögen ja vorgekommen sein, aber die Tatsachen sind in der Reflexion des Petrus und Markus mit einer Theorie zusammengeflossen, die den wirklichen Tatbestand nicht mehr erkennen läßt. Daß Jesus, wie andere Lehrer, als Exorzist auftrat, ist wohl der ursprüng= liche Kern der Erzählung, aber die Vorgänge sind von dem Erzähler nach phantastischen Voraussekungen aufgefakt

und so berichtet. Während die Menschen Jesum in der mannigsachsten Weise verkannten, meint Markus, wußten die Dämonen besser Bescheid und bezeugen durch die Aufregung, in die sie bei Jesu Anblick geraten, daß sie ihn als Gottessohn recht wohl kennen.

Ein nicht minder beachtenswerter Bug der Grundschrift, der ohne Zweifel auf treuer Erinnerung beruht. ist der, daß Jesus den Zeugen seiner Wunder verbietet. ihn als Wundertäter bekannt zu machen. Gerade daß dieses Verbot für jemanden, der als Messias auftreten will, sehr zweckwidrig zu sein scheint, beweist seine Beschichtlichkeit. Jesus wird dieses Verbot erlassen haben. um lästigen Zulauf zu vermeiden, dem er auch nach anderen Erzählungen der Grundschrift gern aus dem Wege ging und über dessen Störungen Markus mehrmals klagt. Jesus legte aber auch auf Zeichen und Wunder weniger Wert als auf seine Predigt; für diese, sagt er, sei er ge= sendet. Auch hatte er ein Interesse daran, nicht vor der Zeit der Entscheidung durch eine wundersüchtige Menge als Messias ausgerufen zu werden. So paradox es also erscheint, daß er Wunder tut und dann verbietet, irgend= welches Aufheben von ihnen zu machen, unter den ge= gebenen Verhältnissen ist sein Verfahren dennoch wohl verständlich. Auch ein psychologisches Moment ist vielleicht dabei mit im Spiele. Nach dem Apokalyptiker wird jeder gläubigen Seele ein Stein gegeben mit einem Namen, den niemand kennt als der Empfänger. Ein solches Be= heimnis war zwischen Jesus und Gott und er wollte den Namen, der auf seinem Steine stand, nicht vor der Zeit enthüllt und auf allen Gassen ausgeschrien haben.

Die allmähliche Umbildung und Steigerung vieler Vorgänge in das Wunderbare begreift sich leicht, wenn man sich erinnert, daß Jahre verstrichen sind, ehe die mündsliche Tradition überhaupt schriftliche Gestalt gewann. Daß bennoch die Grundschrift auf die ersten Zeugen des Lebens Jesu zurückgeht, das beweisen mancherlei Detailzüge, die

nur ein gang nahe Stehender berichten konnte. Wir er= innern an den Bericht von dem Handgemenge bei der Ber= haftung Jesu (14, 51 f.), aus dem ein junger Mann nur mit Kinterlassung seines Gewandes entkam, sowie an die Notiz 15, 21, daß die Söhne des Kreugträgers Simon von Anrene noch inmitten des Kreises leben, für den Markus schreibt. Auch die Notiz, Jesus habe die Zebedäiden Donnersöhne genannt (3, 17), die Aufzählung der unter dem Kreuze stehenden Frauen mit ihren Namen, die Erwähnung, daß Matthäus auch den Namen Levi ge= tragen habe und der Blinde vor Jericho den Namen Bartimäus, sie alle können dem Markus durch seinen Lehrer Petrus vermittelt sein, während zur Zeit der Abfassung unseres Matthäus und Lukas solche Nebendinge vergessen waren. Daß Papias die Richtigkeit der Reihen= folge der Erzählungen bei Markus ansicht, kommt wohl daher, daß er um 150 an ein jungeres Evangelium ge= wöhnt war, die einen meinen an das Hebräerevangelium, die andern denken an Johannes. Daß die Erinnerungen des Petrus die erste Quelle der Erzählung waren, tritt an drei Punkten besonders klar hervor: in der Erzählung von Jesu erstem Tage im Hause des Betrus zu Kapernaum, in der Geschichte vom Bekenntnis Betri bei Casarea Philippi und in der Passionsgeschichte, in der von allen Schicksalen der Jünger nur die des Petrus eingehend erzählt werden 1).

<sup>1)</sup> Zur Wiederherstellung des ursprünglichen Buches des Markus eignet sich unser Exzerpt allerdings nur dann, wenn es ein einfacher Auszug aus dem Urmarkus ist und nicht, wie die Tübinger Schule annahm, eine Rompilation aus Matthäus und Lukas. Diese Frage ist heute zu ungunsten der Tübinger entschieden. Wäre unser zweites Evangelium ein Exzerpt aus verschiedenen Quellen, dann würden, dei der geringen literarischen Fertigkeit, die der zweite Evangelist sonst verrät, heterogene Bestandteile nicht bei ihm sehlen. Seine Exzerpte sind ja an sich nichts weniger als geschickt. Hätte er aus mehreren Schriften kompiliert, so würde er ganz gewiß auch unter sich unverträgliche Dinge zusammenstoppeln, wie das dem Matthäus geschehen ist, der in seinem Stammbaum eine

Hier würden wir auch ohne das Zeugnis des Papias den Apostel Petrus als Quelle vermuten.

Sehen wir ab von der Welt der Dämonen und den Wundern und Heilungen, die nun einmal zu der Weltzanschauung des gemeinen Manns in Jesu Heimat geshörten, so unterliegt der Gesamtverlauf der Erzählung der historischen Grundschrift keinerlei Einwendungen, sondern hat im Gegenteil etwas durchaus Berständliches. Die Tausbewegung und Jesu Tause, die Tätigkeit am See und die Niederlassung in Kapernaum in der Kamilie eines

menschliche Abstammung Jesu voraussetzt und trotzem dann eine göttliche Erzeugung Jesu erzählt. So würde wohl auch Markus aus der einen Grundschrift Elemente entnehmen, die mit der andern nicht stimmen. Statt dessen zieht durch unsern Martus ein festgeschlossener Zusammenhang, bei dem ein Ring in den andern greift. Mark. 3, 21 gehen die Verwandten Jesu aus, um sich seiner zu bemächtigen; Mark. 3, 31 kommen sie in dem Hause an, wo er weilt; Mark. 6, 13 wird die Aussendung der Apostel berichtet, 6, 30 ihre Rückfehr; 3, 6 wird der Anfang der Allianz zwischen Herodäern und Pharisäern berichtet, 12, 13 ihre Kooperation; 3, 9 läßt Jesus sich das Schiff rusten, das er dann im folgenden Kapitel 4, 1 besteigt; 3, 14 hat der Evangelist nicht vergessen, daß 3. 1 die Jünger mit Jesus die Syngagge betraten, in der er mit den Pharisäern in Kampf geriet; 6, 7 bezieht er sich bei der Aus= sendung der Jünger auf ihre Berufung 3, 13 zurück, bei der Er= zählung von der Mutter und den Brüdern, die ihn vergewaltigen wollen, Kapitel 3, 34, ist er eingedenk, daß er vorher das Volk um= her erwähnt hat, denn er sagt: "Jesus aber blickte ringsum auf die Sigenden und sagte: Wer ist meine Mutter?" Auch weiterhin kann man bis zur Passion einen festen Zusammenhang verfolgen, den der Verfasser gar nicht vermocht hätte, durch geschickte Kompilation aus zwei Büchern zu erzeugen, denn als Bearbeiter exzerpiert er sehr flüchtig und muß eher ein ungeschickter als ein geschickter Schriftsteller genannt werden. Der feste Zusammenhang, den er bietet, mußte bereits seiner Quelle eignen, denn er selbst wäre nicht imstande gewesen, denselben zu erfinden, er war ja nicht einmal imstande, zu verstecken, daß er exzerpiert. Daß sein Stoff in Matthäus und Lukas ziemlich aufgeht, wird also daher rühren, daß er eine Grundschrift benutte, die auch die beiden andern fannten.

Jüngers, der dort ansässig ist, die sukzessive Auswahl von Jüngern, die allmähliche Ausdehnung des Wirkungstreises und das entsprechende Anwachsen des Widerstands, infolge davon der Rückzug über die Grenze in das Heiden= land und den nördlichsten Teil Palästinas, das zögernd gegebene Messiasbekenntnis und der alsbald folgende ent= scheidende Zug nach Jerusalem, die Tempelreinigung und das Hereinbrechen der mutig herausgeforderten Katastrophe, das alles entspricht der Logik der Tatsachen und ist ein folgerichtiger, geschichtlich notwendiger Verlauf, der sich aus den gegebenen Prämissen so und nicht anders entwickeln mußte. Zunächst Gegenstand schwärmerischer Verehrung oder abergläubischen Staunens, verfällt der neue Messias bald dem Hasse der Pharifaer, die sich im Besitze ihrer Macht bedroht fühlen. Zum Rückzug in die Einsamkeit. zur Flucht über die Grenzen gezwungen, sucht Jesus durch seinen Zug nach Jerusalem eine Entscheidung des Volks herbeizuführen, ein Versuch, der im Beginn zu glücken scheint, dann aber mit seiner Kreuzigung endet. Dieser Verlauf ist geschichtlich nicht nur wahrscheinlich, sondern geradezu notwendig, und daß ein wundergläubiges Jahr= hundert bei demselben Wunder auf Wunder erlebte, macht die Berichte so wenig unglaubwürdig als die Berichte des Tacitus und ältern Plinius unglaubwürdig sind, weil auch sie Wunder und Zeichen berichten. Eine sprische Bevölkerung des ersten Jahrhunderts erlebte eben andere Dinge als wir sie erleben. Auch handelt es sich um den Lebenslauf eines jüdischen Messias, nicht um den eines griechischen Philosophen. Sollten wir von uns aus ein Bild entwerfen, wie wird der Redner der Matthäussprüche gewesen sein und gehandelt haben, welches muß die Art seines Verkehrs mit den Jüngern und dem Volke, welches die Stellung zu den bedrückten Klassen und zu den organi= sierten Parteien sein, so wüßten wir zur Erklärung des geschichtlich feststehenden Resultats keine wahrscheinlichere Entwicklung als die, welche die historische Grundschrift bietet. Im großen und ganzen ist darum an der Geschichtelichkeit dieser Erzählung nicht zu zweiseln. Ebenso wird man zugeben, daß ein Dichter gerade bei den Hauptszenen, der Leidensgeschichte, dem letzen Zug nach Jerusalem mit seinen schwankenden, sich widersprechenden Erwartungen, mit dem Seelenkampse zu Gethsemane, dem Ruf der Berzweislung am Kreuze ganz andere Züge ersunden, ganz andere Farben gebraucht hätte. Da, wo die Späteren Vorzeschichten vorgestoßen oder Lückenbüßer eingeschaltet haben, ist der grelle Abstand sofort zu erkennen. Das eben ist der Unterschied von Erlebtem und Ersundenem. Troz des uns fremdartigen Wunderpragmatismus ist uns darum die Grundschrift der Synoptiker ein Geschichtswerk und nicht ein Poem.

Ein Leben Jesu in unserem Sinne wollte der Urmarkus nicht sein, sondern er wollte beweisen, daß Jesus der verheißene Messias ist und dieser Beweis war nach den Anschauungen der Zeit nur durch Aufzählung seiner Wunder au führen. Hier liegt denn auch die Grenze der Geschicht= lichkeit der sämtlichen Evangelien. Man hat ihr Christus= bild die höchste Blüte der religiösen Poesie genannt, aber eben darum ist es nicht mit dem peinlichen Maßstab geschichtlicher Kritik zu messen. Für den Urmarkus schon. und noch mehr für seine Nachfolger war die Erbaulichkeit der Maßstab der Glaubwürdigkeit. "Nicht Jesum geschicht= lich verstehen und würdigen, sondern an ihn glauben, ihn über alles lieben, auf ihn hoffen zu lehren, war ihre Aufgabe, und nicht den Jesus, wie er wirklich gewesen war, sondern den Christus, wie er dem Herzen seiner Gemeinde erschien, wie die Gläubigen ihn brauchten, haben sie natürlich ohne von der Möglichkeit solch eines Gegensatzes etwas zu ahnen — beschrieben 1)". Ergänzen wir unseren zweiten Evangelisten mit den Stücken der beiden anderen, die der Wahrscheinlichkeit nach aus der historischen Grund=

<sup>1)</sup> Jülicher, Einleitung. S. 327.

schrift stammen, so erhalten wir ein zusammenhängendes Lebensbild Jesu. Als den Anfang der frohen Votschaft bezeichnet Markus, geschichtlich sicher richtig, die Jordan= taufe des Johannes. Bon dort versetzt uns die Erzählung in die galiläische Heimat Jesu zurück, wo der Getaufte in Rapernaum, im Sause seines Jungers Betrus, seinen Aufenthalt nimmt. Die einstöckige Wohnung, der Vorhof des Hauses, die Schwiegermutter des Petrus sind dem Ver= fasser bekannt und kein anderer Evangelist erweist sich so vertraut mit den intimen Verhältnissen des Hauses des Petrus als Petri Dolmetscher, Freund und Reisebegleiter Markus. Mit der ihm aufgenötigten Heilung eines Dämonischen in der Schule am Sabbat beginnt die Reihe von Jesu Wundern, es folgt die Heilung von Petri Schwieger im eigenen Hause und der Zulauf von ganz Kapernaum. Dem Gedränge auszuweichen beginnt Jesus sein Wander= leben. "Und ganz früh, noch vor Tag, stand er auf, ging fort und begab sich an einen einsamen Ort und betete da= selbst. Und Simon eilte ihm nach mit seinen Genossen und sie fanden ihn und sagten zu ihm: Alle suchen dich. Und er sprach zu ihnen: Lasset uns anderswohin in die be= nachbarten Orte gehen, damit ich auch dort predige, denn dazu bin ich ausgegangen. Und er ging und predigte in ihren Snnagogen in gang Galiläg und trieb die Dämonen aus." In dem allen klingt der Ton dessen mit, der diesen Tag erlebte, des Simon Petrus, und die schlichte Natür= lichkeit des Berichts bürgt uns für seine Wahrheit. Wir finden Jesum dann draußen unter den Fischern und Boll= beamten am Strande, und abwechselnd als Redner in der Schule, von wo er nach dem Sause des Petrus zurück= fehrt oder auch in der Ginsamkeit größere Stille sucht. Die Opposition regt sich, wagt sich aber zunächst nur an die Jünger. Jesus wählt nun aus den Anhängern zwölf Apostel und an sie richtet er seine Predigt. In der Wahl von zwölf Sendboten liegt bereits das Bekenntnis, daß seine Botschaft allen zwölf Stämmen, also gang Irgel

gelte, dann kehrt er wieder nach Kapernaum zurück. Neue Wunder veranlassen neuen Zulauf, der das Haus des Betrus überflutet. so daß selbst zur ruhigen Mahlzeit feine Möglichkeit ist. Die Sendung von Pharisäern aus Terusalem zeigt aber auch, daß man am Tempel bereits beginnt die Tätiakeit Jesu mit Mißtrauen zu verfolgen. Aus weiter Ferne ziehen die Hilfe suchenden herbei, um so mehr wird in Nazareth selbst Jesu Tätigkeit Gegenstand der Sorge der Seinigen, so daß Mutter und Brüder herabkommen nach Kavernaum, um ihn heimzuholen. Während sie meinen. Jesus sei gestört, erklären die Pharisaer geradezu, er sei von einem bosen Beiste besessen, mit dessen Silfe er seine Wunder vollbringe. Jesus aber zerschneidet alle diese Busammenhänge, gutgemeinte und feindselige, indem er spricht: "Wer den Willen Gottes tut, ist mir Bruder, Schwester und Mutter." Von da an wird er in Kapernaum ein seltener Gaft und seine Strafrede über deffen Bewohner, wie über die von Chorazin und Bethsaida zeigt. daß die Wunder nur furze Zeit den Glauben der Galiläer aufrecht erhalten hatten. Ahnliche Erfahrungen wie in Kapernaum macht Jesus in Nazareth. Durch die überall erscheinenden Jüngerpaare, die er aussendet, wird Antipas auf ihn aufmerksam, indem er mit seinen Höflingen überlegt, ob nicht in diesem neuen Propheten Johannes der Täufer wiedergekehrt sei. Jesus aber ist bald jenseits des Sees, bald im Lande des Philippus, einmal sogar im Ge= biete von Tyrus und Sidon. Er geht in die Fremde, um einen verfrühten Zusammenstoß zu vermeiden und nicht im Kerker zu enden wie der Täufer. Je feindseliger die jüdische Welt sich gegen seine Predigt vom Reiche verstockt, während Gläubige aus der heidnischen Bevölkerung sich ihm zuwenden, um so notwendiger tauchen in seinem Beiste Erinnerungen an fromme Heiden im Alten Testamente auf; Naeman der Sprer, die Witwe zu Sarepta, die Königin von Saba, das buffertige Ninive beschäftigen sein Nachdenken, und eigene Erlebnisse zeigen ihm oft eine Empfänglichkeit

ber Heiden, die er in Israel nirgend gefunden. Er weint über Terusalem, aber es wird ihm flar, daß Gott beschlossen hat, das Reich auf die Heiden zu übertragen. Es ift möglich, daß hier die Grundschrift ichon von der späteren Entwicklung der Kirche beeinflußt ift, aber diese Züge ganz zu streichen, haben wir fein Recht. Nochmals fehrt Jesus auf furze Zeit nach den Ufern des Sees zurück; nach Morden weiterziehend verlangt er in der Gegend von Paneas von seinen Jüngern ein Bekenntnis, wie sie zu ihm stehen, und der am raschesten entschlossene Simon Petrus erweist sich als der Fels, auf den Jesus fest bauen kann; doch gebietet er den Jüngern Schweigen. Das Bekenntnis des Simon einerseits und die Ehrenbenennung des Felsenapostels anderseits bilden Epochen im Leben Jesu und im Leben des Jüngers, wie die Grundschrift, die Betri Schüler verfaßte, wohl durchfühlen läßt. Für Martus ist die folgende Verklärung, die er nach dem Vorbild des Taufwunders gestaltet, das himmlische Siegel auf das irdische Bekenntnis 1). Nach kurzem, stillem Aufenthalt in der bereits abaefallenen Gegend am See, tritt Jesus den Todesgang nach Jerusalem an, das die Propheten steinigt. Dieses Ende, nicht das römische Kreuz, steht ihm vor Augen, als er dorthin aufbricht. Bis in das einzelste bietet dann die Passionsgeschichte die letten Tage Jesu und bei allen drei Evangelisten ist dieselbe durchaus auf den gleichen Ton gestimmt, weil sie alle aus dem ursprünglichen Markus stammen. Sehr anschaulich ift in der Grundschrift die Beschreibung des Obergemaches, in dem das Abendmahl stattfand und das bepolstert und bereitet war. Da die Gemeinde sich später bei Maria, der Mutter des Johannes Markus, zu versammeln pflegte, liegt vielleicht hier eine gang persönliche Erinnerung des Evangelisten vor. Dann kann der Jüngling, der 14, 51 Jesu nach Gethsemane folgte und bei dem Erscheinen der Sascher sein Linnentuch.

<sup>1)</sup> Wellhausen, Das Evangelium Marci. S. 70.

das er als Toga um sich geschlagen hatte, in ihren Händen läßt, der Evangelist selbst sein, womit sich sein Interesse sür diesen Nebenzug erklärte. Einsach und altertümlich ist der Bericht des Markus über das letzte Mahl. Er schließt mit Jesu Bersicherung: "Ich werde nicht mehr von dem Gewächse des Weinstocks trinken bis zu dem Tage, wo ich es neu trinke im Reiche Gottes." So wird das Mahl zum Abschiedsmahl, aber auch zum Symbol des Bundes, den Jesus durch sein Blut zwischen den Seinen stiftet. Daß die Einsetzungsworte 1. Kor. 11, 23—25 von Paulus im Sinne seiner Theorie vom Opfertode interpretiert sind, ist klar, aber eine ähnliche Bedeutung legten auch die judenchristlichen Gemeinden dem Akte bei. So gut wie Paulus verlangten sie, das Brot, das den Leib Christi bedeutete oder ihn wunderbar enthielt, sei von anderem Brote zu unterscheiden.). In der Erzählung von Gethsemane ist es

<sup>1)</sup> Die chriftlichen Mysterien, die den Heiden so viel zu raten aufgaben, bestanden in diesem gemeinsamen Genug von Brot und Wein in der Eucharistie. Ob mit der paulinischen Deutung Jesu eigene Meinung bei dem Abschiedsmahle sich völlig dectte, ift eine nicht zu entscheidende Frage. In der paulinischen Auffassung liegt der Anlaß zu der Annahme, das letzte Mahl Jesu sei ein Passah= mahl gewesen. Der Grund ist in der 1. Kor. 5, 7 vorgetragenen Lehre zu suchen, daß Jesus das wahre Passahlamm sei, und da nach 1. Kor. 11. 23 die Christen das Brot brachen und das Herumreichen des Relchs nach der Gewohnheit der jüdischen Passahfeier besorgten, so kam die Meinung auf, daß das Mahl in der Nacht, da Jesus verraten ward, ein Passahmahl gewesen sei. Das ursprüngliche Buch des Martus scheint im letten Mahle Jesu nicht ein Passah= mahl gesehen zu haben, sondern, wie Johannes, den gesetzlichen Tag des Passamahls als Todestag Jesu zu betrachten. "Es war aber das Fest des Pascha," erzählt Martus 14, 1, "und der un= gefäuerten Brote über zwei Tage, und die Hohenpriester und Schriftgelehrten sannen, wie sie ihn mit Lift fassen könnten und töten, denn sie sagten: nicht am Feste, daß kein Aufruhr des Bolkes werde." Ist diese Disposition zur Ausführung gekommen, so ist Jesus vor dem Feste, am vierzehnten Nisan, getreuzigt worden, nicht am Festtage, was die Rücksicht auf das Gesetz verbot. Auch daß 15, 21 Simon von Kyrene am Tage der Kreuzigung "vom 14\*

unmöglich, die schmerzliche Erinnerung eines Beteiligten zu perkennen, der reuevoll der teilnahmlos müden Stimmung ber Jünger gedenkt, die schlafen konnten und wollten, mährend ihr Meister anastvoll mit den Schrecken des nahenden Martyriums rang. "Er fand sie schlafend, benn ihre Augen waren schwer und sie wußten nicht, was sie ihm sagen sollten." Aus einer Erinnerung, die ihren Stachel nie verlor, ist dieses Geständnis entsprungen. Sie geht eben auf einen Beteiligten zurück, der noch weiß, wie mude und stumpf sie alle damals sich verhielten, und der sich diese Schwäche sein Leben lang zum Vorwurf machte — auf Betrus. Auch von den Vorgängen nach der Ver= haftung ist nichts so genau erzählt wie die Erlebnisse des Petrus im Palast des Hohenpriesters. Sein Plat am Feuer, seine Furcht vor Entdedung, die wiederholte Beschuldigung durch die Magd, der Hahnenschrei, den dann Jesus vorausgesagt haben soll — das alles zeigt, daß die Quelle dieser Einzelheiten Betri eigene Erzählung ist. Hier ist das zweite Evangelium wirklich das Evangelium des Betrus, wie die alte Kirche es nannte. Aber auch der Evangelist erzählt mit einer Teilnahme, die Teilnahme weckt, wie ein schönes Leben, das die Welt nur kurz erleuchtet hatte, vor den Augen der Seinen erlosch. Der so erzählen konnte, war sicher ein edler Mensch. Etwas Unmögliches

Felbe kam", zeigt, daß der Todestag noch zu den Werkeltagen gehörte. In der heiligen Passahnacht hätte nach jüdischem Brauche kein Gericht über Leben und Tod gehalten werden dürsen. Der durchscheinende ursprüngliche Text des Warkus hatte also das geschichtlich allein Wahrscheinliche. Erst der Überarbeiter hat dann die Übereinstimmung mit der Chronologie der beiden Seitenzeferenten hergestellt, indem wir 14, 12 schon am ersten Tage der süßen Brote stehen. Das Abschiedsmahl wird so zum Passahnahl, der 15. Nisan zum Todestage. Johannes berichtet das Gegenteil, das geschichtlich wahrscheinlicher ist, obwohl Johannes bei seiner Datierung des Todes auf den 14. Nisan nur von dem Interesse geschiedt ist, daß das wahre Passahnamn auch am gesehlichen Tage geschlachtet werde und so den geweissagten Typus ersülle.

oder auch nur Unwahrscheinliches kann am Ganzen dieser Geschichte nur der sinden, der verlangt, daß vor zweiztausend Jahren unter der Sonne Spriens die Juden am Jordan in den gleichen Vorstellungen leben, in den gleichen Begriffen denken und nach den gleichen Grundsägen handeln sollten wie die heutigen Leser an der Spree oder am Neckar. Wer Zeit, Land und Menschen in Rechnung zieht, hat teinen Grund zu bezweiseln, daß diese Erzählung in der

Hauptsache Geschichte ist und nicht Mythus.

Nicht ebenso sicher läßt sich ermitteln, wann und wo Markus seinen Bericht über das Leben Jesu versaßte, das heißt das Evangelium niederschrieb, das die Evangelisten ihren Missionsvorträgen zugrunde legten. Er selbst wird im Jahre 63 noch als Mitsebender erwähnt (2. Timoth. 4, 11). Des Markus Leser kennen die Söhne des Kreuzträgers Simon von Kyrene zu Jerusalem. Er selbst ist der Sohn jener Maria, die in Jerusalem ein Haus besitzt; daß er dort, am Sige der Mission, sein Buch versaßte, ist mögslich, da sein Bericht aus dem jüdischen Horizont nirgend heraustritt.

Was von der historischen Quelle gilt, gilt auch von ber Spruchsammlung. Beide Bücher setzen voraus, daß Jerusalem noch stehe und das jüdische Staatswesen und Tempelleben ruhia seinen Gang gehe. Wenn Matth. 5, 35 sagt: "Ich sage euch, daß ihr nicht schwören sollt bei Jerusalem, denn sie ist eines großen Königs Stadt," so schließen wir, daß die Spruchsammlung, der dieses Wort entstammt, niedergeschrieben wurde, als Jerusalem noch stand. Dasselbe zeigt der Bräsenshintergrund von Matth. 10, 23, wo Jesus zu seinen Jüngern sagt: "Ihr werdet die Städte Ifraels nicht ausrichten, bis daß der Menschensohn kommt" oder das Wort 16, 28: "Etliche, die hier stehen, werden den Tod nicht schmecken, ehe denn der Herr kommt." Solche Stellen sind zu Lebzeiten der ersten Generation geschrieben, als noch niemand an den Untergang Jerusalems und der Städte Judaas dachte. Auch 15, 5, wo die Pharisaer

sprechen: "Korben, geopfert sei, womit ich dir helfen konnte" oder 23, 2, wo es heißt: "Auf Mosis Stuhl sigen die Schriftgelehrten und Pharisäer", segen das Bestehen der Theofratie voraus. Die Debatten zwischen Pharisäern und Saddugaern find gleichfalls den Berfassern beider Grundschriften noch mit voller Klarheit bekannt. Der Brand= opferaltar steht noch, und Jesus vermag zu sprechen: "Lasse allda am Altar deine Gabe." Wenn das alles in direkter Rede und im Brasens berichtet wird, nicht als eine Erinnerung an die nun vergangene Zeit, so ift klar, die Ber= fasser beider Grundschriften schrieben vor der Zerstörung des Tempels und der Stadt Jerusalem. Die Grundschrift berichtet nicht, Jesus gab diese Vorschriften damals, sondern sie erzählt dem Leser Jesu Wort, um sich selbst beim Besuch des Tempels danach zu richten. Sie sagt nicht: "Auf Mosts Stuhl saßen die Pharifaer und Schriftgelehrten," sondern "sie sigen". Daß beide Grundschriften noch zur Zeit des Bestehens des nationalen Lebens und Tempel= dienstes verfaßt wurden, ist nach solchen Stellen sicher. Allzunah darf man anderseits die Abfassung des Urmarkus an die Wirksamkeit Jesu nicht anschließen, das verbietet der doch schon von der Sagenbildung ergriffene Stoff und die wiederkehrende Wendung, die Orte hießen so bis auf den heutigen Tag oder es sei noch heute eine gemeine Rede in Israel. Es ist also schon viel Wasser den Jordan hinabgelaufen seit das Erzählte sich zugetragen hat. Matth. 27, 8 heißt der Acker des Judas der Blutacker bis auf den heutigen Tag. Matth. 28, 15 erzählen die Juden die Geschichte vom Leichenraube bis auf den heutigen Tag. Matth. 27, 15 heißt es: "Der Profurator war gewohnt, einen Gefangenen zum Feste loszugeben." So spricht man von einer früheren Zeit. Die Gewohnheit hat sich seither geändert. Auch die Unbestimmtheit der chronologischen und geographischen Bezeichnungen beweist eine gewisse Ferne des Erzählers von dem Stoffe der Erzählung. Für Dinge. die sich jünast zugetragen haben und die man genau kennt. braucht man nicht so allgemeine Ausdrücke, wie: "in jenen Tagen" oder so vage geographische Bezeichnungen, wie die Synoptiker sie lieben: jenseits des Sees, im Gebirge usw. Mögen diese Wendungen zum Teil erst bei der Bearbeitung der Grundschriften durch die Evangelisten eingetragen sein, man gewinnt doch den Eindruck, daß eine gewisse Distanz von den Ereignissen auch für Markus schon gegeben war, als er den ersten Bericht verfaßte. Es begreift sich ja auch, daß die Jünger nicht sofort nach Jesu Tod an die Ausarbeitung einer Biographie ihres Meisters gingen. Solange man die Wiederkunft Jesu täglich erwartete, betete man, predigte, hatte Träume und Bisionen, aber man schrieb keine Bücher. Erst als man für ein längeres Diesseits sich einrichtete, sammelte man zunächst die Worte Jesu, um nichts verloren gehen zu lassen, und als man für die Zwecke der Mission einer schriftlichen Auskunft über das Leben des Messias bedurfte, erst da ist das erste Evangelium, der Urmarkus, entstanden. Mark, 13, 10 nimmt auch schon ausdrücklich Bezug auf die Heidenmission. Bevor der Herr kommt, sagt Markus, muß das Evangelium verkündigt werden an alle Bölker. Auch sett das Buch schon eine regelmäßige Verkundigung des Lebens Jesu in den Gemeinden voraus, wenn es von der Tat der liebenden Maria 14, 9 heißt: "Wahrlich, ich sage euch, wo dieses Evangelium gepredigt wird an die ganze Welt wird man auch verkündigen, was sie getan hat, ihr zum Gedächtnis." Die einzelnen Erzählungen wurden also schon gewohnheits= gemäß der Gemeinde zur Erbauung vorgetragen.

Die schriftstellerische Individualität des Markus wird bei seiner objektiven Erzählungsweise nicht so scharf erkennbar wie die der andern Evangelisten. Markus ist ein Typus. Nicht Eigenes, mit Phantasie oder Spekulation Erzeugtes, will er geben, sondern nur der treue Widerhall des Glaubens der Gemeinde will er sein, nichts davon und nichts dazu tun, wie ihm Papias bezeugte. So sehlt im allgemeinen das persönliche Element. Es ist die ernst

schwermütige Erzählungsweise, die wir heute sprichwörtlich den Evangelienton nennen und in dem einst die ersten Evangelisten predigten, die zwei und zwei durch die Dörser und Gehöste wanderten, in der Markus berichtet und deren Rezitation des Lebens Jesu er zum Teil wohl wörtlich übernahm. Nur zuweilen hört man noch ein persönliches Gefühl durchklingen. So ist es, als ob in Markus' Stimme bei der Erzählung von Jesu Leiden noch jene Träne zittere, die sein Lehrer vergoß, von dem es heißt: "Er

weinte bitterlich."

Nach den Worten 2. Tim. 4, 11: "Markus nimm zu dir und bringe ihn mit dir, denn er ist mir nüglich zur Dienstleiftung," haben wir uns gewöhnt, Markus unter die Aleinen von den Meinen zu rechnen. Aber wenn wir Homer und den Dichter des Nibelungenliedes groß nennen, weil sie die Gestalt ihrer Helden so zeichneten, daß sich noch ungezählte Jahrhunderte an ihnen erbauen werden. so können wir auch Johannes Markus nicht niedrig ein= schätzen. Wie jene hat er ein überliefertes Bild treu nachgezeichnet, an dem vor ihm viele andere geformt haben. aber daß er es so schlicht und sachlich wiedergab, ohne aufdringliche Farben und geschwätzige Zusätze, das ist eine Leistung, die schwer in die Wagschale fällt. Mit dem Markus, den die stolzeste christliche Republik sich zum Schuk= patron erwählte, der, den Löwen neben sich, im Kirchen= portal steht, hatte der schlichte Wanderlehrer des ersten Jahrhunderts schwerlich irgendwelche Ahnlichkeit. Er verschwindet, wie der wahre Künstler soll, völlig hinter seinem Werke, aber gerade das ift ein Verdienst und ein großes. "Was die Person des Verfassers betrifft," sagt Jülicher 1), "so hinterläßt das Evangelium durchaus den Eindruck, daß er ein geborener Jude (Jerusalemit?) ift, im Kreise der Urapostel heimisch und am meisten über Petrus orientiert, aber wohl weit in der Welt herumgekommen, jedenfalls

<sup>1)</sup> Jülicher, Einleitung. S. 279.

voll Freude darüber, daß das Evangelium allen Völkern verkündet wird. Auch das Bekenntnis, das er den heidnischen Hauptmann neben dem Kreuze ablegen läßt, ist für
seine Stellung zur Heidenmission charakteristisch. Judaistische
Belleitäten, gesetzliche Angstlichkeit liegen außerhalb seines
Gesichtskreises. Die Religion des gekreuzigten und auserstandenen Messias ist ihm eine neue und eine Weltreligion!" Un der Hand seines Buches hat sie sich ausgebreitet.

Das also war das Urevangelium, das sich der Spruchsammlung des ältern Matthäus an die Seite stellte. Es gibt kein Buch auf der Welt, das öfter vervielfältigt und mehr gelesen worden wäre, und das Größeres gewirkt hätte. Mit diesen beiden Schriften ausgestattet, die die Worte und Taten des Messias von Nazareth enthielten, zogen die Wanderlehrer hinaus und bald hören wir, daß überall in den Judengemeinden der Völkerwelt sich Gemeinschaften sammeln, die sich an diesen Büchern erbauen, den Gekreuzigten als Messias anerkennen und seine baldige Wiederkunft voraussagen. Wenn sie die angstvolle, apostalpptische Stimmung der jüdischen Gemeinden in der Völkerwelt durch die Ankündigung der nahen Entscheidung steigerten, so nahmen sie ihr durch das milde Vild des kommenden Wessias und sein liebevolles Wort auch wieder den Stachel und gossen I auf die stürmisch erregten Gemüter.





Zweiter Abschnitt Die paulinischen Briefe



## Die messianische Bewegung in den Judenvierteln der großen Städte



ine frühere Zeit hat die Ausbreitung des Christentums identissiert mit der Geschichte des Apostels Paulus. Sie glaubte die Entstehung der Heidenkirche zu erzählen, wenn sie die Geschichte des großen Apostels

erzählte. Aber wie die Geschichte eines Volks nicht die Ge= schichte seiner großen Männer ist, so ist die Geschichte der Kirche nicht die Geschichte ihrer Apostel, sondern die Geschichte ihrer Gemeinden. Gewiß war Paulus der größte Christ des ersten Jahrhunderts, aber bei einer Kulturbewegung wie der Ausbreitung des Christentums ist nicht mit einigen Bersonen, sondern mit Tausenden zu rechnen. Gang im Gegensatz zu jener Schule, die Paulus zum eigentlichen Urheber der Kirche Christi macht, sagen wir: Das Christen= tum hätte gesiegt auch ohne Paulus, denn der Weltprozeß hängt niemals an einer Person. Zustände entwickeln sich aus Zuständen, nicht aus der Tätigkeit eines einzelnen Individuums. Der würde das Samenkorn des Evangeliums unterschätzen, der behaupten wollte, ohne Paulus wäre es erstorben. Seine Keimkraft hing nicht ab von einem einzelnen Gärtner. Es heißt Jesum selbst zu niedrig werten, wenn man den Erfolg seines Worts von einem einzigen Prediger desselben abhängig macht. Das Christen= tum erwuchs aus dem Worte Jesu, nicht aus den Briefen Dieses Wort hat tausend Verkündiger gefunden; das Körnchen Sauerteig hatte die Wirkung geübt, die Jesus

porhersaate. Blickt man aufmerksam in das Neue Testa= ment, so erstaunt man über die große Zahl von wandernden Brüdern, die allerorten erwähnt werden. Bu den zwölf Aposteln und den sieben Diakonen kommen Evangelisten wie Philippus, Barnabas, Silas, Agabus, Johannes Markus, ferner in Antiochien Simon Niger, Lucius von Anrene, Menahem und zahlreiche Propheten. Bon pauli= nischen Schülern werden mit Namen erwähnt: Lukas, Timotheus, Aristarch, Demas, Sopater, Secundus, Tychifus, Trophimus, Gajus, Phygelos, Hermogenes, Epaphroditus, Sosthenes, Artemas, zusammen vierzehn Gehilfen. Selb= ständig neben Baulus, wirken Ananias, Apollos, Alexander, Homenaus, Philetus, Aguila, Titus, Zenas, Nifolaos; das ist ein halbes Hundert Lehrer, und die, die wir mit Namen kennen, sind doch sicher nur eine kleine Minderzahl. Dazu kommen dann noch zahlreiche ungenannte Führer der Petrischen und Christischen in Korinth, die Leute des Natobus in Antiochien, die pharisäischen Auswiegler in Galatien, die vielen Gegner in Ephesus, die Prediger der Beschneidung in Philippi und Rom. Es ist mit einem Wort eine Legion von wandernden Glaubensboten und wie später bei den Waldensern sind die perfecti stets auf Missionsreisen. Aber nur einer dieser Apostel hat litera= rische Denkmale seiner Tätigkeit in seinen Briefen hinter= lassen, nur einer hat eine Schule um sich geschart — Paulus. — Daraus folgt, daß Paulus weitaus der geistig bedeutendste aller dieser "Apostel" oder lateinisch gesprochen "Missionäre" gewesen ist, aber es folgt daraus mit nichten, daß er allein Gründer der Kirche in der Heidenwelt war. Auch wenn wir dem Apostel aufs Wort glauben, daß er mehr gearbeitet habe als sie alle, so heißt das nicht, daß die anderen nicht gearbeitet hätten oder nichts erreicht. sondern ganz im Gegenteil heißt es, daß selbst ihr Geaner Baulus zugesteht, der Herr ist auch in ihnen mächtig ge= Wer meint, ohne Vaulus wäre das Christentum eine jüdische Sette geblieben, der vergift den ganzen

Hellenismus, der in gleicher Richtung wie Paulus steuerte. Es geht mit der Ausbreitung solcher Weltideen mehr unpersönlich zu. Berade die Hauptgemeinden Spriens. Rleinasiens und Italiens sind weder Stiftungen des Paulus. noch Stiftungen des Petrus, sondern veranlaßt durch Männer, die kein Name nennt und kein kirchliches Fest bezeichnet. Ist es doch in profanen Dingen nicht anders. Die größten Entdeckungen und Erfindungen sind namen= los. Wer hat den ersten Webstuhl zusammengesett, das erste Kamin gebaut? Wie heißt der Mann, der die Buch= stabenschrift erfunden? Niemand weiß es. So feiert auch die christliche Kirche ein Fest Allerheiligen für die namen= Tose Schar derer, denen sie alles dankt und deren Taten bennoch vergessen und verschollen sind. Vergeblich fragen wir nach dem Stifter der Gemeinde zu Damastus, die Paulus ausrotten wollte. Nicht anders ist es mit der Gemeinde in der sprischen Hauptstadt Antiochien, die längst blühte, als Paulus in sie eintrat. In Rom findet Paulus Christen vor, die ihm bis Trestabernä entgegenziehen. und in Ephesus haben Aquila und Priscilla und Apollos vor Paulus gewirft und sind doch selbst nicht die Erstlinge von Asia Proconsularis, wie wir aus Röm. 16, 5 erfahren, sondern andere waren vor ihnen da. Wer hat Karthago bekehrt, wer Spanien? Unsere Quellen schweigen. Alle diese entscheidenden Gründungen in den Metrovolen der Alten Welt geben auf Männer zurück, die im Dunkel verschwanden, ohne eine weitere Spur ihres Daseins zu hinter= lassen als eben jene Gründungen. Gemeinden wie die antiochenische, kleinasiatische, römische, die von Alexandrien und von Karthago sind wichtiger als alle, die Petrus und Baulus gestiftet haben. Wir aber sehen daraus, daß die Botschaft vom erschienenen Messias jedem Apostolat voraus= geeilt war. Ein Paradoxon wie das: "Der Messias Israels ist erschienen, aber er wurde von seinem eigenen Bolke ans Kreuz geschlagen," klang für jüdische Ohren so ungeheuerlich, daß diese Kunde sofort durch die Synagogen

flog. Wie ein Lauffeuer lief sie durch alle Schulen von Damaskus dis Spanien, vom Orontes dis zu den Säulen des Herfules. Aberall entbrannte ein Streit über diese Kunde, überall stürzten sich die Schriftgelehrten auf die Bücher der Propheten, denn die Anhänger des Galiläers behaupteten, es habe sich nur erfüllt, was die Propheten so und nicht anders vorhergesagt hätten. Für eine so paradoxe Kunde war keine Mission zu verabreden, kein Apostolat zu begründen, sie war ihr eigener Apostel. Welchen inneren Trieb der Mitteilung und Fortpflanzung das Evangelium selbst hatte, zeigt eben die Tatsache, daß es in Afrika, Italien und Spanien auftritt, ohne daß eine Spur irgendeines Apostels dorthin leitet. Es wuchs bei Tag und Nacht, wie die Menschen selbst nicht wußten.

Der wichtigste Faktor für die Ausbreitung der neuen Religion war neben der Einheit des römischen Reichs die noch über die römischen Grenzen hinaus sich erstreckende Organisation des Judentums. Die Zahl der Juden hatte seit der Diadochenzeit überall sich gewaltig gemehrt. Ein sibyllinisches Orafel jüdischer Provenienz (Or. Sib. III, 271 f.). das man in die Mitte des zweiten Jahrhunderts v. Chr. set, sagt bereits, jegliches Land und jegliches Meer sei von Juden erfüllet1), und die Aufzählung der Sprachen der jüdischen Festaafte bei dem Pfinastfeste in Jerusalem gibt ein Bild davon, wie sich die Kinder Abrahams gleich bem Sand am Meere in den beiden folgenden Jahr= hunderten über die Welt verbreitet haben. Nirgend ließ sich das besser feststellen als bei den Tempelfesten, die zu einer Heerschau der Beschnittenen wurden. Die Fahrt nach Jerusalem war zumeist verbunden mit der Aber= bringung der Tempelsteuer. Jedes Mitglied einer jüdischen

<sup>1)</sup> Bgl. die Zeugnisse für die Verbreitung der Juden im römischen Reiche bei Bousset, Die Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter, S. 66; bei Schürer, Geschichte des jüdischen Volks 2, 1 ff.

Gemeinde hatte jährlich eine Doppeltdrachme an den Tempel zu entrichten, und diese Gaben gingen pünktlicher ein als die Staatssteuern. Jeder Diasporajude war aber auch verpflichtet, einmal im Leben persönlich an dem Orte au opfern, wo Gottes Ehre wohnte. Diese Wallfahrt nach Jerusalem war, wie uns Philo verrät, gleich den modernen Wallfahrten, weniger eine asketische Handlung als eine Ausspannung und Erholung. "Denn Zehntausende," saat dieser Zeitgenosse des Paulus, "strömen aus Zehntausenden von Städten, teils zu Land, teils zu Wasser von Oft und West und Nord und Gud bei jedem Feste ins Beiligtum wie zu einer gemeinsamen Einfahrt und einem sichern Safen des vielgeschäftigen und wirren Lebens. Sie suchen Aufheiterung zu finden und, von den Sorgen, von denen sie von früher Jugend an gebunden und bedrückt werden, be= freit, eine Weile aufzuatmen und in heiterem Frohsinn zu verweilen, und von lieblichen Hoffnungen erfüllt, er= geben sie sich der so notwendigen Ruhe." Josephus schätzt die Zahl der zu den Festen in Jerusalem zusammen= strömenden Wallfahrer auf 2600000 Köpfe, was freilich eine arge Abertreibung sein wird. Immerhin mußten diese zu jedem Feste eintreffenden Wallfahrer den Juden der Diaspora durch ihre Masse das Gefühl einer inneren Rusammengehörigkeit geben und ein stolzes Bewußtsein ber jüdischen Größe und Macht. So entstand in den Juden das Bewuftsein nicht nur der geistigen überlegenheit über die blinden Heiden, sondern auch eine starke überschätzung ihrer materiellen Mittel, die sie zu ihrem Verderben in den Krieg mit dem römischen Reiche hineintrieb.

In Aleinasien hatten die griechischen Stadtgemeinden Versuche gemacht, den Juden ihre von den Diadochen ihnen bestätigten Privilegien in betreff der Befreiung vom Ariegsdienst, von der Arbeit am Sabbat und von zahlereichen anderen Leistungen zu bestreiten, aber Augustus und Agrippa hatten sie zur Ruhe verwiesen und diese Privilegien taten der jüdischen Propaganda großen Vors

schub. Natürlich vermehrte diese exemte Stellung auch den Judenhaß bei den Griechen. Un den meisten Orten lebten die Kinder Israels zusammen im Ghetto. Diese Juden= viertel waren abgesonderte, oft mit einem Tore geschlossene Stadtteile, jedes mit einem Vorsteher, der eine ausgedehnte Gerichtsbarkeit besaß. Er durfte Gefängnisstrafen und körperliche Züchtigungen verhängen. Mehr als vierzig Schläge sollte fein Berurteilter erhalten, und damit der Büttel das Gesetz nicht durch falsche Zählung versehentlich verletze, ordneten die Lehrer, die einen Zaun um das Beset machten, an, daß er nur neununddreißig Schläge geben solle. Mit diesen aber waren sie recht freigebig. "Von den Juden," sagt Paulus 2. Kor. 11, 24, "habe ich fünfmal empfangen vierzig Streiche weniger einen." Die Snnagoge lag, wenn möglich, an einem fließenden Wasser: fehlte die Synagoge, so hatte man doch einen Ort für die Gebete und rituellen Waschungen. "Am Sabbat," be= richtet der Reisebegleiter des Paulus (Apg. 16, 13), "gingen wir hinaus vor die Stadt Philippi an das Wasser, wo man zu beten pflegte, und setten uns zu den Weibern." Der reisende Schriftgelehrte wurde in der Synagoge aufgefordert, das Wort zu ergreifen, und mußte, wie der homerische Wanderer, Bericht geben von dem, was draußen in der Welt sich zutrug (Apg. 13, 15). So blieb die einzelne Gemeinde mit den Stammesbrüdern draußen in Rapport und hatte das Bewußtsein, einem großen Ganzen anzugehören. Ein so geordnetes Judenviertel unter einem Volksältesten oder Synagogenvorsteher hatte jede große Stadt. Sier sagen sie in engen Gassen dicht aufeinander gedrängt wie die Blattläuse und erzählten sich vom Messias und wie er demnächst erscheinen und die Beiden massa= frieren werde. Es wird immer eine wunderbare Er= scheinung bleiben, wie diese kleinen Judengemeinden, um= geben von einer hochgesteigerten, vornehmen griechischen Kultur, ihre orientalische Eigenart zu bewahren wußten. Schon Josephus hat mit Nachdruck hervorgehoben, daß es

Israels Gesetz sei, das den Bestand seines Volkstums perburge. Nicht hellenische Freiheit, sondern judischer Gesetzes= zwang hat das Judentum erhalten. Die festen Ordnungen des jüdischen Hauses waren das Rückarat dieses Polks= tums. Die Gebete am Morgen und die Gebete am Abend. die Waschungen und Fasten, die Feier der Festzeiten und Jahreszeiten, die Bräuche und religiösen übungen bei jeder Lebenslage, die Weise der Cheschliefung und Chescheidung, die Riten bei der Geburt, die Art der Vorbereitung zum Tode und der Trauer für die Verstorbenen, alles war fest geregelt durch Gesetz oder überlieferung. Und nicht als Sklaverei, sondern als Wohltat betrachtete es der Jude. daß das Gesetz ihm die Qual der Wahl, mit ihrer Verant= wortung, ihren Bedenken, ihren Streitigkeiten ersparte, daß eine ererbte Ordnung ihn von allen Plagen der Freiheit befreite. Das Gesetz war dem Juden nicht ein Kerker, sondern der Stab, auf den er sich stützte und der allem Zanke ein Ende machte. Diese feste Lebensordnung gab dem Judentum seine Widerstandskraft. Das Hellenentum ging mit seiner Freiheit und an seiner Freiheit zugrunde, das Judentum steht noch heute durch sein Geseth. Die ge= ringste Lücke in diesem Sustem der Legitimität hätte der Willfür eine Bresche gebrochen, darum machten die Lehrer einen Zaun um das Gesetz, es zu schützen und zu sichern. Vom Standpunkt ihres Gesetzes sahen die Juden mit Verachtung herab auf die von Lastern zerfressene Welt der Heiden und in mancher Hinsicht wird man zugeben mullen, daß sie dazu ein Recht besaßen. Die Reiden wandelten nach ihrer Meinung in Finsternis, sie steckten im Sumpfe der Sinnlichkeit und Sünde. In Israel wohnt die Weisheit und Gerechtiakeit: drauken sind die Hunde.

Wie 'vie Juden das Heidentum beurteilten, lesen wir im Römerbriefe, wie die Römer den Juden ihre Berachtung zurückgaben, darüber hat uns Tacitus nicht im Zweifel gelassen. Der große Historiker und Staatsmann war der Meinung, seine israelitischen Mitbürger stammten vom Ida auf Kreta und hießen "durch fremdartige Deh= nung des Wortes" Judäer (Historien 5, 2). "Andere," sagt Tacitus, "bringen Hierosolyma mit den aus Homer bekannten Solymern in Beziehung", darin aber seien die meisten einig, daß die Juden wegen des Aussatzes, der ihre Leiber scheußlich entstellte, von den Agyptern in die Wüste gejagt worden seien. Hier waren sie dem Verschmachten nahe, da beobachtete ihr Führer Moses, wie eine Herde wilder Esel auf einen waldbeschatteten Felsen zulief. Er ließ sein Bolk ihnen nachgehen und, wie er vermutet hatte, fand er reichliches Wasser. Von da ab. so lautet das Ergebnis der Forschungen des Tacitus, war den Juden der Esel ein heiliges Tier, und der Nanpter Apion weiß sogar, im Allerheiligsten zu Jerusalem stehe das Bild ihres Gottes mit dem Kopfe eines Esels. Nach sechstägiger Wanderung kamen die Juden in Hierosolyma an und ruhten am siebenten Tage. Seitdem ist der siebente Tag der Ruhetag der Juden. "Die allen andern Völkern zuwiderlaufenden Sitten gab ihnen Moses, um eine strenge Scheidewand zwischen den Seinen und allen übrigen Nationen aufzurichten, damit er so seiner Herrschaft um so sicherer sei. Während sie den Esel an= beten, schlachten die Juden den Widder, um Jupiter Ammon zu fränken, und den Stier, den die Agypter als Apis verehren. Des Schweins enthalten sie sich zum Andenken an die Verheerung, die einst der Aussatz bei ihnen an= gerichtet hatte, dem dieses Tier unterworfen ist. Die vormalige lange Hungersnot deuten sie durch die Fasten an und vom Raube der Feldfrüchte gibt das ungefäuerte Brot Zeugnis." "Diese Gebräuche," sagt der Historiker mit der Miene strengster Objektivität, "woher sie auch stammen mögen, rechtfertigt das Altertum; andere unselige Satzungen hat häßliche Verkehrtheit eingeführt. Denn die schlechtesten Menschen, ihre väterliche Religion verachtend, häuften hier Gaben und Schätze zusammen. Daher wuchs

der judäische Staat. Auch herrscht unter ihnen selbst hartnäckiges Zusammenhalten und bereitwillige Freigebig= feit, aber gegen alle andern feindseliger haß. Die speisen. nie schlafen sie mit Fremden und obwohl zur Sinnlichkeit äußerst geneigt, enthalten sie sich der Begattung mit Ausländerinnen; unter ihnen selbst ist alles erlaubt. Die Be= schneidung ift eingeführt zum Unterscheidungszeichen. Wer zu ihrem Glauben übertritt, muß dasselbe tun. Sie unterrichten ihn vor allem in der Berachtung der Götter, Berleugnung des Vaterlandes, Geringschätzung der Eltern, Rinder, Geschwifter." Wenn die römischen Schriftsteller die Besonderheit der jüdischen Sitten aus der Absicht des Gesetzgebers herleiten, sein Volk außerhalb der übrigen Menschheit zu stellen und dasselbe von ihr zu isolieren. so kann das Judentum sich darüber nicht beschweren, denn der alexandrinische Jude, der den sogenannten Aristeas= brief verfaßt hat, sagt selbst: "Damit wir mit keinem der andern Bölker irgendeine Gemeinschaft pflegten. umaab uns Moses mit einem undurchdringlichen Gehege ... Er umheate uns auf allen Seiten mit Reinheitsgesetzen in Speise, Trank und Berührung in dem, was wir hören und sehen." Demgemäß waren die Römer fest überzeugt, die Ablehnung aller fremden Bölker gehöre zu den ersten Bflichten der Juden. Ihrer Gottesvorstellung muß doch auch Tacitus einige Anerkennung zollen. "Die Agypter," sagt er, "verehren die meisten Tiere und zusammengesetzte Geftalten, die Juden erkennen nur einen Gott, und diesen bloß im Geiste. Gottlosigkeit ist es ihnen, Bildnisse von Böttern aus vergänglichem Stoffe nach menschlicher Ahnlichkeit zu gestalten. Jenes höchste Wesen ist zugleich ewig, unwandelbar, unvergänglich. Daher dulden sie keine Bilder in ihren Städten, nicht einmal in Tempeln. Reinem Könige wird diese Schmeichelei, keinem Casar diese Ehre zu teil. Weil aber ihre Priefter Floten= und Paukenspiel gebrauchen. Efeufränze tragen, auch eine goldene Weinrebe im Tempel sich fand, glaubten einige, Bater Liber,

des Morgenlandes Bändiger, werde verehrt, was keineswegs zu ihren Satzungen paßt. Denn des Bacchus Gebräuche sind festlich und froh, die jüdischen widersinnig und finster." In ähnlicher Geringschätzung behauptet Hekatäus in einem Berichte bei Diodor, daß die Juden den himmel anbeteten, für Horaz ist Jehova ein trauriger Gott, Petronius spöttelt über die hohen Ohren des Himmels, die die Juden anrufen, und Juvenal läßt sie die Wolken und die Gottheit dort oben verehren. Der hochmütigen Verachtung der Heiden stand aber kein geringerer Hochmut auf der jüdischen Seite gegenüber. Niemand hat treffender als Baulus die selbstgerechte Stimmung des Diasporajuden gegenüber der ihn umgebenden heidnischen Welt geschildert, wie der Jude sich zutraut, "ein Leiter zu sein der Blinden, ein Licht derer, die in Finsternis sind, ein Erzieher der Törichten, ein Lehrer der Einfältigen, weil er die aus= gestaltete Erkenntnis und Wahrheit im Gesetz besitze". Philo betrachtet sein Volk als eine Nation von Priestern und Weisen, die dazu bestimmt ist, den Kern einer neuen Menschheit zu bilden, welche die Ideale des Glaubens und der Philosophie verwirklichen wird. Vermöge der langen Bucht des jüdischen Hauses finden gewisse Laster sich bei ihnen seltener und so vergist ihr frommer Hochmut ganz, in wie vielen anderen Beziehungen sie weit unter ihren heidnischen Mitbürgern stehen. "Sie sind das auserwählte Volk, sie sind die Kinder Abrahams und haben die Beschneidung, sie sind Träger seines Bundes und haben das Gesetz und den Kultus, ihnen gehört die ganze Seils= geschichte, ihnen gehören die Bäter, die heiligen Frommen und Gerechten der Vergangenheit. Gott ist der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs und als solcher auch den Nachkommen treu und gnädig. Die Verdienste der Bäter. aller Reiligen und gerechten Frommen tommen dem gegen= wärtigen Geschlecht zugute. Daß diese Stimmung in der jüdischen Synagoge weit verbreitet war, zeigt die meister= hafte Charakteristik, die Paulus Römer 2, 1 f. von dem Judentum seiner Zeit gibt".). Die Abneigung, die die griechisch-römische Welt gegen das Judentum in seiner Witte empfand, ist durch ihre Dichter und Historiker bezeugt.

Trokdem übte die Synagoge gerade auf die religiös empfänglichen Kreise in Rom und Hellas eine große Anziehungskraft. Die Juden brachten statt des verbrauchten Polytheismus etwas Neues und daß dieses Neue uralt war, daß es aus grauem Often, der heimat aller Ge= heimnisse und rätselhaften Symbole stammte, vermehrte den von abergläubischen Schauern gesteigerten Respett. Diese Religion der Judenschule stammte aus fernem Often und stand, wie Juvenal sagt, in einem dicken Buche, das zwar auch griechisch verbreitet wurde, aber in der Urschrift geschrieben war in fremder, geheimnisvoller Quadrat= schrift, die kein Heide zu lesen vermochte und von der die Juden erzählten, Spötter und Verächter seien furchtbar von der Gottheit gestraft worden. Findig und klug von Natur waren die Söhne Judäas ebenso eifrig als geschickt, die Heiden zu überreden und Proselyten zu machen. Dieser Missionspflicht ist das Judentum sich schon in den Zeiten des Exils bewußt gewesen. Für den zweiten Jesaja ist Israel der Knecht Jehovas, der den in Finsternis wandelnden Heiden das Licht der Erkenntnis des wahren Gottes bringen soll. Mit den wunderbaren Führungen und Er= folgen des heiligen Volks wächst auch das Bewußtsein, zur Verbreitung seiner Wahrheit verpflichtet zu sein. Namentlich den Pharisäern bezeugt Jesus, daß sie Wasser und Land umziehen, um Judengenoffen zu werben, zwiefältige Kinder der Hölle, wie Jesus sagt.

In welch großartigem Maßstabe diese Mission betrieben wurde, davon geben die fragmentarisch erhaltenen Reste einer Traktatenliteratur Kunde, die eben diesem Zwecke des Proselytenmachens diente<sup>2</sup>). Das Muster eines solchen

<sup>1)</sup> Bousset, Die Religion des Judentums. S. 179 und 412. 2) Schürer, Geschichte des jüdischen Bolks im Zeitalter Christi. II. 72 ff., III. 2 ff., 808 ff. Dazu die übersicht bei Bousset: Die

Traktats sind die sogenannten Phokylideszeilen, die noch por dem Zusammenstoß der Juden mit Rom verfaßt sein dürften. Es ist dies ein Moralgedicht, das aus dem alt= testamentlichen Glauben den Monotheismus und das all= gemeine Sittengesetz heraushebt, aber alles dem Hellenen Unstößige und jede Polemik gegen die Beiden vermeidet und offenbar bestimmt ist, auf diese porsichtige Beise für die Religion der Juden zu werben. Da die heidnische Lesewelt Werbeschriften unter judischem Namen verächtlich beiseite gelegt hatte, bedienten sich die klugen judischen Proselytenmacher heidnischer Namen für ihre Einladung zum Judentum und weder die ehrwürdige Sibylle, noch der mythische Orpheus, noch bekannte Philosophen, wie Heraklit, waren davor sicher, als Aushängschild für jüdische Ware verwendet zu werden. Je ehrwürdiger die Maske ift, um so sicherer stedt hinter derselben ein verschmitzter Jude, der den heidnischen Weisen im Posaunenton die Herrlichkeit des judischen Gesetzes verkunden läßt. Sammlung sibyllinischer Orakel enthält namentlich im dritten Buche längere jüdische, in den andern aber vorwiegend christliche Stücke 1). Die jüdischen feiern die überlegenheit Israels über alle Stämme der Heiden und empfehlen das jüdische Gesetz als Heilmittel für alle Schäden. Da die jüdische Sibylle bereits auf die Zer= störung Korinths bezug nimmt, ist das dritte Buch sicher nach 146 vor Chr. entstanden. Daß diese jüdische Fälschung für ein echtes Drakel der Sibylle von Rumä gehalten wurde, beweist die vierte Ekloge des Vergil, die nach dem Friedens= schlusse zwischen Antonius und Octavianus im Jahr 40 vor Chriftus geschrieben wurde und nunmehr den Beginn des golde= nen Zeitalters erwartete und sich dabei auf die Weissagungen der Sibylle beruft: "Schon ist das letzte Zeitalter des

Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter. S. 12 ff. Auch meine Neutest. Zeitgeschichte Bd. 2, 92 ff. 1) Bgl. Schürer a. a. D. S. 412 ff.

fumäischen Liedes gekommen." Die von Bergil eingeflochtene messianische Weissagung für das zu erwartende Rind des Bollio wurde von den späteren Christen geradezu auf Jesus von Nazareth gedeutet und darauf beruhte die Berehrung des Mittelalters für den prophetischen Dichter Ein anderer Fälscher hat gleich eine ganze Sammlung von Versen griechischer Dichter angelegt, die, mit monotheistischen Stellen interpoliert, dem gleichen Zwecke dienen. Orpheus, Homer, Hestod, Aschnlus, Sophokles. Euripides, Kallimachus, Menander und andere muffen für die judischen Lehren von der Weltschöpfung, der Sabbat= heiligung, von dem unerkennbaren Wesen Gottes, vom Weltgericht, Weltuntergang und der Verpflichtung der Menschen zu heiligem Wandel und von der Verderblichkeit des Gögendienstes Zeugnis ablegen. Vielleicht ist der Urheber derselbe angebliche Hekatäus, der ein Buch über Abraham als Apologie des Judentums verfaßte, die er mit Versen der griechischen Tragifer und Komiker aus= stattete. Ein Aristeasbrief erzählt die bekannte Legende von der Entstehung der griechischen Bibel der Alexandriner auf der Insel Pharos durch 72 Dolmetscher, die jeder in eigener Zelle arbeiten und schließlich gemeinsam den Text der LXX feststellen. Der Verfasser will als Augenzeuge dieses Erlebnisses gelten, das ihm dann zu einer Lobrede auf das jüdische Gesetz und das Judentum überhaupt Anlaß gibt. Ein ähnlicher Traktat zum Preise des Gesetzes ist Philos Leben des Moses. Auch dem Beripatetiker Aristobul wird, in einer bei Eusebius (praeparatio evangelica 13, 12) erhaltenen Stelle, eine Sammlung gefälschter Zitate und orphischer Verse beigelegt und wie seine Vorgänger vertritt Aristobul den Satz, daß die griechischen Philosophen und Dichter ihre Wahrheiten aus den Büchern des Moses entlehnt haben. Die meisten dieser Fälschungen fallen der alexandrinischen Judenschaft zur Last. Die pseudonyme Schriftstellerei der neutestamentlichen Autoren hat hier also eine Wolke von Borgangern. Aus der Zeit der neutestamentlichen Schriftbildung stammen die gefälschten Moral= predigten des Philosophen Heraklit. Unter neun, dem Heraklit beigelegten Briefen befinden sich mindestens zwei jüdischer Herkunft, die gegen die Sittenlosigkeit der Beiden und ihren Gökendienst eifern. Gine Mischung judischer und heidnischer Spruchweisheit bieten die in inrischer Sprache erhaltenen Sittensprüche des Menander. Diese Liste ließe sich noch vermehren durch Judenbücher mit apologetischer Tendenz; dahin rechnen wir die griechische Ausgabe des Buches Esther, den Brief des Jeremia, die Geschichte vom Bel zu Babel und dem Drachen zu Babel, das zweite, dritte und vierte Makkabäerbuch, die Legende von der Verfolgung der Juden durch Ptolemäus Philometor, das Bfalterium Salomonis, die Weisheit Salomonis und viele andere nur fragmentarisch erhaltene Traktate. Dieses literarische Trümmerfeld gibt ein imposantes Bild von der literarischen Betriebsamkeit und dem Missionseifer der jüdischen Diaspora und bezeugt vor allem, mit welchem Selbstgefühl die Judenschaft auf die Irrtumer der sie umgebenden heidnischen Bevölkerung herabschaute. Das lette Thema dieser pseudonnmen Traktate, die die Heiden zum Monotheismus bekehren sollen, ist das "Sch'ma Ifrael" (Deuteronomium 6, 4): "Höre Ifrael, der Herr unser Gott ist ein einiger Gott," das jeder Israelite am Morgen und am Abend zu sprechen hatte. Da auch die griechische Philosophie zum Monotheismus gravitierte, war diese monotheistische Missionstätigkeit um so erfolgreicher. In seinem Büchlein gegen Apion sagt Josephus: "Die Massen haben bereits seit langem einen starken Eifer für unsere Religion bekommen. Und es gibt feine Stadt der Hellenen und keine Barbarenstadt, auch kein Bolk, wohin nicht unsere Sabbatfeier gedrungen ist, und das Fasten und Lichter= anzünden und viele von unseren Speisegesetzen beobachtet werden." Dieser Propaganda kam die Bewegung zum Monotheismus entgegen, die die griechische Philosophie angeregt hatte. So fand die Synagoge in der heidnischen Bevölkerung fast aller Orten auch Freunde, Gläubige, Judengenossen, die sich durch den Judenhaß der Massen an der Bewunderung der heiligen Bücher des Judentums nicht irre machen ließen. Wo die Obrigkeit gestattet hatte, daß eine Judenschule gebaut werde, lagerte sich um die Synagoge, gleich dem Hose des Vollmonds, ein weiterer Kreis der Proselyten, die, angezogen von dem hier gepredigten einen Gott, von der Herrlichkeit der Propheten und Psalmen, Trost und Erhebung in der griechischen Bibel und an der Stätte suchten, wo man diese auslegte.

In diesen Kreis der Judengenossen, der Ertrag einer jahrhundertelangen Missionsarbeit war, brachen nun die Sektierer ein und die Judenschaft erlebte staunend und zürnend, daß die Mehrheit ihrer Proselyten, die die Rabbinen nie für einen völlig sicheren Besitz gehalten hatten. der Kunde von dem erschienenen Messias ein williges Ohr lieh. Die neuen Glaubensboten ließen den gläubigen Hellenen alle Schätze des Alten Testaments und brachten ihnen die Spruchsammlung Jesu und das Evangelium als unschätzbare neue Gabe dazu. So entbrannte ein Streit zwischen der altgläubigen und der von Jesus gestifteten Mission, bei dem es sich um die Seelen der von den Auden bekehrten Beiden handelte, ein Streit, der, wie es eben kam, mit Erbaulichkeit oder Gehässigkeit ausgesochten wurde. Aber die Bekenner des erschienenen Messias behaupteten das Feld. Die zum Judentum haltenden Hellenen bildeten bald überall den Stamm der jungen driftlichen Gemeinden. Damit nicht genug, sprang diese religiose Bewegung auch in solche heidnische Kreise über, die bis dahin der Synagoge fern geblieben waren. Die sich Jesu zuwendenden Proselyten zogen vielfach ihre heidnischen Freunde und Familien nach. So entstanden fast gleichs zeitig auf griechischem und lateinischem Sprachgebiet die erften driftlichen Gemeinden. Bei der straffen Organisation des Judentums pflanzte sich die Kunde von dem, was in

Jerusalem geschah, rasch über alle Judenviertel fort. Das Leben des Paulus zeigt anschaulich die Art, wie alles, was in Palästina geschah, auch an die Juden der Diaspora befördert ward, und auf solche Weise gelangte die messianische Botschaft überall hin, nach Damaskus, Ephesus, Rom und die Form, in der das Judentum Weltreligion werden konnte, wie es erstrebte, weil es im Christentum die groben nationalen Bestandteile abwarf, die den Heiden anstößig waren, aber den kostbaren Schah bewahrte, den das jüdische

Volk besaß, seine heilige Schrift.

Zunächst ist der Prozeß der Ausbreitung des Christen= tums zu bezeichnen als ein Umsichgreifen der apokalyptischen Stimmung, die wir aus den Offenbarungen des Henoch, des Esra, des Johannes und aus vielen anderen Ent= hüllungsbüchern kennen. Die in der Büste Juda zuerst vernommene Predigt von dem nahenden Gerichtstag wird nachdrücklich wiederholt in den Synagogen der Bölkerwelt, und so sehen wir jene folgenreiche Bewegung, die seit dem Auftreten des Täufers Palästing erregte, unter Kaiser Claudius in die Judenviertel Spriens und Klein= asiens und unter die Bolksmassen der griechischen Städte und der Hauptstadt selbst getragen, wo sich nun auf den Glauben an den erschienenen und demnächst wiederkehrenden Messias neue religiöse Gemeinschaften bildeten. Der Glaube an das nahe Ende war überall erstarkt und in diese ge= spannte Stimmung schlug nun wie ein Blitz die Nachricht: Der Messias war da, aber die gottverhaßten Sadduzäer haben ihn gekreuzigt. Schauplat dieser Bewegungen ist überall das Ghetto. Auch in der Apostelgeschichte sind, wie das gleiche Sueton von Rom berichtet, die Juden Mazedoniens und Achajas in lärmenden Streitigkeiten Chresto impulsore. Daß die Synagogen die Orte waren, wo die Gerüchte von der Nähe des Messias zuerst aus= gegeben wurden, die dann die ganze Judenschaft in Un= rube stürzen, beweist ein Bericht des Dio Cassius, der aus-

drücklich von einem Verbot der Synagogenversammlungen aus diesem Grund redet. Das Ausweisen aller Juden aus Italien, von dem Sueton spricht, sagt Dio Cassius, habe sich wegen ihrer Menge als unaussührbar erwiesen. aber ihre Synagogen habe ihnen Claudius geschlossen. Die Spaltung in eine den Galiläern geneigte und eine feindliche Partei ging also durch alle judischen Gemeinden und wenn den Juden in gang Italien ihre Schulen ge= schlossen und große Judenhaufen wegen der Christushändel ausgewiesen wurden, so läßt sich ermessen, welche Gesinnung die Altgläubigen gegen die überall auftauchenden Settierer heaen mußten. Man muß Sueton und Dio Cassius lesen, um Apostelgeschichte 17 zu verstehen. Ohne daß wir die Wege aufspüren könnten, die die neue Lehre genommen, finden wir Leute "dieses Wegs" noch vor dem Tode des Tiberius († 16. März 37) in Damaskus, in Antiochien, Cypern und nicht viel später in Ephesus, Macedonien, Rom und anderwärts, überall voll Missions eifer und überall zurückgewiesen, gehaßt und verfolgt. Das Geheimnis dieser raschen Ausbreitung lag in der erregten Stimmung der damaligen Judenschaft, die Daniel den sußesten der Propheten nannte, und auf den Fußspiken der Erwartung ausschaute nach dem von Daniel geweissagten "Wolkenmann" und gespitzten Ohres horchte auf das Rollen des Steins nicht von Menschenhand, der den Koloß mit tonernen Füßen zerschmettern sollte.

Der Haß, der einst gegen die Sprer sich richtete, galt jest Rom. In dieser Stimmung wurzelte die Erwartung der nahen Wandlung der Welt. Unsere christliche Apostalppse zeigt nun, daß die aus dem Judentum hervorges gangenen christlichen Gemeinschaften diese Anschauungen der Synagoge durchaus teilten. Überhaupt würde es ein Irrtum sein zu meinen, daß diese für den Messias von Nazareth gewonnenen Gemeinden in ihrer religiösen Weltsanschauung von den jüdischen Stammgemeinden sich sofort weit entsernt hätten. Die Anhänger Jesu haben der Judens

schaft nicht eine neue Weltanschauung gebracht, sondern die Runde von dem erschienenen Messias. In den äußeren Umrissen und der Vorstellung des kommenden Verlaufs der Weltentwicklung unterscheidet sich das Urchristentum nicht von der judischen überlieferung; die dogmatischen Vorstellungen waren hier wie dort dieselben. Es blieb Sache eines längeren geistigen Prozesses bis die neuen Bedanken Jesu auch das überlieferte jüdische Weltbild umge= stalteten. Das, was das Urchristentum lehrte, war in den äußeren Umrissen nichts anderes als was es selbst aus dem Judentum überkommen hatte. Gine pessimistische Weltbetrachtung und tief gewurzelte Abneigung gegen die sie um= gebende Seidenwelt ift der durchgehende Charakter der ju= dischen und driftlichen Literatur dieser Zeit. Bessimistisch ist zunächst ihre überzeugung, daß der gegenwärtige Non sich seinem Ende zuneige. Die schmerzlichen Wehen, unter benen die neue Zeit im Durchbrechen begriffen sei, sind in den jüdischen wie in den christlichen Eschatologien das Thema der prophetischen Betrachtung. Ein Symptom des Absterbens der gegenwärtigen Welt ist zunächst der Nach= laft ihrer Kräfte. Die Menschheit wird in der letten Zeit immer mehr siech und schwach werden (4. Esra 5, 50 ff.). Schon die Rinder tommen mit weißen Saaren zur Welt, gleich Greisen (Jubil. 23, 25. Sib. II, 154 f). Auch die Erde versagt die Früchte, da sie erschöpft ist. Die Frauen hören auf zu gebären, befäte Felder geben feinen Ertrag. Immer deutlicher zeigt der Nachlaß der Natur, daß die Bestalt dieser Welt vergeht; die Gestirne geraten in Un= ordnung, die Vögel wandern aus, die wilden Tiere kommen aus ihren Verstecken, die Quellen versiegen, die Dämonen schweifen über die geängstete Erde 1). Von der Menschheit aber wird der Friede genommen; ein Volk erhebt sich wider das andere, die Familien entzweien sich, der Vater fämpft mit dem Sohne, der Freund mit dem Freunde,

<sup>1)</sup> Stellen bei Bousset a. a. D.

ber Bruder mit dem Bruder, die Weisen schweigen, die Toren reden und Einsichtige werden nicht mehr vorhanden sein. Rommt der Jude auf diese Vorzeichen des Endes zu sprechen, so jagt eine duftere Borftellung die andere. Dieselben Anschauungen teilt die dristliche Apotalypse, sie bezog dieselben aber nicht aus den Reden Jesu, sondern hat sie aus der Anschauung ihrer jüdischen Volksgenossen übernommen. Wenden wir uns von diesen Schrecken, die der messianischen Zeit vorangehen, dieser selbst zu, so spricht fich in der Schilderung der letten Gerichte gunächst ein grimmiger Haß auf die Beidenwelt aus. "Rache an den Unbeschnittenen!" ist die Losung. Im Buche Henoch wird den Schafen vom Hause des Ewigen ein Schwert gegeben, mit dem sie alle Tiere des Feldes toten sollen. Ein vom Himmel fallendes Feuer vernichtet alle Heidenvölker (Sib. III, 672 ff.) oder die Erde verschlingt sie (Henoch 90, 18). Wie diese Vorstellungen sich decken mit den Zornschalen des christlichen Apokalyptikers, so auch die Verheißung. daß die frommen Knechte Jehovas in der Zeit der Schrecken geborgen werden an einem sicheren Orte. Schon Jesaja 26, 20 las man: "Auf, mein Volk, gehe in deine Kammern, und schließe die Türen hinter dir; verbirg dich einen kleinen Augenblick, bis vorüber ist der Zorn." Auch bei Sacharja 14, 5 soll Israel zur letzen Zeit in das Tal der Berge Gottes fliehen. Nach der Himmelfahrt des Moses (10) erhält Israel Adlerflügel und schaut vom Himmel der Vernichtung seiner Feinde zu. Es sind die Bilder der Apokalypse des Johannes von der Flucht des Weibes und der Versiegelung der Gerechten, die sich auf diese Weise vorbereiten. "Die Söhne des großen Gottes werden um den Tempel herum alle ruhig wohnen. Er selbst wird sie bedecken wie mit einer Mauer von brennen= bem Feuer. Ohne Krieg werden sie sein in Städten und Dörfern" (Sib. III, 702 ff.). In der hebräischen Literatur der klassischen Zeit ist der, der die Welt richtet und die Heiden straft, Jehova selbst. In der jüdischen Sibylle

(III, 624 ff.) fällt diese Aufgabe dem Messias zu. "Dann wird Gott von Sonnenaufgang her einen König senden, der auf der ganzen Erde den bosen Kriegen ein Ende macht, indem er die einen tötet, mit den anderen sichere Verträge schließt." Nach dem Psalterium Salomonis 17 wird der Messias die Heiden aus dem Lande treiben und das= selbe von allen Gottlosen reinigen. Bon Jerusalem wird er die Bölker beherrschen und sie werden ihm Tribut gahlen. Mit dem Worte seines Mundes wird er die Erde ichlagen. Er wird stark im Beiligen Geifte sein, ohne Sunde, mächtig von Tat; start in der Furcht Gottes wird er seine Herde weiden. Weniger blutdürstig, aber doch verwandt ist Philos Vorstellung vom Messias, der große und reiche Nationen bezwingen wird. Im vierten Esrabuch (12, 31 f.) ist der Messias der Löwe, der das römische Reich besiegen soll. Auch die Erwartung eines Vorläufers des Endgerichts, die aus Maleachi 3 stammt, fehlt diesen jüdischen Büchern nicht. Dieser Bote, der vor Gott einher= geht und alles in Ordnung bringt, ist ursprünglich selbst eine Art von Messias, der "Wiederhersteller". Bei Jesus Sirach, der Sibylle und in den Evangelien ift er näher bezeichnet als der wiederkehrende Elias. Auch eine Wieder= kehr des Moses wurde nach Deuteronomium 18, 15 von den Schulen gelehrt, und wie Moses und Elias, so wird auch der in den Himmel entrückte Henoch (Henoch 90, 31) nochmals auf Erden erscheinen. In den Bilderreden des Kenochbuchs, die aus der vorherodianischen Zeit stammen, findet sich, in Anlehnung an Daniel, für den Messias die Bezeichnung des Menschensohns. Er ist keine irdische Er= scheinung mehr wie der Davidssohn, sondern ein pra= existenter, himmlischer Non. Bevor die Welt geschaffen wurde, war er bei dem Alten der Tage. Er, nicht Jehova, ist es, der als Weltrichter fungiert, "denn der Herr der Beister hat es ihm verliehen und ihn verherrlicht" (51, 3). Er richtet den Teufel, und die Könige stehen zitternd vor seinem Thron und wenn er, der Auserwählte, auf dem

Stuhle seiner Herrlichkeit sitt, soll alle Kreatur vor ihm niederfallen (48, 5). Wie diese ältere Schilderung des Berichts sich mit der christlichen berührt (1. Thess. 5: Mark. 13), so desgleichen die jüngere des vierten Esrabuchs. Esra sieht aus dem Meere "einen gleich eines Menschen Gestalt" aufsteigen (13, 3), der mit den Wolfen des Himmels fliegt und gegen den die Menschen sich empören. Der Gewaltige aber löst einen Berg los und flieat auf ihm dahin, und der Feuerhauch seines Mundes vernichtet alle Feinde. Leicht erkennt man in diesen Phantasien eine Weiterführung der Vision Daniels: "Ich schaute, da kam einer, der einem Menschen glich, mit den Wolken des Himmels, und gelangte bis zu dem Betagten und wurde por ihn gebracht. Dem wurde Macht, Ehre und Herrschaft verliehen." Ist bei Daniel dieser Menschen= sohn das Bolk Israel, das das Reich der Tiere verdrängt. so ist in diesen Variationen über Daniel der Menschensohn der Messias selbst, der von Anbeginn bei dem Alten der Tage, bei Gott war. Ein gemeinsamer Bug dieser Butunftsbilder ist die Wiederbringung der sämtlichen Kinder Israels aus der Zerstreuung. Diese Hoffnung knüpft an an Jesaja 27, 13: "An jenem Tage wird die große Posaune geblasen werden, daß alle, die sich in Assprien verloren haben und die nach Nanpten verstoßen wurden, heimkommen und Jehova auf dem heiligen Berge in Jerusalem anbeten." Nach Henoch 90, 32 sammelt sich in der messianischen Zeit "alles, was umgebracht oder zer= streut war im Hause Gottes", und der gleichen Hoffnung leben der Verfasser des salomonischen Psalters und Philo (de execrationibus 8 u. 9). Mit dem neuen Tempel, um den das heimkehrende Volk Gottes sich sammelt, sollen auch die seit der Wegführung vermißten Tempelgeräte wieder= gefunden werden, denn Gott hat sie nicht in die unreinen Sände der Chaldäer fallen lassen, sondern Jeremia oder sein Schreiber Baruch oder die Engel Gottes haben sie verborgen an einem unzugänglichen Ort, damit sie wieder

zum Porschein kommen sollen bei Anbruch des Reichs des Messias. War die lette Zeit eine Beriode des Nachlasses der Natur, so wird die messianische Zeit sich durch un= erhörte Fruchtbarkeit auszeichnen. Hierher gehört das Mort von den kolossal ausgiebigen Reben und Weizen= ähren, das Papias für ein Wort Jesu gehalten hat. Nach Henoch 10, 17 sollen die Menschen leben bis sie tausend Rinder gezeugt haben. Die Frauen sollen ohne Schmerzen gebären, die wilden Tiere werden aus ihren Schlupfwinkeln kommen und zahme Haustiere werden, und selbst die Schlangen verlieren ihr Gift. In solchen Phantasien taten die Schriftgelehrten sich gütlich. Das messianische Reich wurde ihnen zur Märchenwelt, das sie mit den Gebilden ihrer Einbildungskraft bevölkerten. Wie alles Licht und alle Herrlichkeit auf das kommende Reich gehäuft wird. so verdunkeln sich anderseits auch die Schatten. Dem Bringer der Herrlichkeit steht der Feind Gottes gegenüber, der Antichrist, der alte Drache, der Schwarze, Beliar, der Teufel, das Tier. Schon Sibnlle III, 63 ff. zeichnet den Antichrist als falschen Propheten und als solchen führen ihn auch die neutestamentlichen Schriftsteller ein. Durch diesen persönlichen Gegner Jehovas verwandelt sich der Gerichtstag Jehovas in eine Schlacht, in der der Gegner alles Guten, der Vater aller Hindernisse, in gewaltigem Blutbade besiegt wird. Das Gericht selbst wird dann nach seiner Riederlage in formellen Rechtsformen vollzogen. Bücher werden aufgeschlagen, in denen die Taten der Menschen verzeichnet sind. Wagen werden aufgestellt, auf denen sie gewogen werden. War das der Borstellungs= freis, in dem die judischen Gemeinden lebten, so hatten die Sendboten aus Jerusalem offenbar den Glauben an den Messias und die kommenden Gerichte nicht erst zu pflanzen, sondern alle diese Erwartungen standen den Juden längst fest. Die Christen hatten nur zu erweisen, daß der längst geglaubte und erwartete Messias in Jesus von Nazareth nunmehr wirklich erschienen sei. Den Glauben

an das messianische Heil, an das Weltgericht, an die ewige Herrlichkeit und die ewigen Strafen fanden sie bereits bei allen Juden bis in die Einzelvorstellungen ausgebildet vor. Nur das Bild des Gekreuzigten, des milden Heilands, die Botschaft des neuen Gesetzes der Liebe, des Opfertods Messias, seiner bevorstehenden Wiederkunft waren Buntte, über die Streit entbrannte, in dem Glauben aber, daß ein Messias oben im Himmel sei, der demnächst kommen werde, war man einig. Auch den Kampf des Christs mit dem Antichrist, das Weltgericht, die ewige Herrlichkeit stellten sich Juden und Christen im wesentlichen übereinstimmend vor. Die Christen zeichneten ihr Messias= bild in das überlieferte Schema hinein, ohne dieses aufzugeben. Beide Teile standen sich also dogmatisch viel näher als die spätere Unterscheidung von Juden und Christen vor= aussett. Das Gottesreich, das Jesus verkündet hatte und das in Liebe zu Gott und den Brüdern bestand, hatte aber doch mehr werbende Kraft als der messianische Wundergarten der Rabbinen und namentlich die heidnischen Proselnten. die sicher an den jüdischen Phantasien von der Abschlachtung aller Heiden durch den Messias niemals Freude gehabt hatten, zogen den Menschensohn des Evangeliums dem blutigen Könige vor, den die Juden verkündigten. dem dristlichen Evangelium hatten sie die messianischen Tröstungen so, wie sie sie brauchten, und darum fielen sie in Massen der neuen Lehre zu. Um so mehr mußte das neue Bild des Messias, das die Anhänger Jesu brachten, die Rabbinen, die schriftgelehrten Stammgafte der Synagoge, in große Aufregung versetzen. Es entbrannte in den Schulen ein lauter Streit, ob ein Gekreuzigter der Messias sein könne, und die neue Botschaft erreate solche Unruhen, daß der Brätor in Rom sich nur durch Ausweisung aller Juden oder durch Schließung ihrer Synagogen zu helfen wußte. Demgemäß dürfen wir uns auch die Ausbreitung der driftlichen Erwartungen in der jüdischen Diaspora nicht als Frucht einer bescheidenen Lehrtätigkeit einzelner

Lehrer denken. Die assidue tumultuantes des Sueton waren keineswegs die Stillen im Lande. Durch Unterricht in den Winkeln erreat man keine Aufstände und zieht sich nicht Stockschläge und Steinigungen zu. Die Neandersche Schule hat diese Propaganda viel zu zahm geschildert, beeinflußt pon dem Buche des Pietisten Gottfried Arnold über die ersten Christen, das da meinte, das Christentum sei still und bescheiden durch Unterricht demütiger Lehrer gepflanzt worden, so wie die kleinen collegia pietatis im achtzehnten Jahrhundert sich ausbreiteten. Diese Vorstellung ift für die Diaspora ebenso falsch wie für Palästina. Wie in Jerusalem, so war auch in der Völkerwelt die Ausbreitung des Evangeliums eine gewaltige, stürmische religiöse Bewegung, die durch die Judenviertel braufte, viel Staub aufwarf, und überall den Statthaltern und Lokalbehörden zu schaffen machte. "Die Leute, die die ganze Dikumene in Aufruhr segen, sind auch hierher gekommen und handeln aegen die Erlasse des Kaisers" — so klagen die Juden= haufen in Thessalonich. Das war der neue Wein, von dem die Evangelien reden, der gärende Most, der die alten Schläuche sprengte. In allen paulinischen Briefen finden wir die Spuren einer hochgradigen Erregung. In Macedonien ist von Vernachlässigung der Berufsarbeit angesichts der nahen Parusie die Rede, in Korinth von der Absicht der Sklaven sich ihrer Knechtschaft zu entledigen, in Rom von Neigung zu Ungehorsam gegen die Obrigkeit, die Gewalt über uns hat und wenn Claudius sich ent= schließt, alle Juden aus Italien auszuweisen wegen des Streits über Chriftus, so deutet eine so verzweifelte Maß= regel nicht auf eine Propaganda, wie sie die Winkler im Mittelalter, oder die Pietisten im achtzehnten Jahrhundert trieben, sondern auf eine stürmische Erweckung, wie sie sich in den spiritualistischen Setten des sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts, den Baptisten, Quäkern und Methodisten wiederholte. Von den Dächern wurde das Evangelium vom erschienenen Messias verkündet, nicht in

den Winkeln. Es war ein leidenschaftlicher Streit, den das neue Evangelium in die Judenschulen und Judenhäuser getragen hatte, denn es handelte sich weniger um die Grundsäte der Berapredigt, denen jedermann zustimmte, als um die Johannesbotschaft, daß der Tag der Erfüllung für Israel nunmehr gekommen sei. Das Ende des Streits war meist, daß sich eine Minorität von der jüdischen Gemeinde trennte und für sich an der Botschaft vom er= schienenen Messias festhielt. So entstanden die ersten schismatischen Gemeinden der Diaspora. Nach der mehr gelegentlichen Vermittlung der frohen Runde durch heim= kehrende Tempelbesucher oder reisende Handelsleute kann man in dieser Periode eher von einem Auftreten als von einer planmäßigen Begründung des Christentums in den Städten des Mittelmeers reden. Der neue Glaube breitet sich aus als überzeugung einer bevorstehenden großen Weltkatastrophe, die der Messias der Juden herbei= führen werde. Wo wir den Hergang aus erster Hand beschrieben sinden (Paulus, Wirstücke), ist es eine prophetische, schwärmerische Bewegung, die in Weis= sagungen, Zungenreden, Visionen, Wunderheilungen sich der Gegenwart des Messias bewußt wurde und alle großen Städte mit Staunen füllte. Die Korintherbriefe aber zeigen deutlich, daß die Gemeinden die auffallenden und gewaltsamen Außerungen des Beistes am höchsten schätzten, eine Auffassung, mit der Baulus keineswegs einver= standen war.

Zunächst hören wir von Damaskus, daß dort Umtriebe der neuen Sekte die Aufmerksamkeit des Synedriums in Jerusalem auf sich zogen und als aus dem Bevollmächtigten des Hohenpriesters, dem Schriftgelehrten Saul, der die Bewegung niederschlagen sollte, ein Paulus wurde, drohte der jüdische Ethnarch von Damaskus mit solchen Blutmaßregeln, daß der untreue Bote des Synedriums bei Nacht und Nebel über die Stadtmauer aus Damaskus entwich. In der Stadt, in der nach Josephus alle Frauen

zur Synagoge hielten, hatte also die neue Botschaft sofort

die grimmigsten Kämpfe entfesselt.

Aber nicht Damastus sondern Antiochien, die dritt= aröfte Stadt des römischen Reiches, sollte der Mittelpunkt werden, von dem aus die neue Religion sich in Sprien und Aleinasien ausbreitete. Zwischen zwei bewaldeten Bergzügen in dem Tale des wasserreichen Orontes gelegen. drei Meilen aufwärts von dessen Mündung in das Meer, war Antiochien berühmt durch seine Gärten und die Frucht= barteit der Landschaft. Bier residierte der Statthalter von Sprien, hier lag eine ftarte römische Garnison, hier ichufen Fabriken und Handelsverbindungen einen großartigen Verkehr', und es hatte sich darum hier eine reiche Judenschaft niedergelassen, die ihre Verbindungen über ganz Asien er= Gerade weil die antiochenische Bevölkerung eine der liederlichsten des Reiches war und in Theatern, Ther= men, Birkus und Musik ihren Ruhm suchte, fanden sich in dieser rauschenden Bufte der Weltstadt unbefriedigte Seelen in der Synagoge zusammen, wo sie sich durch Psalmisten und Bropheten tröften ließen. Neben die Genossen der Synagoge stellte sich zu gleicher seelsorgerlicher Arbeit nun= mehr auch eine driftliche Mission. Zuerst sollen die Flücht= linge der Verfolgung des Stephanus eine Gemeinschaft in der sprischen Hauptstadt gebildet haben. Die Apostelgeschichte berichtet 11, 19, die Männer, die zerstreut wurden durch die Trübsal, die sich über Stephanus erhob, seien nach Phönizien, Enpern und Antiochien entstohen und redeten das Wort zu niemanden als zu den Juden. Etliche von ihnen aber, Hellenisten, Männer von Enpern und Enrene, hätten zu Antiochien das Evangelium auch den Heiden verkündet "und die Hand des Herrn war mit ihnen und sie bekehrten eine große Zahl". So sei es gekommen, daß die Jünger zu Antiochien zuerst den Namen Christen erhalten hätten. Daß die Gemeinde eine gemischte wurde und auch die Judenchriften in Antiochien damals gewöhnt waren, mit Unbeschnittenen zu speisen, was das Gesetz ver=

bot, bezeugt auch Baulus (Gal. 2, 12). Petrus lebte heid= nisch und nicht judisch mit den Brüdern von Antiochien, bis etliche von Jakobus kamen, worauf er sich wieder dem Gesetze unterwarf. Danach war in Antiochien das heid= nische Leben in der Gemeinde das anfänglich gebräuchliche. Es wird dabei ganz so zugegangen sein, wie die Apostel= geschichte berichtet. Zunächst tam die frohe Botschaft, der Messias sei erschienen, in den Synagogen zur Verhandlung. Die Juden wollten davon nichts hören und verstopften sich ihre Ohren mit den Fingern. Aber die Judengenossen. die Proselyten des Tors, waren für die Schönheit der Sprüche Jesu, für seine Barabeln und Gleichnisse, für ein messianisches Reich, das nicht mit der Abschlachtung aller Heiden beginnen sollte, um so empfänglicher. Als ste das von den Juden verpönte Evangelium für sich lasen oder von ihren Freunden hörten, war alsbald die erste heiden= driftliche Gemeinde da. Von den Juden zurückgestoßen konstituierten sich die Proselnten als dristaläubige Gemein= schaft neben der Synagoge. Sie hielten so wenig wie zu= vor das Gesetz, sie lebten heidnisch, aber sie erbauten sich an den Sprüchen des Herrn und der Gemeinde Jesu wollten sie angehören. Da erhob sich denn die Frage: Kann man zu den Heiligen des Messias gehören, wenn man nicht zum Volke Israel gehört? Es war das ein Konflikt der Gewissen, den nicht die Streitsucht der Parteiführer vom Zaun gebrochen hatte, sondern ein solcher, wie ihn die tatsächlichen Verhältnisse zur Entscheidung vorlegten. Die einfachste Lösung war denn die, daß die driftgläubigen Proselyten nach wie vor ihre Proselytengesetze einhielten. Die noachischen Gebote, die angeblich Noah all seinen Kindern und Enkeln auferlegt hatte, als er die Arche verließ, verlangten von dem Heiden, der in Ifraels Toren leben wollte, Enthaltung von dem, was in jüdischen Augen ein Greuel war und den Zorn Jehovas über die Stadt gebracht hätte. Der Umfang dieser Gebote ist verschieden überliefert, überall aber gehört dazu die Enthaltung von

Blutgenuß, von Ersticktem, von unreinen Tieren, von angefressenem Fleisch und die verbotenen Chegrade, die schlechthin als Unzucht bezeichnet sind. Hatte die Snnaapae die Unbeschnittenen seither geduldet, falls sie diese Gebote hielten, so konnte auch die judenchristliche Gemeinde unter aleichen Bedingungen es fernerhin tun. Wir werden sehen, daß diese naheliegende Auskunft auch wirklich er= ariffen wurde. Sie lag um so näher, als die gläubigen Hellenen an die Einhaltung der Proselytengesetze schon länast gewöhnt waren. Die meisten Heidenchriften, an die Paulus in seinen Briefen schreibt, kennen das jüdische Geset, sind also durch die Vorschule der Synagoge hin= durch gegangen. Im Galaterbrief so gut, wie in den Korintherbriefen argumentiert der Apostel aus der grie= dischen Bibel. Seine Gemeinden sind mit dem Alten Testamente bekannt, denn sie sind hervorgegangen aus Rreisen, die schon lange sich zur Synagoge hielten und zu ihrer Erbauung die Bibel der Alexandriner lasen. Gerade Paulus ist ein Beispiel, wie diese neuen Evangelisten sich unbedenklich die kühnsten Eingriffe in das Material der jüdischen Mission erlaubten und der Snnagoge entfrem= deten, was diese mühsam im Laufe von Jahrhunderten gewonnen hatte. Daß das zu herben Konstitten mit der Judenschaft führen mußte, ist klar, konnte aber nach Lage der Dinge nicht permieden werden. An reine Reiden konnte die Predigt vom Messias sich nicht wenden, weil Heiden gar nicht gewußt hätten, wer der Messias ist. ist also die Proselytenwelt, aus der diese Gemeinden her= vorgegangen sind, und äußerlich unterschieden sich diese Christgläubigen so wenig von den andern Besuchern der Synagoge, daß die Christen von der Obrigkeit noch lange unter die Juden gerechnet wurden. Dennoch sett die Apostelgeschichte voraus, die erste große christliche Gemeinde zu Antiochien, die heidnisch lebte, habe sich auch für die draußen Stehenden, für die sprische Bürgerschaft und die römische Obrigkeit als neue Erscheinung so deutlich von den Juden der Synagoge unterschieden, daß man sie nicht mehr Juden, sondern mit einem eigenen Namen Christiani nannte 1).

<sup>1)</sup> Wenn die Apostelgeschichte den Namen Christiani ichon wenige Jahre nach der Kreuzigung Christi, nach der Chronologie des Lebens Pauli ungefähr im Jahre 40 in Antiochien aufkommen läßt, so hat sie ihn doch wohl zu früh datiert. Einen Namen frei= lich wird die Bartei erhalten haben, sobald sie bekannter wurde. Man nannte sie Galiläer, Abtrünnige, Nazaräer u. dal. ben neutestamentlichen Schriften sind es nur die spätesten, die Apostelaeschichte selbst und die erste petrinische Epistel (4. 16), die in den Zeiten der Christenverfolgung gerade diesen Namen kennen, allen ältern Büchern ift er unbefannt. Meist nennt die Apostel= geschichte selbst die Christen die Jünger oder die Brüder. Baulus sind die Christen die Heiligen, wie bei Daniel die Bürger des Reiches heißen, die Erretteten, die Auserwählten, die Berufenen, die Gläubigen, die Brüder, oder auch die, die im Herrn sind, in Christo sind und ähnliches. Ebenso drücken der Hebräerbrief, Jakobus und die Apokalypse sich aus. Vorherrschend dagegen ist der Name Christiani bei den Apologeten, die sich an die römische Obrigkeit wenden. Justin, Athenagoras, Theophilos, Minucius Felix bedienen sich desselben, und Justin klagt, daß die römische Obrigkeit die Augehörigkeit zu diesem ehrbaren Namen als etwas an sich Strafbares ansehe. In diesem Sinn, als Bezeichnung einer verbotenen Hetärie, wird der Name Christiani auch von Plinius in seinem Berichte an Trajan über die Christen in Bithynien gebraucht. Daraus ergibt sich: Nicht die Christen haben sich diesen Namen Christiani beigelegt, sondern die römischen Beamten haben diejenigen Juden so genannt, die durch ihre Botschaft vom er= schienenen Christus Ruhestörungen im Judenviertel veranlagten. Er entstammt der römischen Berichtssprache, aus dieser aber ift er in den Gebrauch der Chriften selbst übergegangen. Erweislich ist das für die Zeit der Trajanschen Verfolgung, denn aus dieser Zeit ftammt der erste Betrusbrief, in dem uns der Rame gum ersten= mal in driftlichem Munde begegnet. "Wenn einer als Chriftianus in Strafe fällt, so ist das Bnade bei Gott!" Bei den Römern kann der Name schon vor Trajan und Plinius in Gebrauch gewesen sein, da Tacitus wenigstens Annal. 15, 44 voraussett, daß das römische Bolk schon im Jahre 64 gewohnt gewesen sei, diese Sette die Christiani zu nennen. (Quos per flagitia invisos vulgus Christianos appellabat.) Auch eine pompejanische Wandinschrift Corp. Inser. lat. 4, 679 enthält die Buchstaben: HRISTIAN, Christianus?

Die leitende Persönlichkeit der christgläubigen Separation in Antiochien war Barnabas, der (Apg. 4, 36) als Levit aus Cypern eingeführt wird, aber Verwandte und Grundbesit in Jerusalem besaß. Wenn nach Koslosser 4, 10 Johannes Markus sein Neffe war, so kann jene Maria, in deren Haus sich die jerusalemitischen Christen versammelten, die Schwester des Barnabas gewesen sein. Die Mission auf seiner heimatlichen Insel Cypern hat er mit Paulus und seinem Neffen Markus eröffnet und dabei doch in Antiochien sesten Fuß behalten. Sin Mann der Vermittlung hat er Pauli Eisergeist nicht immer genügt, aber gerade er war es, der die Judenchristen bestimmt hatte, dem Tarser seine trübe Vergangenheit zu verzeihen und ihn als Bruder und Mitarbeiter gelten zu lassen.

In Ephesus war nach dem Bericht der Apostelsgeschichte schon vor dem Erscheinen des Paulus ein alexandrinischer Jude Apollos "unterrichtet über den Weg des Herrn und glühend im Geist und lehrte mit Fleiß von Jesus, wußte aber allein von der Tause des Johannes". Auch eine Gemeinde der Johannesjünger, der Baptisten, erwähnt sie. Ist das gemeinsame Mahl zum Gedächtnis

Wenn Hadrians Sekretär Sueton für die Tumulte gur Zeit des Claudius im Ghetto zu Rom einen Chrestus als impulsor bezeichnet, so hat er gleichfalls diesen Namen aus der Bezeichnung Christiani erschlossen. Am frühsten also ist der Name für Rom und Italien bezeugt, wo er auch entstanden sein wird. Die Juden dagegen nannten die Anhänger Jesu nach dessen Heimat Nazara Nazaräer oder Abtrünnige, Minim, Minäer, wie aus der Fluchformel der Synagoge über die Christen feststeht. Den Namen des Christs werden sie nicht zu einer berartigen Settenbezeichnung gebraucht haben, da es ja für jeden Juden ein Ehrennamen wäre, nach dem Messias genannt zu werden. über den Ursprung des Namens läßt sich also nur sagen, daß er in christlichen Schriften erst seit ber Trajanschen Christenverfolgung, vornehmlich in Schriften zur Berteidigung vor der römischen Obrigfeit vorkommt, daß aber Tacitus voraussetzt, daß schon zu Neros Zeiten die Galiläer vom römischen Bolke so genannt worden seien.

des Herrn die wichtigste Gemeinschaftshandlung der Gläubigen, die wöchentlich wiederholt wird, so erfahren wir hier, daß doch auch die Taufe ihre mustische Bedeutung nicht verloren hat. Wenn vor Aufgang der Sonne der Täufling in weißem Taufgewand hinabstieg in das rauschende Wasser des Flusses oder Meers, so mußten ihn aeheimnisvolle Schauer überrieseln und aus dem Eindruck, den die aufgehende Sonne, der sich erhellende Himmel in manchem Gemüt hinterließ, hat sich die Beschreibung der Taufe Jesu in den Evangelien gestaltet. Von Avollos aber wird ausdrücklich berichtet, daß seine Art des Taufens in Korinth besondern Eindruck gemacht habe. In Unknüpfung an die erste Taufbewegung ist Apollos in Ephesus aufgetreten. Johannesjünger bilden die erste messiasgläubige Gruppe zu Ephesus. Ihr Führer ist Apollos, dem nun Aquila und Priscilla, wandernde judenchristliche Hand= werker, das nähere von Jesus mitteilen, das heißt, sie zeigen dem glexandrinischen Rhetor, daß der Messias, den er, gemäß der Predigt des Täufers und der Lehre der Propheten, so fest erwartete, in Jesus erschienen sei. Wenn Apollos schon zuvor den Herrn lehrte, so wird damit ge= meint sein, daß er den Messias verkündete, ohne von der Erscheinung desselben in Jesu zu wissen. Wie es scheint, hat er seinen johanneischen Taufritus auch später bei= behalten, da in Korinth seine Schüler sich etwas darauf augute tun, seine Taufe erhalten au haben.

Bemerkenswert ist auch, daß Ephesus der Sitz einer jüdischen Missionstätigkeit war, die dem fanatischen Geschrei: "Groß ist die Diana der Epheser!" den Glauben an den einen Gott entgegensetze. Die Orgien des Aberglaubens an dem berühmten heidnischen Tempel und Wallschrtsort forderten den jüdischen Missionseiser stark heraus. Ephesus war eine heilige Stadt, denn um den Tempel der Artemis drehte sich das Leben der Landschaft. Der Tempel war mit Asplrecht begabt, und die Ausgrabungen haben eine Menge tönerne Abbildungen menschlicher Glieds

maßen zu Tag gefördert, die als Votivgeschenke Heilungs= bedürftiger oder Geheilter einen Blick in das götzendienerische Treiben des Heidentempels tun lassen. Die ephesinische Gönenware und die ephesinischen Zauberbücher spielen auch in den Berichten der Apostelgeschichte eine Rolle. Neben der abergläubigen gsigtischen Briesterstadt stand die moderne römische, deren großartigstes Denkmal, das Theater, jett wieder freigelegt ist. Es hatte 66 Sitreihen und konnte 24500 Menschen fassen. Von der oberften überschaute man die Agora auf der einen und den Seehafen auf der andern Das war der Schauplatz des Aufruhrs gegen Seite. Paulus, den die Apostelgeschichte mehr andeutet als er= Schöpfend erzählt. Dem sonkretistischen Genius der Zeit hatte auch das alte asiatische Heiliatum Rechnung tragen müssen. Statuen des Stopas und ein Altar des Praxiteles gierten den Tempel der barbarischen, vielbrüftigen Göttin. beren Bild mit unverständlichen Formeln beschrieben war 1), die als geheimnisvolle Amulette vervielfältigt wurden. Un diesem Sitze heidnischer Superstition gedieh aber auch der Handel einer betriebsamen Judenschaft, die mit Jeru= salem in stetem Verkehr stand. Sie hatte durch Jahr= hunderte um ihre Privilegien einen langen Kampf durch= gefochten, dessen Urkunden, echte und gefälschte, Josephus mitteilt, und neben diesem politischen Eroberungsfrieg führte die Synagoge mit gleicher Hartnäckigkeit einen noch wich= tigeren religiösen. Noch vor Abschaffung des Eunuchen= dienstes durch Domitian unternahm ein Jude, der sich die Maske Heraklits, des schwermütigen Philosophen von Ephesus, vorband, einen tühnen Angriff auf alle Greuel des Artemistempels und nach einer drastischen Schilderung desselben läßt er den "weinenden" Philosophen sprechen: "Um dieser Dinge willen habe ich mich des Lachens ent= wöhnt. Einsam bin ich in der Stadt, zur Wuste habt ihr sie mir durch euere Schlechtiakeit gemacht. Lachen soll ich.

<sup>1)</sup> Bgl. Clemen, Paulus. 2, 197.

wenn ihr als Bettelpriester mit der Baute umberzieht. jeder mit einem besondern Laster erfüllt." Baulus im Römerbrief bearundet so dieser judische Bseudonnnus mit dem Hinweise auf die Verkommenheit der Seidenwelt seine Aufforderung, die Epheser sollten gur Berehrung des allein wahren Gottes zurückkehren und schärft, wie die Apostelgeschichte, die noachischen Gebote ein, die durch das Verschlingen von lebendem Fleische bei jedem Dianafeste verlett werden. Eine ähnliche pseudo= nnme Aufforderung zur Bekehrung sind einige sibnllinischen Drakel, die den Untergang des berühmten Diangtempels in unmittelbaren Zusammenhang bringen mit dem Unbruch der messianischen Zeit. Aus Ephesus stammte auch der Chaldäer Balbillus, der Nero weissaate, er werde zwar Rom verlieren, aber König von Jerusalem werden. Im selben Ephesus hat unter Domitian Apollonius von Thana seine Heilandrolle aufgenommen und der Sage nach im Dianatempel selbst wunderbar beendet. müsten äanvtischen Gökenwelt bildet der orgiastische Enbele= dienst den übergang zu der heitern Götterwelt der Kellenen. Begen alle drei hatte sich die Synagoge der Juden ge= wendet, und nun trat auch die Gemeinschaft der Johannesjünger und der Apostel Jesu in diesen Kampf der Barteien ein. Daß der älteste Gnostifer, der Jude Cerinth, der Judentum, Seidentum und Christentum in seinem anostischen System zusammenbraute, gerade hier in Ephesus auftrat, vollendet das Bild einer wilden Reli= gionsmischerei. So ist Ephesus eine Hauptküche der snn= fretistischen Träume, die damals der Welt als neue Reli= aion und beste Medizin für alle Schäden der Zeit angeboten wurden. Wie es in dieser Esse glühte und gärte, Iehrt am besten die Apokalypse, die auf der benachbarten Insel Batmos durch Offenbarung empfangen und in Ephefus niedergeschrieben murde. Sie vor allem stellt uns den gereizten Zustand des jüdischen Gemüts gegenüber dem heidnischen Treiben deutlich vor Augen. Nach dem allen

ist sicher, daß schon ein erregtes Konventikeltreiben das Judenviertel beunruhigte, ausgehend von Taufgesinnten, von alexandrinischen Philonikern und von zahlreichen in Jerusalem für Chriftus gewonnenen Juden, noch ehe Paulus mit Aquila und Priscilla nach Evhesus kamen. und nun den Geist, das heißt Aungenreden und Wunder, brachten, von denen die Johannesjunger zuvor nichts ge= wußt hatten. Wie das religiöse Leben der Artemisstadt selbst. so war auch das der Snnagoge und der von ihr abgezweigten Christengemeinde eine Welt des Kampfs und Streits. Die Apokalypse sett die Priorität der judaistischen Predigt in Ephesus bestimmt voraus. "Ich weiß," sagt ber Apokalyptiker zu der Gemeinde, "deine Werke, und beine Arbeit und beine Geduld und daß du Schlechte nicht tragen kannst und geprüft hast die, so da sagen, sie seien Apostel und sind es nicht und hast sie als Lügner erfunden." Die ephesinische Kirche bestand also bereits, als spätere Apostel kamen, die die Gemeinde aber ablehnte und für Lügner erklärte. Paulus grüßt Röm. 16, 1—15 ephesinische Christen, die vor ihm im Herrn gewesen sind, Erstlinge Asiens und bekehrte Jerusalemiten, die nach Ephesus über= gestedelt sind. Danach ist nicht zu zweifeln, daß die mit der Jordantaufe beginnende messianische Bewegung durch Vermittlung der Tempelbesucher direkt von Jerusalem nach Ephesus herüber gewirkt hat. Aber die wirkliche Begeisterung. den Geist, der in Zungen redete, warf erst Paulus in diese religiös gärende Menge, wenn der Darstellung act. 19, 1-5 zu trauen ist. Der heftige Streit mit der Synagoge macht den Eindruck, als ob Eifersucht auf die Erfolge der Christenmission, der Entrüstung der Synagoge zugrunde liege. Es ist der Konkurrenzneid, der die Gehässigkeit der Juden von Ephesus und Smyrna so gereizt hat, daß sie sich wie eine Synagoge des Satans gegen die Christen benehmen (Apokalypse 2, 9).

In der Apostelgeschichte und den paulinischen Briefen spielen die andern kleinasiatischen Handelsstädte in dieser

Rom 255

Epoche keine Rolle, aber, wie die Apokalypse vom Jahre 68 zeigt, wohl nur, weil sie zum Missionsgebiete der Gegner Pauli gehörten. Die Stiftung der Gemeinde in Korinth, der Hauptskadt Achajas, nimmt Paulus für sich in Anspruch und gewiß mit Recht. Aber das schließt nicht aus, daß schon vor ihm einzelne Christen sich auch dort eingefunden hatten. Von Aquila und Priscilla ist das wenigstens wahrscheinlich und da diese beiden wegen der Christusstreitigseiten aus Rom ausgewiesen worden waren, so werden vielleicht auch andere Schicksalsgefährten mit ihnen einzgetrossen sein, die dann im Bunde mit Paulus weiter missionierten. Wenn wir 1. Kor. 16, 15 hören, daß Paulus zwar das Haus des Stephanas getaust habe, nicht aber diesen Erstling Achajas selbst, so ist auch in Korinth das Christentum bereits vor Paulus wenigstens durch eins

zelne Christen vertreten gewesen.

Von Rom bezeugt Paulus im Römerbriefe, daß dort eine hochberühmte Gemeinde blühte, und aus Sueton wissen wir, daß schon Kaiser Claudius im Interesse der öffent= lichen Ruhe ein erfolgloses Edikt gegen sie erließ. So ist auch in Italien das Christentum älter als die Missionen des Paulus. Das Auftreten des Evangeliums im römischen Ghetto war ohne Zweifel vermittelt durch den regen Berkehr zwischen Rom und Jerusalem, den nicht nur der Besuch des Tempels, sondern auch das jüdische Geschäfts= leben veranlaßte. Die Bildung dieser römischen Christengemeinde war ein weltgeschichtliches Ereignis, da die römische Christenheit mit der Zeit die leitende Stellung gewann, die die palästinensische verlor. Die römischen Juden waren meist Nachkommen der Kriegsgefangenen, die Pompejus nach der Hauptstadt gebracht hatte, die aber mit der Zeit wieder frei geworden waren, entweder losgekauft von ihren Volksgenossen oder freigelassen, weil der gesetzetteue Jude sich nicht zum Sklaven eignete, wohl aber als Klient sich nüglich machen konntc. Als liberti oder libertini generis werden sie gelegentlich bezeichnet. Auch ihre Synagoge

in Jerusalem scheint die Schule der Libertiner geheißen zu haben. In seiner legatio ad Gajum macht Philo folgende Beschreibung der römischen Judenschaft dieser Zeit: "Cafar verlangte für sich teinen Dienst seines Genius und verhehlte nicht, er billige die Juden, wenn sie solches verabscheuten. Sonst hätte er nicht erlaubt, daß jenseits des Tiber ein guter Teil der Stadt von ihnen eingenommen werde, von denen die meisten Freigelassene waren, das heißt solche, die von ihren Besitzern freigegeben waren, da sie nicht gezwungen werden konnten von ihren väterlichen Bräuchen zu lassen. Wohl wußte er, daß sie ihre Betplätze hatten, in denen sie sich versammelten, zumeist am Sabbat, nach dem väterlichen Brauch. Er wußte auch, daß sie Kollekten unter dem Namen Erstlinge nach Jerusalem schickten und Stellvertreter für sie opferten." Das Judenviertel lag also nach Philo im Trastevere, wo es noch bis in die neuesten Zeiten zu suchen war, und erstreckte sich über die Tiberinseln und die der überschwemmung ausgesetzten Niederungen am andern Ufer. Der Steg, der beide Teile verband, hieß die Judenbrücke. Es war das die 14. Region ber Stadt, wohin man alle lärmenden, schmutigen oder sonst störenden Gewerbe verbannt hatte. Schmukig und transtiberinisch sind bei den Dichtern der Hauptstadt identische Begriffe.

"Ein zwar schönes, doch transtiberinisches Haus,"

heißt es bei Martial, oder

"Stinkend wie des geschundenen Hunds transtiberinisches Fell." Dorthin hatte man denn auch die jüdische Maklerbevölkerung verwiesen und unter allen Bettelleuten dieses unreinlichen Reviers waren die Juden die verrusensten.

"Den die Mutter es gelehrt, es bettelt der Hebräer, Und nicht ruht das Triefaug', das Schwefelhölzchen feilbietet," sagt Martial. Der Handel mit allem war damals schon ihr Geschick:

qualiacunque voles Judaei omnia vendurit.

Daß auf der anderen Seite hinter dieser äußeren Bettelhaftiakeit sich aroßer Reichtum und ziemlicher Einfluß verbarg, geht aus andern Stellen hervor, in denen von dem Judenviertel die Rede ist. Schon die öftern Ausweisungen der Juden beweisen, daß sie sich zeitweise sehr lästig machten. Bur Zeit des Pompeius pflegten sie jeweils lärmende Demonstrationen für ihre Brivilegien zu verabreden, so im Prozeft gegen Flaccus, dessen Anwalt Cicero sie durch ihr Geschrei einschüchtern wollten. Nach Cäsars Ermordung steigerten sie die durch Antonius' Grabrede hervorgebrachte Aufregung, indem sie am Plake des Scheiterhaufens mehrere Nächte hindurch ihre hebräischen Klagepsalmen anstimmten. So werden sie ab und zu als ein Faktor des römischen Lebens erwähnt, mit dem man zu rechnen hatte. Seit der Verbrüderung der Herodäer mit Caliqula und Claudius hatten sie bei Hof großen Einfluß, der sich durch Boppäas Judenfreundschaft auf Nero, und durch Titus' Beziehungen zu Bernike auch noch auf die Folgezeit vererbte. Wie stark diese Judengemeinde war, läßt sich ungefähr schätzen. Unter Augustus brachte man achttausend Männer auf, die eine aus Jerusalem erschienene jüdische Gesandtschaft zu Augustus geleiteten. Danach könnte man im ganzen auf 20-30 000 Köpfe schließen und ungefähr auf dieselbe Zahl deutet die Angabe des Tacitus, daß Kaiser Tiberius viertausend waffenfähige römische Juden zwangsweise ausgehoben und nach Sardinien geschickt habe. Das Corpus Inscriptionum zeigt, daß die Juden mindestens sieben, wahrscheinlich sogar acht Snnagogen in Rom hatten. Ihr Gottesdienst übte auch in Rom eine große Anziehungskraft auf die Bevölkerung, und namentlich die Hinneigung der römischen Frauenwelt zur Snnagoge ist ein stetes Thema des Horaz und Ovid, des Juvenal und Tacitus. über alle Kreise der Gesellschaft hatte die jüdische Propaganda ihre Nepe geworfen. Juvenal behauptet, er werde auf der Strake mit der Frage an= gerannt: "Wo im Bethaus such' ich dich Juden?" Bei

Horaz tut Aristius Fuscus, als ob er den langen Tag halte, und Neros Gattin Poppäa wird auf ihren Wunsch nach jüdischem Ritus bestattet. Die Römer alten Schlags hegen gegen diese Proselnten einen grimmigen haß. "Sie verachten die Götter," sagt Tacitus, "ziehen ihr Vaterland aus, achten Eltern, Kinder, Geschwifter für nichts." stellte sich ihm der jüdische Glaube dar, der in Familien, in die er eindringt, die Kinder entzweit mit den Eltern und die Schnur mit der Schwieger. Mit nicht minderem Grimme schildert Juvenal den Juden als einen Menschen, der kein Schweinefleisch ift, so wenig Menschenfleisch, keine Götter, sondern die blaue Luft an= betet, sich die Vorhaut abschneidet, die römischen Gesetze verachtet und seine Kinder dieselben verachten heißt, dafür aber das dicke heilige Buch des Moses auswendig lernt, hält und anbetet, aber als geschworener Feind aller Menschen in der Wildnis niemandem den Weg, in der Wüste niemandem die Quelle zeigt als den Genossen seines Glaubens, am siebenten Tag faulenzt und seine Kinder zu aleicher Trägheit anleitet. (Sat. 15, 96—106). In diese römische Judengemeinde wurde nun die Botschaft getragen, der Messias sei erschienen und von der Briefter= schaft Jerusalems gekreuzigt worden. Mit welchem lauten Eifer die Juden ihre Streitigkeiten auszufechten pflegten, war in Rom sprichwörtlich. Schon Horaz spottete:

"Läßt du dich nicht überzeugen, so hol' ich Poeten in Massen, Alle stehen mir bei und sind wir die Mehrzahl,

Pressen wir dich wie die Juden gewaltsam zu unserem Hausen." So begreift sich die Aufregung, in die diese heißblütige Gemeinde geriet, als ein Jude aus Pontus, der Teppichflechter Aquila und sein Weib Priscilla, gewonnen für den neuen Glauben, wir wissen nicht durch wen, behaupteten, die Zeit der Erfüllung sei erschienen; Johannes der Täuser habe sie eröffnet, Jesus sie gebracht. Über den Zeitpunkt, in dem dieser Religionsstreit im Ghetto ausbrach, gehen die Meinungen weit auseinander. Manche meinen, die

römische Christengemeinde sei nicht viel jünger als die von Jerusalem. Unmittelbar nach dem wunderbaren Pfingstfeste, im Todesjahre Jesu, sei sie zusammengetreten. Wenn die heimkehrenden Jerusalemfahrer von den erreaten Szenen des Pfingstfestes berichteten, deren Zeugen sie in der heiligen Stadt gewesen, so konnte der Streit, der die Audenschaft Jerusalems entzweite, sofort auch im römischen Ghetto aufgenommen werden. Andere denken an die Zer= würfnisse in der Synagoge der Libertiner, die die Herberge der römischen Wallfahrer bei den Festen in Jerusalem war, und bringen die Ausbreitung des Christentums in Rom mit der Verfolgung des Stephanus in Verbindung. Von den Libertinern in Jerusalem wäre der Streit über den erschienenen Christ nach Rom selbst übergesprungen. wie er in Palästina die große Verfolgung der Hellenisten veranlakte. Wieder andere alauben, die von Sueton berichteten Tumulte aus Anlaß des Christus in den letten Jahren des Claudius als den Anfang der römischen Bemeindebildung betrachten zu sollen. Das alles ist möglich, sicher aber ist nur, daß Baulus gegen Ende der Regierung des Claudius Aquila und Priscilla in Korinth findet, weil sie infolge des Streits der Juden über den Messias aus Rom ausgewiesen sind. Anderseits nennt Baulus bei Abfassung des Römerbriefs die römische Gemeinde eine solche, deren Glauben in der ganzen Welt verkundet wird und die zu besuchen schon längst der heiße Wunsch seines Herzens mar. War die Gemeinde in der ganzen Welt bekannt, hat Paulus sie längst besuchen wollen, so wird fie nicht von geftern herstammen, ob wir aber ihre Ent= stehung zehn oder zwanzig Jahre zurückdatieren sollen, ift nicht zu entscheiden. Sicher ist nur, daß Diocassius recht hat, wenn er berichtet, die Ausweisung der Juden aus Rom habe nichts gefruchtet. Man hatte sie aus dem einen Tore ausgewiesen, durch die andern kamen sie wieder.

Die gewaltigen Kämpfe, die seit der Berkündigung vom erschienenen Christus durch Jahre hindurch das römische Ghetto zerrütteten, erklären sich am ehesten, wenn in der Judenschaft Roms die messianische Erwartung schon zuvor ungewöhnlich lebendig war, aber in einer Form, die der driftlichen widersprach. Die einen begrüßten die Botschaft, der Messias sei erschienen, mit Jubel, die andern dankten für eine solche Erfüllung der Berheißung durch einen Ge= freuzigten. Zwei leidenschaftlich erregte Heerlager standen sich, Chresto impulsore, im Judenviertel mit geballten Fäusten gegenüber. Auch hier also ift die Gründung der ersten Gemeinde nichts weniger als ein Idnul. Der Vater der Dinge ist eben nach Hesiod der Krieg. Die Schnur stand gegen die Schwieger, der Sohn gegen den Vater und des Menschen Feinde waren die eigenen Hausgenossen. Der Tumult hatte jedenfalls einen beträchtlichen Umfang und schuf ernstliche Verlegenheiten, so daß der Prätor, des Synagogengeschreis und der Aufläufe auf der Straße überdrüssig, zu der radikalen Magregel kam, alle Juden aus Rom auszuweisen. Wegen des Streits einiger Dissi= denten weist man nicht, wie Sueton erzählt, eine Gemeinde von 20000 Seelen aus der Hauptstadt, oder gar, wie die Apostelgeschichte voraussetzt, alle Juden aus Italien aus. Die Zerwürfnisse bezogen sich auf die ganze Judenschaft, Judaeos expulit heißt es, nicht quosdam Judaeos, und die Ruhe war auf mildere Weise, wie sich gezeigt hatte, nicht herzustellen (assidue tumultuantes expulit). Der Streit hatte immer wieder aufs neue den Frieden der Hauptstadt gestört und hörte nicht auf, so daß der Prätor zu diesem Radikalmittel griff, nachdem alle andern versagt hatten. Das gibt aber ein ganz anderes Bild von der Ausbreitung des ersten Christentums als uns die Neandersche Schule glauben machen wollte. Bewegungen dieser Art sind keine Konventikelstreitigkeiten, sondern Revolutionen. Dasselbe zeigt auch der Brand der Stadt Rom. Auch damals muß wieder eine starke Christengemeinde sich gebildet haben und eine Gemeinde, die nicht in der Stille sich barg, sondern die öffentliche Ausmerksamkeit durch ihr Gebaren und ihre

Erfolge erregt hatte, sonst hätte Nero den Brand der Stadt nicht gerade auf sie abgeladen. Diese judenchristliche Gemeinde bestand nicht aus lateinischen Stadtburgern, sondern aus orientalischen Händlern, die im Judenviertel wohnten und zum Teil vielleicht, so wie andere Krämer. bei dem Circus Maximus ihre Kaufbuden hatten, wo der Brand ausbrach. Diese Metökenwelt sprach griechisch, wie die ganze römische Judenschaft griechisch sprach, nach Ausweis ihrer Friedhöfe. Paulus schreibt griechisch an die Römer; in der Bischofsliste finden sich bis zum Jahre 250, vor dem Bischof Fabianus, nur zwei sicher lateinische Namen, Pius und Victor. Auch Bischof Hippolyt schreibt seine Widerlegung der Häretiker griechisch. Die driftliche Gemeinde bestand also aus geborenen Juden, nicht aus Lateinern. Ihrer Richtung nach ist sie judaistisch; sie hält, trot ihrer Zerwürfnisse mit der Synagoge, streng am Gesetze. Der Römerbrief wendet sich an eine Gemeinde, die in der Ausdehnung der messignischen Verheißung auf die Heidenwelt eine Beraubung der zwölf Stämme Israels sieht, die das Heil in der Erfüllung des Gesetzes sucht, die Enthaltung von Fleisch und Wein als ein Verdienst betrachtet und mit nichten gemeint ist, jeder heidnischen Obrigfeit zu gehorchen, weil sie zur Stunde die Gewalt hat. Diese religiös erregten Glieder der Judenschaft hatten sich aus der rauschenden Weltstadt in ein abgesondertes Gemeindeleben gerettet, aber nach den Ermahnungen, die Paulus gibt, trug auch dieses einen streng judaistischen Charafter. Mit seiner Rechtfertigung des gesetzesfreien Lebens, mit seiner Apologie der Heidenmission, mit seinen Beteuerungen, der Apostel liebe gleichfalls sein Volk und wolle es des Heiles nicht berauben, hat der Brief an die Römer nur dann einen praktischen Zweck, wenn die Leser Judenchriften waren, die am Gesetz festhielten und die Beidenchriften den Juden keineswegs gleichstellten. streng patriotische, national erregte Judenchristen weist Pauli Ermahnung zum Gehorsam gegen die heidnische

Obrigkeit. Unter Nero, kurz nach den Tumulten im Ghetto und kurz vor dem Ausbruch des jüdischen Krieges hat es seinen besonderen Sinn, wenn der Apostel 13, 1 mahnt: "Jedermann sei den Obrigfeiten, die Gewalt über ihn haben, untertan. Denn es ist keine Obrigkeit als von Bott, und die bestehenden Obrigkeiten sind von Gott ge= ordnet. Daher, wer sich der Obriakeit widersetzet, der widerstrebet der Anordnung Gottes: die aber widerstreben, werden ihr Strafurteil empfangen." Diese Mahnung geht direkt an die Adresse der assidue tumultuantes. Wir werden also die gleiche kriegerische Stimmung gegen die große Babel Rom bei den römischen Christen voraussetzen müssen wie bei dem Apokalnptiker, der in Ephesus schreibt. Jerusalem und Antiochien für Sprien, Ephesus für Kleinasien, so war Rom für Italien der Ausganaspunkt der driftgläubigen Bewegung und diese war hier so leiden= schaftlich und stürmisch wie dort. Die römischen Anhänger Jesu sind also im Judenviertel zu suchen, wo Sueton sie sucht, weshalb Paulus auch griechisch an sie schreiben konnte. Auch außerhalb der Hauptstadt Rom werden in Italien früh schon Christen erwähnt. Im Jahre 61 trifft Baulus Brüder in der Bäderstadt Puteoli bei Reapel, andere in Trestabernä, die ihm aus Rom entgegen ge= zogen sind. Also auch die römische Gemeinde ist vor Paulus dagewesen. War in Damaskus, Antiochien, Ephesus, Korinth, Neapel, Rom das Christentum konstituiert, ehe Paulus diese Städte betrat, so werden wir die Vorstellung aufgeben mussen, als ob der eine große Missionär das Christentum der Völkerwelt gepflanzt hätte. Die neue Religion hat sich durch Ableger vermehrt, nicht durch die Samen, die ein einzelner Säemann ausstreute.







## Die Anfänge des Paulus



ie jüdische Diaspora trägt überall im Reiche denselben Doppeltcharakter. Die römischen Schriftsteller können nicht Worte genug finden, die Armseligkeit und Bettelhaftigkeit der Judenquartiere zu schmähen, und dabei

erfahren wir doch, daß die Stadtbürger sich durch ihren Handel geschädigt, durch ihren Einfluß bei der kaiserlichen Familie sich gefährdet, durch ihre Privilegien sich zurückgesetzt fühlen. Richt anders ist es auf geistigem Gebiete. Ihre Legende ist nach den beidnischen Historikern eine Kette von Torheiten, ihre religiösen Bräuche sind abaeschmackt. ihren Gott bilden sie wie billig mit einem Eselskopfe ab, sie beten die hohen Ohren des Himmels an oder die blaue Luft, aber ihre Synagogen füllen sich und die Tempel werden leer. Nur wenige judische Schriftsteller dieser Zeit sind allgemein bekannt, was freilich auch damit zusammenhängt, daß die anderen sich unter heidnischen Namen Die, die eine allgemein anerkannte Bedeutung errungen haben, sind jedenfalls leicht zu zählen. Die vornehmste Gestalt unter ihnen ist der Alexandriner Philo, der in seiner Logoslehre den Grund gelegt hat zu der späteren Christologie, selbst aber in Moses den Weltheiland sah und den Messias in seinen Spekulationen guruckstellte. Sein Schüler ist der Verfasser des Buches der Weisheit Salomonis, der den Logos jeweils auf Erden erscheinen läßt, um Recht zu schaffen, ihn aber von dem verheißenen

Messias unterscheidet. Josephus, der ehemalige Statthalter des aufständischen Galiläa, erwartete offenbar gleichfalls die Erfüllung der Verheißungen Daniels, aber der schlaue Jude entzieht sich der gefährlichen Aufgabe, sich über diese Verheißung auszusprechen mit der eleganten Wendung, er sei ein Geschichtsschreiber der Vergangenheit, nicht der Bukunft. Um so mehr war für einen andern Zeitgenossen der zu erwartende Messias Gegenstand seines Nachdenkens. Es war das der zu Jerusalem angesiedelte Schriftgelehrte aus Tarsus, der den Juden ein Jude sich Saul, den Heiden ein Reide sich Paulus nannte. Zwar hängt ihm der Himmel nicht so voll Erzengeln und Engeln wie den Philonikern, aber das oberste der himmlischen Wesen ver= ehrt er mit der gangen Kraft seiner Seele, den Menschen= sohn Daniels, den himmlischen Menschen, der als Messias kommen wird, um das Reich aufzurichten, das die Bropheten verheißen haben. Dieser höchste Mon der oberen Welt ist ihm aber nicht nur Inhalt seiner Spekulation, sondern auch seiner Gebete; auf ihn wartete er mit solcher Inbrunft, daß, als eine tiefe seelische Umwälzung ihn durch= schüttelte, er diesen himmlischen Menschen mit Augen sah und seine Stimme hörte. Dieser Bisionar ift von den uns bekannten Größen der Diaspora weitaus die wichtigste. "Paulus von Tarsus," sagt Adolf Deißmann<sup>1</sup>), "ist auch abgesehen von seiner eminenten Bedeutung für die Reli= gionsgeschichte einer der interessantesten Menschen der römischen Kaiserzeit — einer der wenigen dieser Zeit, die wir überhaupt wirklich kennen, weil wir sein Bild nicht in dem konventionellen Schema der gemachten Biographie, sondern in seinen eigenen, völlig naiven Selbstzeugnissen haben ... Ein echter Sohn Benjamins, den die Liebe zum Gesetz nach Jerusalem zum Studium bei den Autori=

<sup>1)</sup> A. Deißmann, Evangelium und Urchristentum. S. 39. Sonderdruck aus den Beiträgen zur Weiterentwicklung der christlichen Religion. München, bei Lehmann.

täten getrieben und der sich dort der Bolkspartei der Pharifäer in Lehre, Hoffnung und Haß angeschlossen hatte, war er erfüllt von zelotischem Fanatismus gegen die Feinde des Gesetzes. So tritt er in den Dienst der geist= lichen Gerichtsbarkeit und macht sich einen Namen unter denen, die die Anhänger des Gefreuzigten unterdrückten." Dieser Saul aus dem Stamme Benjamin trägt bie charakteristischen Züge eines Juden viel deutlicher als irgendeine der Personen der heiligen Geschichte, von denen wir bisher gehandelt haben, und man fühlt überall, daß er in der dumpfen Enge eines Judenviertels, hinter dem Studium der Gesetzerollen seine Jugend verbrachte, nicht an den sonnigen Ufern des Genezareth, noch bei den praktischen Beschäftigungen eines Fischers oder Zimmer= Dagegen dürfen wir voraussetzen, daß der in einer griechischen Großstadt, an einem bekannten Sike hellenischer Bildung und Sophistif aufgewachsene Schrift= gelehrte, wenn auch Hebräer von Hebräern und eifriger Pharisäer, nicht unberührt geblieben ist von heidnischen Einflüssen. Auch er ist mit seiner Mischung hebräischer und platonischer Vorstellungen ein Sohn der synkretistischen Periode, in der er lebt, aber bei der Kraft seines Denkens und der Stärke seines Temperaments teilt seine Glaubens= weise nicht die sonstige Unfruchtbarkeit der Mischbildungen. sondern hat eigenes Leben und eigene Kraft. Er selbst fühlt sich als Hebräer von Hebräern und, einige land= läufige Zitate abgerechnet, läßt sich von direktem Einfluß der griechischen Literatur nicht viel spüren. Als Sohn einer heidnischen Großstadt aber besitzt Paulus für die Weise der Hellenen mehr Verständnis als die Heiligen zu Jerusalem. An dem Gifergeiste seines Stammes hat er reichlichen Anteil, und von der milden Weisheit seines Lehrers Gamaliel hat er wenig gelernt. Die Apostel= geschichte macht ihn zum Sohne eines römischen Bürgers, was bei der Austeilung des Bürgerrechts in der Kaiser= zeit an ganze Kategorien der Brovinziglen nicht auffällig

wäre, dennoch hat sie diesen Zug vielleicht doch selbst erstunden, um den christlichen Apostel ihren römischen Lesern zu empsehlen, denn man sieht nicht ein, warum Paulus sich so oft stäupen, peitschen und einkerkern läßt, wenn er durch die einsache Erklärung: "Civis Romanus sum", der Mißhandlung entgehen konnte. Auch würde Paulus (2. Tim. 4, 17) nicht Gott danken, daß er ihn vor dem Rachen des Löwen bewahrt habe, wenn er als römischer Bürger gar nicht in Gesahr war, im Zirkus den Tod der Stlaven und gemeinen Leute (der tenuiores) zu sterben. War Pauli Vater ein strenger Pharisäer, so ist auch von dieser Seite her die Erwerbung des römischen Bürgers

rechts wenig glaubhaft.

Hellenistische Einflüsse, die in den Großstädten auf die Judenschaft einwirkten, hat man bei Baulus dagegen nachgewiesen 1). Unter den von Philo beeinfluften jüdischen Schriften hat Paulus die Weisheit Salomonis benutt und geschätt. Die dualistische Grundanschauung der alexandri= nischen Religionsphilosophie ist auch die seine. Wenn Platon im Phädon (81 C) sagt: "Der vergängliche Leib beschwert die Seele, und das irdische Zelt belastet den viel= sinnenden Geist", so ist das auch die Lebensstimmung des Auch bei ihm sehnt sich alle Kreatur nach Befreiung von dem Druck der Endlichkeit. Das ist nicht die Empfindung des klassischen Hebraismus, sondern die der alexandrinischen Judenschaft, die bei Plato in die Schule gegangen ist. Die Idealwelt Platos heißt bei Paulus das himmlische Jerusalem, aber diese himmlische Stadt birgt auch für ihn das Urbild des Menschen und ist somit gang platonisch die obere Welt, in der die reinen Formen wohnen. Der Schüler Pauli, der den Hebräerbrief ge= schrieben hat, nennt vollends die sichtbare Welt, echt plato= nisch, den Schatten und Abdruck der himmlischen, die droben ist. Auch die paulinische Lehre ist also Synkretismus.

<sup>1)</sup> Bgl. Clemen, Paulus 2, 69 f.

Wie das orientalisch=mystische und das hellenisch=philoso= phische Element sich in einem Lehrer die Wage halten, ist die wichtigste Frage für das Verständnis der Schriftsteller dieser Mischkultur. Bei Baulus dürfen wir unbedenklich sagen, daß in der Hauptsache das Alte Testament der mütterliche Boden ift, in dem seine Theologie wurzelt und der Rabbinismus die Schule war, die seinem Geiste die Form gab. Wo er poetisch redet, ahmt er den hebräischen Barallelismus nach, wo er Beweise führt, tut er es in der Form der rabbinischen Kettenschlüsse, wo er die heilige Beschichte erzählt, gibt er sie mit den Erweiterungen der jüdischen Haggada. Er weiß, daß Ismael den Isaak ver= folat habe, wovon in der Schrift nichts steht, er glaubt, daß der Fels, aus dem Moses Wasser schlug und der nach Philo eine Verkleidung des Messias war, mit Israel durch die Wüste wanderte, er weiß, wie Josephus und die Rabbinen, daß das Geseth durch die Engel gegeben wurde und die Juden in der Buste durch die sie begleitende Wolke getauft wurden. Wenn er die Vorschrift: "Du sollst dem Ochsen, der da drischt, nicht das Maul verbinden", auf die dristlichen Lehrer deutet oder aus der Singular= form der Berheifzung für den Samen Abrahams folgert. die Verheißung beziehe sich auf den Messias allein, nicht auf das ganze Volk Israel, so ist das echtester Rabbinis= mus. Auch dem Dämonenglauben der Rabbinen huldigt er in vollem Umfang. Er weiß, daß in der Urzeit der Teufel Eva verführte, und fürchtet, daß das unverhüllte Haupt der schönen Frauen die Teufel in die Gemeinde= versammlungen locken könnte wie das Licht die Fleder= mäuse. Von dem Messias wußte er, daß er als oberstes Engelwesen im Blanze der Himmel lebe und seine Er= scheinung bei Damaskus war nicht der Grund seines Glaubens an den Messias, sondern die Folge. der Zeit der Verfolgung des Stephanus das Synedrium ihm eine wichtige Mission nach Damaskus anvertraute, muß der Cilicier ein Vertrauensmann der höchsten judischen

Behörde gewesen sein und ein angesehener Mann. Daß er ein Zelot war vor allen andern, die die Christen hetzten, hat er selbst berichtet. Von dem milden Gamaliel, dessen Schüler er gewesen sein soll, hat er seinen Eisergeist nicht gelernt. Der lag in ihm und hat auch später nur die Ziele gewechselt. Ob "der milde Gamaliel" mit seinen Mahnungen zum Maßhalten ("verzehnte nicht zu viel vermutungsweise"), der nach dem Kriege berühmte Vorsteher der Schule zu Jahne war oder ein älterer Rabbi gleichen Namens, zu dessen Füßen Paulus in den dreißiger Jahren gesessen, ist von geringem Belang, da die Apostelzgeschichte auch ihren Gamaliel als einen Mann der besonnenen Weisheit schildert, der im Streite über die neue Lehre vor überstürzung warnt und mahnt, Maß zu halten in der Bestrafung.

Biel also ist es nicht, was wir von der Entwicklung des Apostels wissen, nur das steht sest, daß er zu den leidenschaftlichsten Verfolgern der Galiläer gehört hatte. Sein übertritt zu der Sekte, die er vorher hetzte, fällt in die Zeit der großen Erweckung in Jerusalem und vollzieht sich, wie die Bekehrung des Jakobus, aus Anlaß einer Visson, die er 1. Kor. 15, 7 mit den Vissonen der ersten Jünger in eine Reihe stellt. Was die Apostelgeschichte darüber berichtet, stammt selbst aus den Äußerungen der paulinischen Briese (Gal. 1, 16 und 1. Kor. 15) und hat darum nur den Wert eines alten Kommentars, nicht den

einer eigenen Quelle 1).

<sup>1)</sup> Das Datum dieses Ereignisse wird noch immer sehr verschieden angeseht. (Die einzelnen Bersuche bei Oskar Holhmann, Neutestamentliche Zeitgeschichte. S. 89.) Der scheinbarste Anhaltspunkt bleibt 2. Kor. 11, 32, wo Paulus in Damaskus durch einen von dem Nabatäerkönig Hareth eingesehten Ethnarchen der Judenschaft wegen seines Abfalls verhaftet werden soll. Da Hareth im März 37 Damaskus räumte, wird Pauli Bekehrung vor dieses Datum fallen. Streitig ist nun aber, ob die 2. Kor. 11 erzählte Flucht aus Damaskus sosser dar Bekehrung oder erst in den zweiten Ausenthalt des aus Arabien wiedergekehrten Apostels zu

Was Paulus selbst über seine Bekehrung berichtet, ist eine charakteristische Stimme aus den Wirrnissen dieser Zeit, in der der Messtas sich Hunderten in Jerusalem zeigte, in der die Samariter am Garizim ihn begrüßen wollten, in der Krieg und Kriegsgeschrei und der Reiter auf rotem Roß alles Bolk entsetze. Da konnte auch Paulus verstünden: "Schallen wird die Posaune und die Toten werden auserweckt werden unverweslich, und wir werden verwandelt werden" (1. Kor. 15, 52). Wie er die Gestalt des "Wolkenmanns" vor Damaskus mit leiblichen Augen gessehen hat, so hofft er auch die volle Erfüllung der Verheißungen Daniels zu erleben. Die Erzählung der Apostelsgeschichte, daß ein Gesicht Paulus zum Christen machte,

setzen sei. Das frühere Datum ist durch die Apostelgeschichte 9. 25 empfohlen. Wenn Josephus in den Antiquitäten berichtet, das Volk habe Aretas Sieg über Antipas als Strafe Gottes für die Hinrichtung des Täufers betrachtet, können zwischen beiden Ereignissen nicht lange Jahre liegen; des Täufers Tod, Jesu Kreuzigung und Aretas Krieg und Rückzug aus Damaskus im März 37 liegen mithin nicht weit auseinander. Jesu Tod an Ostern 35, Bauli Bekehrung und seine Flucht aus Damaskus im Jahre 36 sind damit an die Hand gegeben. Als des Aretas Herrschaft über Damaskus im Frühjahr 37 aufgehört hat, samt der seines Ethnarchen, kehrt Paulus nach Damaskus zurück, wo er nun nichts mehr zu fürchten hat. Erst drei Jahre nach seiner Bekehrung findet er sich in Jerusalem ein (Gal. 1, 18). Die Einwendung gegen diese von Schrader und Keim vorgetragene Chronologie, die Mommsen, Römische Geschichte 5, 476 machte, hat Wellhausen, Ginleitung 46, beseitigt, der die Bekehrung des Paulus gleichfalls awischen die Jahre 35 und 37 sest. Dazu stellt Paulus seine Christusvision so in eine Reihe mit den Erscheinungen für die Junger, daß wir teine Frift von Jahren zwischen beide einschieben tönnen. Johannes' Tod, Jesu Kreuzigung, Antipas' Niederlage, Bauli Bekehrung fallen bann alle vor ben März 37 und find in der Zeit vor Abberufung des Pilatus und Rückzug des Aretas unterzubringen. Daß Salome, die dem ums Jahr 33 oder 34 sterbenden Tetrarchen Philippus vermählt war, bei den Synoptikern noch als Mägdlein vor Antipas tanzt, ist bei dem sagen= haften Charafter der ganzen Legende kein chronologischer Anhalts= puntt.

hat das Selbstzeuanis des Paulus im Galaterbrief für sich. Mir werden aber auch den Inhalt seiner Bision gewinnen. wenn wir das Bild Christi in Pauli Briefen suchen, denn er wird den Messias nicht anders beschreiben als so, wie er ihn damals sah. Er beschreibt ihn aber als den himm= lischen Menschen der jüdischen Theologie. Philo, der alexandrinische Religionsphilosoph, unterschied als Platoniker das himmlische Urbild des Menschen von dem irdischen Abbild. In echt snntretistischer Kombination der jüdischen und platonischen Vorstellungen sah Philo in dem himm= lischen Menschen den Adam, der nach Gott geschaffen ist (Genesis 1, 27). Der andere Adam aber (Genesis 2, 7) ist aus einem Erdenkloß gemacht und von ihm allein wird der Sündenfall berichtet. Paulus seinerseits identifiziert den himmlischen Adam dann weiter mit dem Menschensohn des Buches Daniel, welcher nach rabbinischer Deutung der Messias sein soll, der zu seiner Zeit das Reich Israels bringen wird. So fließen auch hier wieder hebräische und ariechische Vorstellungen ineinander. Gedacht hat Vaulus sich diesen himmlischen Menschen als eine leuchtende Licht= gestalt, die einen hellen Schein auch in sein Herz gegeben hat. Diese Messiasvorstellung lebte in Baulus, da er Sohn eines gläubigen jüdischen Hauses und Schüler eines hochberühmten pharisäischen Lehrers war. Die psychologische Grundlage seiner Vision ist unter diesen Umständen nicht in dem Eindruck Jesu auf Paulus zu suchen, da er Jesum gar nicht kannte, sondern in seinem von Jugend auf ihm feststehenden Glauben an den himmlischen Menschen 1). In den jüdischen Offenbarungsbüchern dieser Zeit ist der zu erwartende Messias nicht mehr ein menschlicher König. sondern eines der himmlischen Wesen, mit denen der Engel= glaube der Juden den Himmel bevölkert hatte. An diesen himmlischen Menschen glaubte Paulus, ehe er auch nur

<sup>1)</sup> Bgl. Wrede, Paulus, S. 89 ff., und Brückner, Die Entstehung der paulinischen Christologie. 1903.

den Namen Jesu gehört hatte, und er glaubte an ihn, wie viele Fromme, die des Reiches warteten, mit einer Inbrunft, die bis zum visionären Schauen sich steigern konnte. So ist sein Christusbild fertig und als er Jesus als den Verheißenen erkennt, überträgt er alle Züge dieses rabbi= nischen Messiasbildes auf Jesus von Nazareth. Wie die Rabbinen den himmlischen Menschen im Buche Daniel fanden, wie Philo den Logos und das Weisheitsbuch die himmlische Sophia an der Weltschöpfung beteiligten, so ift für Baulus der Messias ein himmlischer Aon, "durch welchen alle Dinge sind und wir durch ihn" (1. Kor. 8, 6). "Hier sieht man," sagt Wrede, "wie viel es bedeutete, daß Paulus Jesum nicht kannte. Vertraute Jünger konnten nicht so leicht glauben, der Mann, der mit ihnen in Kapernaum zu Tisch gesessen, oder auf dem galiläischen See gefahren, sei der Schöpfer der Welt. Für Paulus fiel dieses Hindernis fort." Die rabbinische Christusvorstellung ist der Ausgangspunkt von Pauli Christologie und in ihren Umrissen bewegte sich seine Vision. Aus den Selbstaus= sagen Jesu über sich hätte Paulus das Bild eines Christus, der schon an der Weltschöpfung beteiligt war, nicht ge= winnen können. Dieses Bild brachte der Pharisäer Paulus fertig in die Gemeinde mit und als er sich überzeugt hatte, die Schrift habe vorher verkündigt, daß dieser himmlische Mensch nach Gottes Heilsrat für die Sünde der irdischen Menschheit Genugtuung leiften musse, versteht er nunmehr, was ihm porher Argernis und Lästerung, Blasphemie und Irrlehre gewesen war, den Messias am Kreuze. seinen hohen Prädikaten legt auch jett sein himmlischer Mensch keines ab; vielmehr wird der Meister vom See Benezareth für ihn der Messias der jüdischen Offenbarungs= bücher. Indem es Gott gefiel, seinen Sohn im Gemüte des Baulus zu offenbaren wird Paulus Apostel nicht wie die andern durch Unterricht, sondern "Apostel aus Offenbarung"1).

<sup>1)</sup> Bgl. Wernle, Die Anfänge unserer Religion. 1904. S. 112 ff.

Jesus wurde ihm der Träger all der himmlischen Qualitäten, die für den judischen Messias bereits fest= standen 1), denn auch die jüdischen Apokalypsen haben einen Christus, der vor seinem irdischen Erscheinen im Himmel lebt und erhabener ist als selbst die Engel. Noch völliger als Baulus hat die johanneische Apokalppse dieses jüdische Messiasbild übernommen, aber auch Paulus war von Jugend auf so gelehrt und so gewiesen. Diesen himm= lischen Menschen mit seinem Lichtleib, seinem unvergäng= lichen, Gott ebenbildlichen geistigen Körper hatte Paulus in seiner Vision geschaut, wenn er berichtet: "Er erschien auch mir." So kam ihm die Erleuchtung: Der gekreuzigte und auferstandene Jesus, dessen Anhänger du eben aus= rotten willst, ist kein anderer als der Messias, der im Fleische erschien und leiden mußte um unserer Gunde willen. Auf eine Erscheinung dieses himmlischen Menschen führt Baulus seine Bekehrung zurück und im Galaterbrief auch seinen Auftrag zur Heidenmission. Indem Paulus auszog. die Chriften zu bekämpfen, tam der neue Geift über ihn selbst und der Messias, so wie er als Pharisäer und Schrift= gelehrter sich ihn vorstellte, als himmlischer Mensch, als Danielscher Menschensohn, angetan mit dem Lichtglanze Gottes, stand ihm plötlich vor seinem visionären Auge. "Der Gott, der sprach: "Aus Finsternis soll Licht leuchten"." so schildert er 2. Kor. 4, 6 diesen Vorgang, "hat es in unserem Herzen Tag werden und die Erkenntnis von der Herrlichkeit Gottes auf dem Antlit Chrifti aufleuchten lassen." Der Tag von Damaskus teilte das Leben des Paulus in zwei Hälften, die miteinander aber verbunden bleiben durch den inbrunftigen Glauben an den himmlischen Menschen, den er schon als Pharisäer im Herzen trug. Fest und leidenschaftlich muß er an diesen schon zuvor ge= glaubt haben, sonst wäre seine Bision unverständlich. In einer Zeit und einem Volke, das sich durch gemütliche Im-

<sup>1)</sup> Wrede, Paulus 1905. S. 89 ff.

pulse, durch Visionen und Offenbarungen mehr als durch Reflexion bestimmen ließ, sind Halluzinationen eine wert= volle Gabe, die oft die Entscheidung herbeiführt. An allen großen Entschlüssen im Leben des Paulus sind Bi= stonen beteiligt, deren Stimme er sich unterwirft, weil sie selbst Brodutte seiner Entschlüsse sind. Die Bision por Damastus zeigt zuerst den großen Umschlag seiner reli= giösen Stimmung, aber die vermittelnden Momente dieses Umschlags sind unschwer zu entdecken. Paulus hatte in den Christenprozessen die Gründe gehört, die die Nazarener für die Messianität Jesu anführten, und ihren Hauptgrund. daß Jesaja den Messias als den leidenden Knecht Jehovas schildere, der der Welt Sünde trägt, erkennt er später selbst als vollkommen durchschlagend an. Dieser Grundgedanke seines Evangeliums ist ihm aber damals geoffenbart worden. als er sich bekehrte, denn er selbst sagt (Gal. 1, 11), sein Evangelium sei nicht menschlicher Art, sondern es sei ihm geworden durch eine Offenbarung Jesu. Er rechnet also auch das zu der Apokalypse von Damaskus, daß ihm da= mals sein Evangelium aufgeschlossen wurde. In jener Stunde, da es Gott gesiel, seinen Sohn in ihm zu offensbaren, erkannte er, daß Jesaja 53 vom Messias handle, daß der Messias also leiden mußte nach der Schrift und daß das Blut des Messias es sei, das uns entsündige, so daß wir des Reiches würdig werden. Was er, die Rolle des Jesaja vor sich, in tiefen Gedanken dahin reitend, aleich dem Kämmerer aus Mohrenland, auf der Reise erkannt hatte, wurde ihm in Damaskus von den dortigen Christen bestätigt, denn er schreibt den Korinthern: "Ich habe euch zupörderst überliefert, was ich auch empfangen habe, daß Chriftus geftorben ift für unsere Gunden nach der Schrift" (1. Kor. 15, 3). Wie Jesus selbst schon seinen Tod als Sühnopfer betrachtete, so auch die Christen von Damastus, von denen Paulus diese Lehre empfangen hat. Solange für ihn das Wort von einem leidenden Messias unverstanden war, hatte er den Sektierern mit Ruhe entgegentreten

können, denn ihre Meinung, "der Herr der Herrlichkeit" habe seinen Blat im himmel an der Spite aller Engel perlassen, um auf Erden am Fluchholze des Kreuzes zu enden, stand mit seinem Messiasbilde in schreiendem Wider= spruch. Daß der Messias am Galgen geendet habe, war für jedes pharisäische Ohr eine Lästerung. Wenn er aber auf seiner vierzehntägigen Reise von Jerusalem bis Damas= fus inne wurde, die Schrift habe in der Tat einen lei= denden Messias gelehrt, mußte diese Ruhe schwinden. Natürlich benutte er die Reise, um alle Gründe der Sette. mit der er disputieren will, nochmals durchzudenken, aber er kommt jest zu dem Resultat, die Gegner haben recht; was sie lehren, hat Jesaja vorhergesagt. Sobald er das erkannt hatte, erschien ihm sein eigenes Tun in einem gang andern Lichte. Er hatte in Jerusalem Männer und Frauen verhört, gefoltert, geftraft, weil sie schworen, den Auferstan= denen gesehen zu haben. Er hatte in das verklärte An= gesicht des Stephanus geschaut, in das brechende Auge der Gemordeten. Und vielleicht hatten diese bleichen Leichen recht gehabt! Was mußte alles in einem so weichen und heißen Gemüt wie dem des Paulus sich regen bei dieser Entdeckung, die sein eigen Tun verurteilte! Immer näher kommt er Damaskus. Jett soll er wieder seine Blutarbeit beginnen, jett soll er in Damaskus Anzeige machen, jett foll er wieder einkerkern, foltern, hinrichten und mit diesem Zwiespalt im Herzen wieder in die verzückten Augen der Märtyrer schauen, denen der Himmel offen steht. Immer tiefer wühlt es sich wie ein Stachel in seine Seele. Da. heißt es, als er nahe an Damaskus kam, umstrahlte ihn ein Licht. Das Auge des Bisionärs hat sich nach innen gekehrt. Der Himmel füllt das Sehfeld aus, er sieht den himmlischen Menschen mit den Zügen Jesu von Nazareth. und er hört ihn rufen: "Saul, Saul, was verfolgst du mich? Es soll dir schwer werden, wider den Stachel zu löcken." Das war sein letter Eindruck gewesen, wie die Tiere seiner Karawane ausschlugen gegen den Stachel des

Treibers. Das Bild verwebt sich in seinen visionären Traum. Dann lieat er an der Erde und der Satans= engel schlägt ihn mit Fäusten, daß er sich der himmlischen Gesichte nicht überhebe. Als Blinden heben die Begleiter den armen Epileptiker auf und bringen ihn nach Damas= tus, wo er von den Christen die Bestätigung seiner neuen Erkenntnis empfing. Es ist ihm also gegangen wie seinem Namensbruder im Alten Testament, der Boten gegen David aussendet, diese aber geraten unter die Propheten zu Najoth bei Rama und fangen selbst an zu weissagen. Da macht Saul sich in Person auf, um David zu fangen, aber der Geist kommt auch über ihn, so daß er weissagt und Tag und Nacht vor der Hütte Samuels liegt und also kommt in Israel das Sprichwort auf: "Ift auch Saul unter den Propheten?" Durch eine ähnliche Wirkung des Geistes ist auch dieser Saul zu einem Propheten geworden. dem Augenblick dieser Vision an war ihm gewiß, daß der Messias auf Erden gewesen sei und daß das Geheimnis seiner Gnade in seinem Opfertod beschlossen liege. Christus mußte leiden "nach der Schrift".

Dak die Bisionen des Baulus mit seiner frankhaften, nervosen Konstitution zusammenbingen, ift nicht zu beaweifeln. Ob er schon vor seiner Vision von Damaskus Ahnliches erlebt hatte, darüber hat er sich nicht ausgesprochen, aber diese Vision selbst erscheint verbunden mit einem evileptischen Anfall. Er machte also keine Ausnahme von anderen Bisionaren, deren höhere Gabe eng mit einem abnormen förverlichen Zustand zusammenhängt. Bei Bern= hard von Clairvaux und fast allen mittelalterlichen Heiligen sind die übertriebenen asketischen übungen, zumal das Fasten, die Entziehung des Schlafs der Anlaß zu Visionen. Bei der Jungfrau von Orleans traten die Erscheinungen der Heiligen in dem Lebensalter ein, in dem die Natur sich beim Mädchen zu verändern pflegt. Diese Beränderung blieb bei ihr aus, dafür traten in dem kritischen Alter die Bissionen ein. Ahnliche pathologische Gründe hatten die

Visionen der Katharina von Siena. Der berühmteste Visionar der Neuzeit, Swedenborg, hatte den erften Besuch des Unbekannten aus der andern Welt, als er erkältet pon einer langen Schlittenfahrt bei hartem Frost in eine überheizte Stube trat und hastig sich durch Speise restau= Der Besuch eines Unbekannten, den er da hatte, wiederholt sich und jetzt stellt sich der Unbekannte als Schöpfer und Erlöser vor. Von dieser Erfahrung, daß die abnormen Gesichte auf abnormen körperlichen Dispositionen beruhen, macht auch die Vision des Paulus keine Ausnahme. Das Aufbliken der neuen überzeugung erzeugt die Vision und die Vision bestärkt dann wieder die über= zeugung. Gern würden wir erfahren, wie es kam, daß der von seinem Leiden sich erholende, zum Gebrauche des Gesichts wieder gelangte Kranke nun sein Lager von Christen umgeben sah, die ihm erzählten, was sie von Christus wußten? Aber die Apostelgeschichte kennt nur ein einziges Behikel der geschichtlichen Fortbewegung: das Wunder. Sie führt in ihrer Weise durch eine neue Offenbarung den Christen Ananias an das Kranken= lager des ehemaligen Verfolgers. Nach seinem Gesichte war er das nicht mehr. Ja so sicher fühlte sich Paulus durch sein Erlebnis der Realität des Geschauten, daß er es nicht für nötig hielt, mit den Zeugen des Lebens Jesu in Jerusalem sich zu besprechen. Die Zeugen dafür hatte er ja näher in den Jungern, die vor ihm hierher nach Damaskus geflohen waren. Dringender war es ihm. andere vor dem Irrweg zu warnen, von dem ihm der himmlische Mensch abgerusen hatte. So richtete er nicht den Auftrag der Obern in Jerusalem aus, sondern den Auftrag des Messias, der ihm unterwegs, kurz vor er= reichtem Ziele, geworden war. Diesen aber bestellt er mit solcher Energie und solchem Erfolge, daß ihn fast selbst das Schicksal erreicht hätte, das er Stephanus bereitet hatte. Da entfloh er Hals über Kopf, mit Hilfe derer, die er hatte verhaften sollen. Die Rückfehr nach Jerusalem war dem überläufer durch seine seitherige dortige Tätigkeit verschlossen. Man hätte ihn gesteinigt, falls er sich blicken ließ, aber auch in Damaskus duldete ihn die Judenschaft nicht. Er selbst berichtet über diesen entscheidenden Wende= punkt seines Lebens: "Zu Damaskus ließ der Ethnarch des Königs Aretas die Stadt der Damaszener bewachen, mich zu verhaften, und ich ward durch ein Fenster in einem Korbe durch die Mauer herabgelassen und entrann aus seinen Händen." Und von seinen weitern Schicksalen erzählt er: "Als es Gott wohlgefiel seinen Sohn in mir zu offenbaren, zog ich nicht hin nach Jerusalem zu denen, die vor mir Apostel waren, sondern ich zog nach Arabien und kehrte wieder zurück nach Damaskus. Darauf, nach drei Jahren, zog ich hinauf nach Jerusalem, Petrus kennen zu lernen . . . Darauf kam ich in die Gegend von Sprien und Cilicien. Ich war aber unbekannt von Angesicht den chriftlichen Gemeinden Judaas. Gerüchtweise nur vernahmen sie, unser ehemaliger Verfolger predigt jetzt das Evangelium von dem Glauben, den er ehemals zerstörte, und sie priesen Gott über mir." Manche wollen in Galater 4, 24 eine Spur sehen, daß Paulus damals in Arabien bis zu dem Berge Sinai seine Wanderungen ausdehnte, dessen unfruchtbare Wüste ihm ein Bild der Unfruchtbarkeit des Gesetzes vom Sinai geworden sei. Aber die Bergleichung des Bergs (hahar) mit Hagar ist mehr ein Wortspiel als die Erinnerung an einen land= schaftlichen Eindruck. Auch ift mit Arabien bei Paulus wohl Auranitis, der Hauran gemeint, den die Römer Arabien nannten und der das an das Gebiet von Damaskus anstoßende Grenzland war, nach dem der von den Juden Verfolgte sich flüchtete. Ausübung seines Handwerks, das in Ansertigen von Cilicium, eines aus Ziegenhaaren geflochtenen Zelttuches bestand, sicherte dem heimatlos Ge-wordenen die Existenz und hinderte den grübelnden Weber doch nicht an seinen religiösen Betrachtungen. Wer erinnerte sich bei diesem Bilde des neben seiner Kandarbeit Briefe

diktierenden Zeltmachers nicht der frommen Weber des Mittelalters oder eines Hans Sachs und Jakob Böhm, die gleichfalls zeigen, daß man auch in der Arbeitsschürze

hohe Gedanken und große Pläne haben kann.

So legt uns die Geschichte die Frage vor nach der Beistesart des seltsamen Mannes, der mitten in der Ber= folgung plöglich inne hält und selbst zu der Partei über= aeht, gegen die er noch eben in der Ratsversammlung geredet und gegen die er mit Verhaftung, in peinlichen Verhören und mit Steinigung gewütet hat. In seinen Briefen liegt das Bild seines Wesens klar und in allen einzelnen Zügen unverstellt vor uns. Wer dieses Bild der Briefe in seiner ganzen Originalität in sich aufnehmen will, muß aber erst die Brillen zerschlagen, die der Apostel= geschichtsschreiber des zweiten Jahrhunderts und die italie= nische Kunst des sechzehnten Jahrhunderts uns aufgesetzt hat, denn durch diese sehen wir nur, wie nach der späteren Schablone eine nachfolgende Generation sich einen richtigen Apostel vorstellte, nicht den epileptischen Teppichmacher von Tarsus. Der wandernde Jude ist eine ungleich interessantere Gestalt als der Rhetor der Legende. Wir sehen ihn, seinen Mantel und seine Buchrollen mit sich schleppend, die Schnee= höhen des Taurus hinanklettern, wo die Geier über ihm freischen, wir hören, daß er einsame Schluchten durch= zieht, nicht ohne Furcht vor den Räubern, wir erblicken ihn an Schiffstrümmer geklammert, wie er Tag und Nacht auf dem Meere treibt, und wieder finden wir denselben Mann in der traulichen Handwerksstube, in der Pflege heißer Verehrer oder auf dem Gerufte der Synagoge vor fluchenden Juden, die mit den Zähnen knirschen, ausspeien und die Fäuste gegen ihn ballen, und wieder in der Befangenschaft, an einen römischen Soldaten gefesselt und umgeben von zuhörenden Prätorianern und ihm geneigten und abgeneigten Chriften. Wenn je ein Mann den Namen eines Peregrinus Proteus verdiente, so ist er es. Die Erzählungen der Apostelgeschichte von den Schicksalen des Gefangenen in Cäsarea sind ja sehr fragwürdig, aber wir könnten uns wohl vorstellen, daß der politische Lump Agrippa und seine liederliche Schwester Bernike, der Emporkömmling Felix und seine ihrem Manne entlausene Drusilla den Kigel empfanden, diesen seltsamen Heiligen doch auch einmal aus der Rähe zu betrachten und daß sie nach Erfüllung ihres Wunsches wünschten ihn nie gehabt zu haben.

Schon die Art, wie der Vertrauensmann des jüdischen Synedriums plöglich zum Glauben an den Messias der Galiläer überspringt, zeigt, wie er anders geartet war als andere Menschen. Daß die abnorme Anlage des Helden ein entscheidender Fattor bei diesem und späteren Erlebnissen ist, unterlieat keinem Zweifel. Mit Jesus ist Paulus nicht zu vergleichen. Wie Jesus die vollendete Harmonie ist, so ist Paulus eine Sammlung sich wider= sprechender Eigenschaften, weich und zärtlich, aber auch hart und fanatisch, in schwierigen Lagen voll geistiger Hoheit und dann wieder in kleinlichen Konflikten judisch reizbar und maßlos. Jesu weltoffenes Auge und Herz fehlen ihm. Für die Bögel unter dem Himmel und die Lilien auf dem Felde hat der Rabbi kein Auge. Er ist ein Gelehrter, der sich für nichts interessiert als für seine religiöse Idee und ihre Bropaganda. Die Treue, mit der seine Jünger an ihm hängen, zeigt, daß er auch als Mensch liebenswert war und wie er im engeren Kreise geliebt wurde. Daß er die jüdische Überlegenheit über Menschen anderer Rasse im pollsten Make besak, beweist sein ganges Leben. Dennoch sehen wir ihn stets in Streitigkeiten verwickelt, auch mit seinen eigenen Gemeinden. Ausdrücke wie "Hunde, Lügenapostel, verkleidete Teufel", Ratschläge wie die, die Gegner sollten sich verschneiden und dal. kommen ihm dann in die Feder. Aber dieser gallenbittere Humor, mit dem er seine Gegner verfolgt, verträgt sich bei ihm mit der zartesten Güte gegen Jünger und Anhänger, und ist er nach seinen Bornergussen nur erst wieder ruhig ge-

worden, so wünscht er selbst diesen Ton nicht angeschlagen zu haben. Er charakterisiert sein reizbares Temperament mit dem Worte: "Wer wird geärgert und ich brenne nicht?" Das war das jüdische Blut, das in seinen Adern kochte. Einen franken Mann nennt er sich und die darauf beruhenden leidenschaftlichen Ausbrüche erklären sowohl die Abneigung, der er oft begegnet, wie die Niedergeschlagen= heit. der er bald Galatern, bald Korinthern gegenüber Ausdruck gibt. Die leibliche Gegenwart ist schwäcklich, sagen die Gegner und dennoch verlangen die Gemeinden nach ihr, die Rede verächtlich und doch erreicht sie ihren 3wed. Dieser Gegensätze und Luden in seiner Natur ift Paulus selbst sich schmerzlich bewußt. Er ist nicht Jesus. Es fehlt das schöne Gleichgewicht, die innere Harmonie, die an dem Jesusbilde so wohltuend wirkt. Seines geistigen Reichtums aber ist der Apostel ebenso sicher, wie seiner Schwäche . . . . Wir wissen, daß denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Besten dienen," sagt Paulus im Römerbrief und diese überzeugung erhielt ihm in einem gehetzten und geplagten Leben die innere Heiterkeit, die in seinem Briefe nach leidenschaftlichen Stürmen doch immer wieder das Feld behauptet. "Paulus," sagt Deißmann, "tennt den Schmerz, den Schmerz des wund gegeißelten Rückens, den Schmerz des Hungers und der Kälte, aber auch den Schmerz der Verleumdung, des getäuschten Vertrauens. Der Gram um seine Brüder aus Israel verzehrt ihn. Das Grauen vor dem Tode ist ihm niemals ganz fremd geworden. Seine Verfolgervergangenheit taucht selbst in Stunden der Begeisterung wie ein Gespenst vor ihm empor und längst vernarbte Wunden eines dumpfen Schuldgefühls brechen wieder auf. Mit einer tiefen Er= kenntnis der Ohnmacht vereint sich die ganze Lebens= sehnsucht des Menschen." Er kommt nie ganz von sich los, so sehr es ihm um die Sache zu tun ist. "Wir sehen einen Menschen, der fähig ift zu Liebe und Haß; den Gegner weiß er durch Ironie und Sarkasmus aufs tiefste

zu verleten und er ist doch einer fast mütterlichen Innig= keit fähig, wenn er zu seinen verirrten Kindern redet. Er ist ein Kämpfer, der nach Frieden dürstet, ein in sich geschlossener Charafter und doch eine erregbare, leiden= schaftliche, ja vulkanische Natur." Erst Fanatiker gegen, dann für die neue Lehre, nervös, epileptisch, Zungenredner, Visionar, Theosoph, kluger Organisator und feiner Psn= chologe, einsamer Denker und unruhiger Wanderlehrer. demütiger Jude und hartnäckiger, verwegener Friedens= störer, ist er ein Knäuel der widersprechendsten Gigenschaften. ein Proteus, den Juden ein Jude, den Heiden ein Heide und doch stets ein Mann. Er konnte sich in die schwierigsten theosophischen Probleme vertiefen, aber er hat auch ekstatisch in Zungen geredet, mehr als alle Korinther. Unter allen geschichtlichen Größen erinnert wohl Bernhard von Clairvaux. der Missionär und Agitator, am meisten an Paulus. Berlönlich muß der Gewaltige etwas Faszinierendes gehabt haben. Er besak die Art eines Fox oder Cromwell, durch überzeugende Rede, gemischt mit stammelnder Zungensprache, durch ekstatische Prophetie und visionäre Offenbarungen die Leute aufzuregen und mitzureißen und gewiß auch das Ungestüm, das solche Wirkungen allein möglich macht. Wenn der Stil der Mensch ist, so war sein Inneres eine wogende, brandende See, aber der Beist schwebt über den Wassern. Er ist, wie er 2. Kor. 11, 23 ff. berichtet, "ein Diener Chrifti in Mühseligkeiten, in Körperftrafen, in Kerkerhaft, in Todesgefahren . . . Bon den Juden empfing ich fünsmal vierzig Streiche weniger einen; dreimal wurde ich gestäupt, einmal gesteinigt, dreimal litt ich Schiffbruch, einen Tag und eine Nacht habe ich auf dem Meere zu= gebracht, durch Reisen oftmals, durch Gefahren auf Flüssen, durch Gefahren von Räubern, durch Gefahren von Volks= verwandten, durch Gefahren von Heiden, durch Gefahren in Städten, durch Gefahren in der Bufte, durch Gefahren auf dem Meer, durch Gefahren unter falschen Brüdern, in Mühseliakeit und Elend, in Nachtwachen oftmals, in

Hunger und Durft, in Fasten vielmals, in Rälte und Blöße, ohne was noch außerdem sich zuträgt, mein An= gelaufenwerden Tag für Tag, die Sorge für alle Ge= meinden". Danach ist es doch nur ein sehr zahmes Bild, das die Apostelgeschichte und alle späteren Historiker von Pauli Missionen entworfen haben. Selbst die Erinnerung, daß der Christ aus Tarsus mit wilden Tieren, bildlich oder wirklich, kämpfte zu Ephesus, haben sie uns unterschlagen. Beten und Singen hat den Tag des Apostels nicht ausgefüllt. Auch hier war der Krieg der Bater der Dinge. Paulus war ein Mann des Gedankens, wie der Römerbrief beweist, aber mehr noch war er ein rastloser Agitator, ein Mann der Tat, wie seine Selbstbiographie zeigt. Selbst die Vorwürfe, die die Gegner ihm machen, zeigen eine eigentümliche Doppelnatur, die in vielem nationaljudische Buge trägt. Übertrieben sind die Schmähungen der Widersacher ja sicher, aber es muß doch Grund in seiner Persönlichkeit gehabt haben, warum die Feinde gerade diese Nachreden ihm anhängen. Die Versatilität des beweglichen Mannes, der nur auf das eine abhob, Gläubige für den ihm erschienenen Messias zu werben, verwickelte ihn in Selbstwidersprüche und unterlag von Haus aus der verschiedenartigsten Beurteilung. Er selbst schildert seine Tätigkeit mit den Worten: "Als ein freier Herr aller Dinge habe ich mich allen zum Knecht gemacht, um recht viele zu gewinnen. Und ich wurde den Juden ein Jude, um die Juden zu gewinnen, den Gesetgesleuten ein Mann des Gesetzes, um die unter dem Gesetze zu gewinnen, den Gesethosen wie ein Gesethoser, um die Gesetzlosen zu gewinnen. Ich bin den Schwachen ein Schwacher geworden, um die Schwachen zu gewinnen. Allen bin ich alles geworden, um überall einige zu retten." Natürlich forderte eine solche Vielseitigkeit auch bittere Kritiken heraus und wir verstehen, wie die Gegner ihm vorwersen konnten, daß er da, wo es vorteilhaft sei, auch gelegentlich wieder die Beschneidung predige. Die eigen=

tümlich jüdische Fähigkeit, allen Kunden etwas zu bieten und jedem alles zu sein, wird in dieser Selbstcharafteristif niemand verkennen. Die Gegner wollen auch finden, daß ein großer Unterschied sei zwischen seinen Briefen und seinem persönlichen Auftreten. "Die Briefe," spricht man, "sind schwer und gewaltig, die leibliche Gegenwart aber ist schwächlich und die Rede verächtlich." Der jüdische Mut nehme zu, im Quadrat der Entfernung, sagte man schon damals. Aber die geringe Neigung, sich unnötigem Arger auszusetzen, deutet vielleicht auf einen Kranken, nicht aber auf einen Feigling. Geht der Sturm heulend um das Haus, wie in Ephesus, so geht er lieber nicht auf die Straße. Er hat wohl auch "in sich die Antwort des Todes", aber das Pflichtgefühl des Apostels besteat doch immer wieder die Angstlichkeit des Epileptikers. Der Geist ist stark, auch wenn das Fleisch schwach ist. Das irdische Gefäß ist zerbrechlich, aber den Inhalt hat es doch nie preisgegeben. Was er erduldet hat, widerfährt nur tapfern Seelen. Die Grundfarbe seines Gemütslebens ift Melan= cholie. Wenn er die geplagten Lasttiere betrachtet in den Straßen der Großstädte, so ist es ihm gewiß, daß auch sie die Qual des Erdenelends empfinden und sich sehnen nach der herrlichen Offenbarung der Kinder Gottes. So ist auch seine vorherrschende Stimmung Todessehnsucht. Er möchte lieber überkleidet als entkleidet werden, aber er sieht auch dem Martnrium mit Ergebung ins Auge. Eine so komplizierte Natur haben selbst die nächsten Freunde nicht immer verstanden und er misversteht gelegentlich auch sie, denn er ist arawöhnisch und darum von Zuträgereien zuweilen irregeführt. Seine Neigung, dem Streite aus dem Wege zu gehen, zieht ihm nicht selten arge Berkennung zu. Hat man doch selbst neuerdings die ihm von der Apostelgeschichte angedichtete übernahme eines Nasiräats aus der Furcht vor den Juden Jerusalems ableiten wollen. Mißdeutungen lagen hier am Wege. Er rede den Menschen nach dem Munde, werfen ihm die

Gegner Gal. 1, 10 vor. Nach den Korinthern ist Paulus unzuverlässig, wenn er verspricht, klug und verschlagen, wenn er die Leute beschwatt. Er verklausuliert seine Bu= sagen, daß niemand weiß, ob er ja oder nein gesagt habe, und geht offenem Kampfe gern aus dem Wege. Seine Leidenschaft kocht über, wenn er schreibt, aber ebenso rasch senkt er das Schwert und widerruft die Beleidigung. In der Simonsage kommt die Karikatur Pauli immer wieder auf den Bug zurud, daß der Magier erst die Apostel beleidige und verleumde und dann jedesmal wieder in den wegwerfendsten Ausdrücken sich selbst be= schuldige und demütig um Verzeihung bitte. Geschichtliche Erinnerungen sind das sicher nicht, aber doch Eindrücke, die ein Gegner von seinen Briefen empfing. Es gibt eine natürliche Gabe sofortigen Gehorsam zu finden. Pauli Briefe beweisen, daß der jüdisch aufgeregte und frankhaft reizbare Rabbi diese Gabe nicht besessen hat. Aberall freugen Widerspruch und Unbotmäßigkeit seine Wege. Seine eigenen Gemeinden fränken ihn mit den frechsten Berdächtigungen und Anwürfen. Die Korinther blähen sich, er habe den Mut gar nicht, zu ihnen zu kommen, er aber erwidert mit einem Spott, in dem doch die Trauer durchklingt: "Wir sind Toren, ihr aber klug, wir sind schwach, ihr aber stark, ihr geseiert, wir aber ehrlos." Seine geistige überlegenheit siegt schließlich dennoch, aber seine äußere Erscheinung erschwert ihm den Sieg, denn er trägt das himmlische Kleinod in irdener Schale. Auch ist dieser an der Oberfläche bewegte, von Stimmungen niedergedrückte oder aufbegehrende Jude nicht der wahre Baulus. Ein solcher hätte nicht in Jerusalem die Autorität gehabt, die Attion gegen die Christen zu leiten und wäre nicht vom Synedrium mit Vollmachten über Leben und Freiheit nach Damastus geschickt worden. Diesen Saul finden wir wieder, wo ihn sein Reisebegleiter in einer Lage vorführt, in der die Herzen gewogen werden, in der Geschichte des Schiffsbruchs vor Malta. Welche heldenhafte

Rolle spielt hier der schwache und franke Mann. Hier fommt der Saulus wieder zum Vorschein, der Volksaufstände leitete und Steinigungen befahl. Die Not verdonnelt seine Kräfte. Während die ganze Umgebung — wetter= harte Matrosen — durch Entbehrung und Lebensgefahr völlig demoralisiert ist, schaut er klar und ruhia in die tobende See. Die Autorität der Vorgesetzten hatte aufgehört, er fand Gehorsam. In solchen Lagen zeigt sich, was der Mensch wert ift, während alle anderen Beziehungen versagen. Er wußte, daß er in Rom einen Auftrag Gottes auszurichten habe, der nicht an einem Aufall scheitern könne. So stellte sich selbst der römische Centurio unter seinen Befehl. Der fremde Jude mochte ihn an einen Römer erinnern, der in ähnlicher Lage zu dem frachenden Schiffe sprach: "Du trägst den Cafar und sein Blück!" Paulus aber rettete den Gefangenen das Leben. indem er verhinderte, daß die Matrosen im Kahn das Schiff verließen und die Vassagiere preisgaben und dann wiederum die Soldaten hinderte, eine Flucht der Gefangenen unmöglich zu machen, daß sie dieselben abschlachteten. Als alle Ordnungen sich aufgelöst hatten, da zeigte sich, was der einzelne bedeutete. Männer der Tat muß man nach ihrer Tätigkeit beurteilen; zu fixieren ist ihr Bild schwer, weil alles bei ihnen nur Momente sind, die von entgegengesetten abgelöst werden. Diesen tätigen Vaulus hat er selbst am deutlichsten gezeichnet: "Bis auf diese Stunde leiden wir Hunger und Durst und sind nacht. und werden geschlagen und sind unstät, und arbeiten mühlam mit unsern eigenen Händen. Man schilt uns, so seanen wir, man verfolgt uns, so dulden wir, man läftert uns, so flehen wir. Wir sind ein Auswurf der Welt geworden, wie ein Abschaum aller bis heute." (1. Kor. 4, 11 ff.) In gewissem Sinne ist Baulus uns eine durchaus paradoxe, in sich widerspruchsvolle Persönlichkeit, und dennoch hat teine Gestalt des Alten oder Neuen Testaments uns so in die geheimsten Falten des eigenen Herzens sehen lassen, wie er. Bon Cäsar, Cicero, Tacitus, Plinius besitzen wir ganze Bände und dennoch sind sie uns Fremde. Wie ganz anders Paulus! Im einzelnen uns oft unbegreiflich, ist er dennoch im ganzen unser bester Freund, ja der einzige Mann des Altertums, den wir menschlich verstehen.

Der Theologe Paulus hat von der pharisässchen Schule mehr herübergebracht ins Chriftentum als man nach seiner Abwendung vom Gesetze glauben könnte. Aber auch der Charafter des Mannes ist der gleiche geblieben. Pharifäer Paulus," sagt Wrede1), "ist als Charakter dem Christen Baulus ähnlicher, als wir meist meinen. Auch der Pharisäer Paulus hat Gott mit leidenschaftlichem Eifer und mit tiefer Aufrichtigkeit zu dienen gestrebt, nur auf einem anderen Wege. Und auch der Christ Baulus zeigt gemisse Schärfen, Schroffheiten, Leidenschaftlichkeiten, wie sie einst den Pharisäer kennzeichneten. Dennoch bleibt es wahr, Paulus wurde durch die Bekehrung wirklich ein an= derer. Alle seine Fähigkeiten und Eigenschaften empfangen gewissermaßen eine neue Seele. Vor allem weicht jett nie das Gefühl von ihm, unendlich begnadigt zu sein, und ihm entspricht eine tiefe, reine Dankbarkeit. Es kommt dabei in Betracht, daß er, der einstige Versolger, nun sogar zum auserwählten Rüstzeug sich berufen fühlt. Hauptsache ist das Gefühl einer großen Befreiung, die ihm widerfahren ist. Losgekommen ist er von dieser ganzen Welt des Fleisches, der Günde und des Todes und we= nigstens im Glauben fühlt er sich schon jetzt in ein neues höheres Dasein versetzt ... Das Gefühl dieser Befreiung erfüllt Paulus in der Tiefe, aber ein beschauliches Schwelgen darin liegt ihm fern. Sein Gefühl treibt ihn zur Tat ... Paulus mußte nach seiner ganzen Natur nach der Bekehrung ebenso aktiv für das Evangelium werden wie einst da= gegen."

<sup>1)</sup> Wrede, Die Entstehung der Schriften des Neuen Testaments. S. 11.

Vauli Gedankenwelt teilt mit der seines Bolks die melancholische, pessimistische Weltbetrachtung, die die hebräische Literatur von der griechischen unterscheidet. Sie hat die strahlende Aussicht auf einen kommenden Weltmorgen, aber wenig Sonnenschein für die Gegenwart. Darin unterscheidet Baulus sich von dem sonnigen Wesen Jesu, der überall Gottes Vaterliebe ausgegossen sieht und den großen Jubel der Kinder, der Bögel, der Blumen vernimmt. Bauli Evangelium ist das Wort vom Kreuz und die Menschen sind nicht Gottes Kinder, sondern arme Sünder, die erst gebrochen werden müssen, um dann durch ein Bunder von oben wieder auf die Beine gestellt zu werden. Jesu Lehre verlangte Liebe zu Gott als dem Vater und au den Menschen als Brüdern. Pauli erste Forderuna war, der Sünde abzusterben, das Fleisch zu kreuzigen mit seinen Lusten und Begierden, die Welt zu hassen mit ihrer Luft. Während aus Jesu Worten volle Gesundheit und Freude am Leben zu uns redet, war Paulus ein kranker Mann. So wird durch ihn die frohe Botschaft wieder eine johanneische Bufpredigt. Was Paulus als Schrift= steller charakterisiert, ist die ganz eigentümliche Mischung eines spekulativen Tiefsinns, der sich teilweise bis in die subtilsten rabbinischen Distinktionen verliert, und der mustischen Glut, die plöglich zur Ekstase, Vision Bungenreden sich zu fteigern vermag. Die semitische Natur verbindet diese beiden Gegensätze des Prophetismus und Rabbinismus. Den Semiten verdanken wir beides, die Märchen und die Algebra. So verstehen wir die Eigen= tümlichkeit des Apostels, zugleich ein Scholastiker zu sein und ein Mystiker, ein Rabbi und ein Prophet, ein Theosoph und ein Zungenredner, ein Jesaja und ein Spi= noza. Diese semitische Eigenart muß man im Auge behalten, um zu verstehen, daß der Verfasser eines so tiefsinnigen Gedankenbaues wie des Römerbriefs sich doch vornehmlich beruft auf die Wunder, die Weissagungen, die Beweise des Beistes und der Kraft, die er gegeben und die er durch

seine berauschende und aufregende Prophetie gewirkt hat. Man darf darum durchaus nicht, wozu die wegen ihres Lehrinhalts erhaltenen Briefe verleiten könnten, sich die Ausbreitung des Christentums durch Paulus vorwiegend als einen doktrinären Prozek denken. Paulus hat nicht doziert, sondern hat prophezeit und er lehrte nicht wie ein Bhilosoph "in überredenden Worten der Weisheit", sondern er redete als Apokalyptiker. "Ich danke Gott," sagt er 1. Kor. 14. 18. "daß ich mehr in Zungen rede als ihr alle." Seine Begeisterung konnte sich also bis zur Ekstase steigern. Durchaus prophetisch und nicht sokratisch haben wir uns seine Lehrweise vorzustellen. Nicht als ob Predigt, Unterricht, Disputation über Schriftstellen gang gefehlt hätten. Das alles war dabei, aber im ganzen tritt auch Baulus als Brophet, als Inspirierter auf, nicht als Sophist oder Rabbi. In der Hauptsache war seine Mission so gut wie die der Palästinenser, das Anfachen eines Sturms, der durch Philippi, Thessalonich, Beröa, Korinth brauste, sich in Prophetie, Visionen, Zungenreden, Wundern erwies und Unruhen erregte, so daß überall die Bolksältesten der Juden nach der Obrigkeit schrien. In Philippi wird der wandernde Jude ausgepeitscht, aus Thessalonich wird er ausgewiesen, aus Beröa muß er fliehen und in Korinth gerrt man ihn vor den Stuhl des Protonsuls. Das alles sind Schicksale, wie sie einem religiösen Agitator und alühenden Schwärmer zustoßen können, nicht einem lehr= haften Weisen. In dieser Beziehung war Bauli Predigt eine Fortsetzung der Johannespredigt und wie Johannes hat der große Verkündiger des neuen Gottes zur Buße auf= gefordert. Anderseits blieb er doch immer der Rabbi. Den Inhalt seiner Synagogenreden werden wir am besten nach dem Römerbriefe beurteilen, in dem er sein Evan= gelium im Zusammenhang darftellt. Bon der Art der privaten Unterweisungen in der Gemeinschaft sagt er selbst, daß er nie etwas anderes habe geben wollen als den ihm überlieferten Gemeindealauben. Wie andere Evan=

gelisten schloß Paulus seine Mitteilungen an die Erzählung des Lebens Jesu an. Er erinnert die Galater daran. daß ihnen Chriftus vor die Augen gemalt wurde als der Gekrenzigte. Auch er also hat der Gemeinde die Passions= geschichte vor Augen gestellt. "Ich habe," saat er. "emp= fangen, was ich auch überliefert habe", nach welcher Ein= leitung (1. Kor. 11, 23) der Bericht über die Einsekung des Abendmahls folgt. Ebenso werden die Berichte über die Erscheinungen des Auferstandenen eingeleitet mit den Worten: "Ich habe euch zuvörderst überliefert, mas ich auch empfangen habe, daß Christus gestorben ist für unsere Sünden nach der Schrift und daß er begraben wurde, und daß er auferweckt ist am dritten Tage nach der Schrift" (15, 4). Nach der Erzählung der einzelnen Erscheinungen aber schließt er. "Es sei nun ich oder jene, also ver= fündigen wir, und also habt ihr geglaubt" (1. Kor. 15, 10). Bei praktischen Anordnungen folgt er der Sitte der bestehenden Kirchen und Widerspruch dagegen tut er mit den Worten ab: "Wir haben eine solche Gewohnheit nicht, noch auch die Gemeinden Gottes." Was er also anordnet, steht im Einklang mit den Gewohnheiten der übrigen christ= lichen Gemeinden. Daß Paulus die idealen Forderungen der Bergrede in heidnischen Städten überhaupt aufstellen konnte, war doch nur dadurch möglich, daß er sich in erster Reihe an die Proselyten der Synagogen wendete, die durch die Vorschule des Judentums hindurch gegangen waren. Ihnen gegenüber konnte er ein Ideal des Lebens verkün= digen, das für den gemeinen Heiden unverständlich gewesen Aber er wußte auch, daß die werbende Kraft dieses Ideals um so größer war, je höher man die Forberungen spannte. Außer jenen Reden in der Synagoge und diesen Unterweisungen auf den Söllern irgendeines Privathauses spricht die Apostelgeschichte noch von Volks= reden auf der Agora, allein die einzige Probe, die sie gibt, die Rede auf dem Areopag zu Athen, ist ihre eigene Kom= position und durchaus nicht paulinischen Stiles. Also nicht

um Ansprachen an heidnische Bevölkerungen, die ihn nicht verstanden, vielleicht sogar verlacht hätten, sondern um Bestellung der Christusbotschaft bei den Synagogen der Bölker= welt handelte es sich für Paulus. Zu den Synagogen aber gehörten auch ihre Proselyten, deren Zahl oft größer war als die der Juden. Durch die gläubigen Hellenen fand sich dann von selbst der Weg in heidnische Säuser. Baulus tat damit nichts, was über die seitherige Praxis der Schriftgelehrten hinausgegangen wäre. Auch der Bharisaismus hatte seine Apostel, die mit der Betriebsam= keit von Seidenwürmern das römische Reich übersvannen, um den Tag heraufzuführen, von dem der Prophet ge= weissagt: "Siehe, ich erhebe nach den Bölkern meine Hand, und für die Nationen erricht' ich mein Panier." Seit lange führten die Pharifäer, wie wir gesehen haben, diesen geistlichen Eroberungstrieg, der getragen war von der überzeugung, daß der Tag kommen werde, daß alle Nationen den Zipfel am Gewande Israels ergreifen würden, um sich zum Heile leiten zu lassen. Ginzelne Szenen aus der Missionsgeschichte kennen wir aus Josephus. So bekehrte ein judischer Händler Ananias den exilierten Prinzen Izates von Adiabene und als dieser aus dem Exil nach Adiabene zurücktehrte, fand er inzwischen alle Weiber der Familie, die Königin Helene voran, durch einen zweiten Juden für den gleichen Glauben gewonnen, und bald genug erschien ein dritter, Rabbi Eleazar, der die volle Gültigkeit des jüdischen Gesetzes versocht und dem Könige auch die Beschneidung aufdrang, so daß sich ähn= liche Verwickelungen ergaben, wie wir sie aus dem Galater= brief kennen. Leute, gleich jenem Eleazar, sehen wir in Menge im Leben des Paulus auftreten, die hinter dem Apostel herziehen und für sich ernten, wo Baulus gesät hat. Insofern kann man also die Bezeichnung des Apostels als Heidenapostel ganz wörtlich nehmen. Auch diese Arbeit des Proselntenwerbens gehörte zu seinen Aufgaben. Ja mit der Zeit wurde er ganz eigentlich der Lehrer

dieser Kreise. Bis zu der Wirksamkeit des Paulus hatten die Proselyten nur eine bescheidene Stellung als Schukbürger Ifraels in der neuen Gemeinschaft eingenommen. Wie die Audenchristen sie betrachteten, erhellt aus den Worten der Apokalppse, die im messianischen Reiche die Früchte vom Baume des Lebens den Juden vorbehält, die Blätter aber dienen zur Heilung der Reiden. Ein so bescheidenes Erbe hat ihnen sogar ein Christ zugedacht. Im Widerspruch mit diesem judaistischen Standpunkte sagte Baulus, die messianischen Verheißungen gälten den fleisch= lichen Kindern Abrahams überhaupt nicht, sondern nur den Kindern des Glaubens und das jüdische Gesetz diene nicht zum Leben, sondern zum Tod. Die Ablehnung des Besetzes durch die Heidenchristen sei Gott selbst wohlge= fällig. Die Gesetzesfreien seien die rechten Kinder der Verheißung, die Kinder der Freien, nicht der Magd. Durch diese Lehre wurde Bauli Kirche die Kirche der Proselyten. Gerade das war das Epochemachende an Pauli Auftreten. daß er den heidnischen Proselyten ihre Freiheit vom jüdi= schen Gesetze zurückgab, das noch immer auf ihnen lastete. Die driftgläubigen Juden vor ihm hatten gemarktet, wie viel vom jüdischen Gesetze auch die heidnischen Brüder der Bemeinde erfüllen müßten. Schon Hellenisten, wie Stephanus, waren auf dem Wege gewesen, den Keiden Konzesstonen zu machen. Aber damit, daß man das Geset um= deutete oder es einschränkte, war nicht geholfen. Erst Baulus schuf eine klare Lage, indem er verkündete: "Christus ist des Gesetzes Ende." Nachdem er so der Freund der zum Judentum bekehrten Seiden geworden war, fand Baulus auch bald den Weg in die heidnischen Familien. Es war also eine Sache des Erfolgs, daß Baulus Apostel der Unbeschnittenen wurde, nicht Sache der ursprünglichen Absicht. Er wollte den Synagogen die Bot= schaft vom erschienenen Messias bestellen, aber die Juden waren für sie taub und lästerten, die Broselnten dagegen nahmen den Apostel auf wie einen Boten Gottes. Es ist

ihm gegangen wie Saul, dem Sohn des Kis, der ausgezogen war, seines Baters Eselinnen zu suchen und fand ein Königreich. Da er gar nicht von den Uraposteln ausgegangen war, so dachte er auch nicht daran, seine Gemeinden der Kirche von Jerusalem zu unterstellen. Er verknüpft sie durch die Besuche seiner Schüler unter sich, visitiert sie selbst oder durch seine Boten, aber er leugnete durchaus, daß die Jerusalemiten ein Recht hätten, in seine Schöpfungen irgendwie hereinzureden, wenn er es auch vermeidet andere Bräuche einzusühren als die anderwärts üblichen.

So gefaßt, ist das Wanderleben des Apostels voll= kommen begreiflich. Nur eine kurze Frist war noch ge= geben bis zur Wiederkunft des Messias, und je mehr das valästinensische Judentum sich verstockte gegen seine Bot= schaft, um so mehr mußte es den Apostel drängen, den auswärtigen Synagogen der Volksgenossen Nachricht zu geben von dem, was im heiligen Lande sich inzwischen begeben habe. Die Notwendigkeit dieses Apostolats folgte ihm aus dem Worte der Schrift: "Jeder, der den Ramen des Herrn anrufen wird, soll selig werden. Wie sollen sie nun anrufen, an den sie nicht gläubig wurden? Wie sollen sie aber an den glauben, von dem sie nichts gehört haben? Wie sollen sie aber hören ohne Brediger? Wie sollen sie aber predigen, wo sie nicht gesandt wurden?" Dieses Be= wußtsein, Juden und Griechen die Runde von dem er= schienenen Heile schuldig zu sein, steigert sich bei Paulus durch die Gewißheit, daß der Messias selbst ihn ausgesendet habe, sein Kommen anzukundigen. Pauli Gedanken hatten seit dem Tage von Damaskus nur den einen Inhalt, daß ihm gestattet sein möge, einst am Tage der Wiederkunft Jesu dem Messias eine stattliche Zahl von Gemeinschaften zuzuführen, die dann seine "Freude", sein "Schmuck", seine "Ehrenkrone" sein sollten am Tage der Beiligen. Brautführer will er dem kommenden Bräutigam die Braut. die Gemeinde entgegenführen. Diesem Missionsberufe ent= sprechend sind ihm unter den Gaben des heiligen Beists die verliehen, die dazu dienen Bahn zu brechen. Wir rechnen dazu zunächst die Gabe der Rede. Allerdings begegnen wir dem befremdenden Vorwurf der Gegner, den Paulus selbst anführt: "Die Briefe, spricht man, sind schwer und gewaltig, die leibliche Gegenwart aber schwächlich und die Rede verächtlich." In gewissem Sinn mag das richtig sein. Auch den Galatern schreibt er: "Ich redete unter euch in Schwachheit des Fleisches, und doch habt ihr mich nicht ausgespien." Daß er unter körverlichen Einflüssen oft auch geistig gebunden war und nicht zum Vollbesitz seiner geistigen Kräfte gelangte, hat er selbst mit schmerzlichen Worten mehrfach beklagt. Dennoch darf er sich selbst das Zeugnis ausstellen: "Unsere Waffen sind nicht fleischlich, sondern mächtig por Gott zum Streite. Befestigungen zu zerstören. die wir falsche Gedanken zerstören und jede Sohe, die sich selbst erhebt gegen die Erkenntnis Gottes und alle Sinne aefangen zu nehmen unter den Gehorsam Christi." Wie sollte auch der Verfasser von 1. Kor. 13 und Röm. 9 fein Redner sein! Die Worte, die seitdem Millionen Menschen getröstet, wie mächtig mußten sie von Angesicht zu Angesicht wirken in dem Zusammenhang, der sie erzeugte. Mochte der fromme Redner nun der Gemeinde in Demut bekennen: "Richt, daß ich's schon ergriffen hätte, aber ich jage danach," oder mochte er in dankbarem Aufblick nach oben sprechen: "O welche Tiefe des Reich= tums, beides der Weisheit und Erkenntnis Gottes" oder mochte er in enthusiastischer Aufwallung rusen: "Tod, wo ift dein Stachel? Hölle, wo ist dein Sieg?" Geboren aus der Stimmung des Augenblicks mußten solche Worte noch ganz anders die Hörer ergreifen und hinwerfen als heute, und Baulus hat es wohl oft genug selbst erlebt, was er den wahren Propheten vorhersagt, wenn sie in rechter Weise zu dem Ungläubigen reden, "so wird er überführt, gerichtet, das Verborgene seines Herzens wird offenbar und also wird er, niedergefallen auf sein Angesicht, Gott

anbeten und bekennen, daß Gott wirklich in euch ist". Ein Rhetor wie Apollos war er nicht, und den Apollischen mochte seine Rede verächtlich dünken, aber es war inneres Leben in ihm, das Leben wirkte, auch wo seine Worte in Stammeln und Zungenreden übergingen. Mehr noch aber als Redner war er Missionar. Ihm eignete die rastlose Initiative, die rasche Menschenkenntnis, die Fähigkeit sich in alle Formen zu gießen, im judischen Sause Jude, im heidnischen Heide zu sein und auch zu den Schwachen liebe= voll sich hinabzuneigen, die zu dem Geschäft des "Grundlegens" por allem nötig ist. Er ist nicht ekel und auch nicht blöde. In die Höhlen der Diebe steigt er hinab (1. Kor. 6, 9f.) und ist der gute Freund der Sklaven= stuben (1. Kor. 1, 11), aber auch bei den Bürgern weiß er sich in Respekt zu setzen, und die purpurgestreifte Toga schüchtert ihn nicht ein. Vor allem aber beherrscht ihn jener unwiderstehliche Reisedrang, der die wahre Missions= natur kennzeichnet. Es ist ein "weiter und weiter" in dieser Seele. Er hat etwas von der Unersättlichkeit des großen Eroberers, den jeder neue Erwerb mit dämonischer Gewalt nur zu neuem Länderhunger aufstachelt, "weiter zu predigen, wo Christi Name nicht bekannt ist". Wie der Hirtensinn der Grundzug Jesu, so ist der Missions= drang der Grundzug des Apostels, dem er mit der ganzen Rastlosigkeit seines judischen Temperaments nachlebt. Er ist überall nur "auf der Durchreise", er hat nur den einen Gedanken, daß "das Wort eilend laufe" und je länger, je mehr wächst ihm der Wandertrieb. Er klettert über die Schneehöhen des Taurus, da zieht's ihn in die Täler Lykaoniens, er wandert bis ans Agäische Meer, da er= scheint ihm im Traum ein mazedonischer Mann und ruft: komm hilf uns, er kommt nach Korinth, da fahren die Schiffe nach Italien, er schreibt nach Rom und meldet sofort, er komme, aber wieder nur auf der Weiterreise nach Spanien. Aber das Meer rufen ihm Stimmen: "tomm". und in den Stunden der Einsamkeit sinnt er über die nach. "die nichts davon gehört". Und dieses "weiter, weiter!" ist die Poesie seines Lebens. Allüberall ist er geseitet und getragen von dem prophetischen Wort: "Wie lieblich sind auf den Bergen die Füße des Glücksboten, der Frieden verkündet, gute Botschaft bringt, Heil verkündet, der zu Zion spricht, dein Gott ist König" — das war das Jesajaswort, das ihn geseitete auf allen seinen Wegen, und in seinen Briesen sieht er mit Stolz zurück, wie weit er gestommen und rühmt, daß der Triumphwagen, auf dem ihn Christus durch die Straßen der Welt führt, überall den Wohlgeruch der Erkenntnis wie Weihrauchdüste hinterslassen habe.

In seiner Erleuchtung hatte Paulus nach seiner über= zeugung den Auftrag des Messias erhalten, das Evangelium vom Sohne Gottes allenthalben zu verkünden. durch versönliche Berufung Jesu ist er geneigt, seine direkte Berufung zum Apostel genau so hoch einzuschätzen als die Vollmacht der Zwölfe und in jedem Briefe beginnt er mit dem stolzen: "Paulus, Apostel Jesu Christi". Das vor allem gab ihm seine felsenfeste innere Sicherheit. der leidenschaftliche Jude aus Tarsus war überhaupt eine jener Naturen, die alles ganz sind und in dem Moment, in dem ihm aufging, daß der, den er verfolge, den= noch der Messias sei, den er von Kindesbeinen an er= wartet hatte, stand ihm auch fest, daß er sein Erscheinen allen Israeliten zu verkündigen habe. Das Missionieren im heiligen Lande war ihm durch seine Vergangenheit un= möglich gemacht, so wendete er sich an die Judenschaften der Bölkerwelt. Als seine Bflicht betrachtete er zunächst nicht die unmögliche Aufgabe, heidnischen Massen, die vom Messias nichts wissen, dessen Ankunft anzumelden. Dazu ist er zunächst nicht ausgezogen. Seine Absicht war viel= mehr die, den Volksgenossen in der Diaspora und dem aroken Volke der Proselnten, das sich an die Synagogen draußen angeschlossen hatte, die frohe Botschaft zu bringen, daß der Messias, auf den sie alle harrten, nunmehr er=

schienen sei, die Sunde der Welt getilat habe durch seinen Opfertod und demnächst wiederkehren werde auf den Wolken des Himmels zum Gericht über die Ungläubigen. Auch die Apostelgeschichte läkt ihn überall zuerst sich an die Snnagogen wenden, nicht an die Heiden. Wie die Jerusalemiten auszogen zwei und zwei, um das erschienene Reich den Juden zu verkündigen, so sehen wir auch ihn, bald begleitet von Barnabas, bald von Silas oder einem seiner eigenen Jünger von Synagoge zu Synagoge wandern und wie der Täufer und Jesus mahnen: "Lasset euch versöhnen mit Gott!" So war auch er gesandt an die Söhne Israels. Um Heiden zu bekehren, hätte Paulus nicht von Antiochien nach Eppern zu schiffen, und nicht von Pamphylien über den Taurus zu klettern brauchen, Heiden gab es in Sprien und Cilicien in hinlänglicher Anzahl. Hätte er es auf die Heiden abgesehen gehabt, so konnte er in seiner Heimat Cilicien bleiben. Vielmehr zieht Paulus überall den Synagogen nach und sucht an den Betplätzen der Juden seine Hörer. Auch der Inhalt seiner Brediat, den er im Römerbrief einer judenchristlichen Gemeinde darlegt, in deren Synagoge er nicht persönlich auftreten kann, setzt durchaus Hörer voraus, die selbst ge= borene Juden oder doch mit den alttestamentlichen Büchern und Vorstellungen seit lange vertraut sind. Nicht anders ist es mit dem Brief an die Galater, nur wenig anders mit den Korintherbriefen bestellt. Wesentlich aus dem Kreise der Synagoge und der Proselyten, der legem metuentes, wie Juvenal sie nennt, hat Paulus seine Ge= meinschaften gebildet, das zeigen die Erörterungen seiner Briefe, die überall eine alttestamentlich geschulte Gemeinde im Auge haben. Der Reisebegleiter, der act. 16, 13 in erster Person berichtet, schildert uns, wie Paulus nach seiner Landung in Macedonien durch das große heidnische Neapolis einfach hindurchzieht, obwohl da hunderttausend unbekehrte Heiden sind; statt dessen wandert er nach der unbedeutenden Festung Philippi, weil dort am Sike der

römischen Militärverwaltung handeltreibende Juden zu finden waren. Sosort begibt er sich nach dem Betplat der Juden, um zunächst mit einer Proselytin Beziehungen anzuknüpsen. In ähnlicher Weise tritt er dann in dem benachbarten Thessalonich sosort in der Synagoge auf. "Für den Messas," sagt er selbst einmal, "sind wir Botschafter, gleich als ob Gott durch uns ermahnete. So bitten wir an des Messas statt: lasset euch versöhnen mit Gott" (2. Kor. 5, 20 f.). Nach den stillisierten Reden der Apostelgeschichte, die einigermaßen den antiken Faltenwurf der griechischen Ugora tragen, darf man Pauli Synagogenberedtsamkeit allerdings nicht beurteilen. Wir besigen eine Rede des Paulus nach dessen dienen Aufzeichnungen, die Gal. 2, 14 f. mitgeteilte. Scharf, logisch, vernichtend ist diese Rede in ihrer rabbinischen Dialektik, aber mit den Reden der Apostelgeschichte hat die seine nicht mehr Ahnslichkeit als die Traktate des Talmud mit den Reden des Demosthenes.

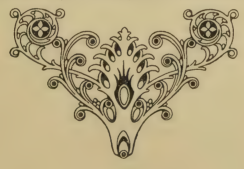
Wie die anderen Evangelisten war also auch Paulus anfänglich ein Judenmissionar. Dann aber erkannte er, wenn der Christ durch diese Gnade in Christo vom Gesetze frei ist, so ist auch kein Grund vorhanden, Christi Gnade auf die Gesetzesdiener zu beschränken. Sier war ja kein Heide noch Jude, sondern eine neue Areatur in Christo. Dennoch hat Paulus, imponiert von der Majestät des Gesetzes und bedrückt von der Gewohnheit seiner Vergangenheit, sich nicht sofort vom jüdischen Gesetze losgesagt. Seine Gegner wersen ihm vor, und er leugnet es nicht (Gal. 5, 11), daß es eine Zeit gegeben habe, in der auch er das Gesetz und die Veschneidung gepredigt habe, Es kann sich das nicht auf seine pharisäische Zeit beziehen, denn daß er damals das Gesetz predigte, war kein Beweis, daß er es auch als Apostel in der christlichen Gemeinde einstmals empsohlen habe, wie ihm die Gegner vorwarsen. Er schloß sich mithin anfänglich der bestehenden judenchristlichen Praxis an. Aber auf die Dauer konnte er so Unverträgliches nicht

nebeneinander lehren. Ist für den Zugang zum Neiche nur der Glaube an den Messias entscheidend, so ist der Proselyt nicht anders gestellt als der Jude und der Heide nicht anders als der Proselyt. Führt nicht das Gesetz zur Seligkeit, sondern der Glaube, so war Christus des Gesetzes Ende. Zu dieser theoretischen Erkenntnis drängten auch die praktischen Ersahrungen der Mission, die die Heiden empfänglicher zeigten für die Predigt als das in seinem Gesetze verknöcherte Judentum. So ist die Theologie des Paulus doch nicht mit einem Schlage als fertiges System aus seinem Haupte hervorgesprungen, sondern sie ist das Produkt seines ernsten Nachdenkens und der langjährigen Ersahrungen des Missionärs. So erklärt sich der Borwurf, der von judenchristlicher Seite gegen ihn erhoben

wird, er lehre jest anders als vordem.

Noch ein zweites aber war durch die Erscheinung des Menschensohns dem Bekehrten gewiß geworden, nämlich daß die Wiederkunft des Messias vor der Türe stehe. eilte, eilte! Dazu hatte der Messias sich ihm enthüllt, da= mit Paulus die Welt auf seine demnächstige Wiederkehr vorbereite. Nicht ein Jünger Jesu wurde er durch seine Berufung, sondern ein Apostel. Dazu war er, nach seiner überzeugung, ausgesondert von seiner Mutter Leibe an und berufen durch Gottes Gnade, seinen Sohn zu offen= baren, daß er die Botschaft seines nahen Kommens von ihm verfündige (Gal. 1, 16). Die Art, wie Baulus zur Gewißheit der Messianität Jesu gekommen war, war so wunderbar, daß sie ihn hinausschleudert bis an die Enden des Westens. Die Erinnerung an Damask war der starke Impuls, der ihn vorwärts trieb. Waren die anderen aus= gesendet von dem auf Erden wandelnden Jesus, so war er Apostel durch Offenbarung. Seine Vision vor Damaskus war seine Legitimation. Wenn ihm jemand Zweifel aus= spricht an dieser Erscheinung eines Toten, so schreckt er davor zurück wie vor einem Abgrund und bricht in die Worte aus, die tief in seine Seele schauen lassen: "Wenn

Christus nicht auferstand, dann sind wir die elendsten von allen Menschen." Insofern also ist die Vision von Damas= tus, in der Christus, der himmlische Messias, sich ihm ge= zeigt hatte, das Fundament seines Glaubens und das Motiv seines Handelns. Die andern alaubten an den himmlischen Menschen. Vaulus wußte von ihm, er hatte ihn gesehen und beruft sich auf ihn mit derselben Gewiß= heit wie die Zwölfe. Satte Christus zu jenen gesprochen: "Gehet hin zu den verlorenen Schafen vom Hause Israel", so hatte er ihm verheißen: "Ich will dich zum Boten machen an alle Völker." So faßt er schlieklich wenigstens seine Berufung auf. Reflexion ist das nicht, sondern unmittelbares Abhängigkeitsgefühl eines Inspirierten, der sich als Werkzeug in der hand Gottes fühlt. "Nicht daß ich von mir aus fähig wäre, mir etwas zuzutrauen als von mir, sondern meine Fähigkeit kommt von Gott, der mich fähig gemacht hat zum Diener des Neuen Bundes, nicht des Buchstabens, sondern des Geistes."



## Die neue Lehre vom Opfertode des Messias



as Evangelium, wie es Paulus in den Synagogen der Diaspora verkündete, ist auf einen anderen Ton gestimmt als das des Markus oder als die Spruchsammlung des Matthäus und hat auch eine andere Farbe als die

Verkündigungen der Avokalnpse. Schon in der Formulierung der christlichen Begriffe ist Paulus nur wenig von den Stichworten der Evangelien abhängig. Jesus ift ihm nicht der Messias, sondern der Herr. "Die jüdischen Vorstellungen von Hölle, Paradies, Gottesreich treten zurück. Statt Bericht sagt er stets Born, statt Bottesreich lieber Rettung, statt Hölle Tod"1). Seine Rechtfertigung aus dem Der Sohn Glauben hat die Pflichtenlehre sehr vereinfacht. Bottes ist gestorben, um unsere Sündenschuld zu tilgen: wollen wir dieser Wohltat teilhaftig werden, so mussen wir an ihn glauben und mussen bleiben in Christo. Dieser Glaube war nicht Pauli erklügelte Lehre, sondern seine erlebte Erfahrung. Er selbst bezeichnet als den Moment seiner Bekehrung den Augenblick, da er erkannte, daß die Schrift einen leidenden Messias lehre, der die Schuld der Welt auf sich nimmt und durch seinen Tod sie sühnt. In je schrofferem Gegensatze diese Erkenntnis eines leidenden Messias zu seiner seitherigen jüdischen Messiashoffnung stand, um so mehr erschien ihm jett der Tod des Messias

<sup>1)</sup> LgI. Wernle, Die Anfänge unserer Religion. S. 126.

als das eigentliche Mysterium der göttlichen Heilsökonomie. Was ihm bisher eine Blasphemie gewesen war, ist ihm jekt der Kern des Glaubens. Seit er erkannt hatte, das Geschäft des Messias bestehe nicht darin, die Ketten der Seiden zu brechen, sondern durch seinen Opfertod die Menschheit von dem Fluche des alten Adam zu erlösen. ist dieses Geheimnis der Mittelpunkt seiner Theologie. Das Evangelium ist ihm "das Wort vom Kreuz". Am Kreuze ist das alte sündige Fleisch der Menschheit getötet worden, damit aus dem Grabe ein neuer Adam, der ur= bildliche Mensch, als Stammvater einer neuen Menschheit. hervorgehe. Areuzigung, Auferstehung, Wiedergeburt, das sind die drei Kategorien seiner Mustif. In ihnen ist die Bedeutung des Opfertodes des Messias beschlossen. Wir sollen uns mit dem Messias zusammenschließen, indem wir an ihn glauben, dann ist in seinem Tode auch unser Fleisch gekreuzigt, wir sind mit ihm auferstanden als eine neue Rreatur und wandeln fraft dieser Wiedergeburt in einem neuen Leben. Nicht auf unsere Erfüllung des Gesethes berufen wir uns, sondern darauf, daß Christus am Kreuze für unsere Sünde genug getan und in der Tötung des von ihm angenommenen Fleischesleibs die Macht des Fleisches gebrochen hat. Ist er für uns gestorben, so sind wir durch sein Blut rein geworden von aller Sünde. Sind wir mit ihm eins, hat der himmlische Adam in uns Gestalt gewonnen, dann sind wir durch ihn Erben der Bnade, wie wir nach dem Bilde des irdischen Adam Erben der Sünde und des Todes gewesen sind. Die Lehre von dem leidenden Messias, der Stein des Anstofies, den er früher verworfen hatte, ist für Paulus jett zum Ecfftein seiner Lehre geworden. Seine christliche Theologie floß aus dem einzigen Sate, daß der Messias starb zur Sühnung unserer Sünde. Wer darauf fest vertraut, gehört zum Volke des Messias und ist Glied seines Gottesreichs. Daneben aber blieb Pauli alte jüdische Theologie aufrecht. Durch sein Erscheinen auf Erden hat der Messias für

Paulus nicht aufgehört ein himmlisches Geisteswesen zu sein, hoch erhaben über alle Engel, in dem und zu dem alle Dinge sind, die ihre Schöpfung ihm verdanken. Freiwillig hat Chriftus dieses Gottaleichseins sich ent= äußert und Knechtsgestalt angenommen 1). Nachdem der himmlische Mensch durch seinen Opfertod die Schuld des irdischen Adam abgetragen und für dessen Nachkommen die Möglichkeit hergestellt hat, nach ihm, dem himmlischen Adam, umgeschaffen zu werden, falls sie sich mit ihm ausammenschließen in Taufe und Wiedergeburt, ist Christus in die himmlische Herrlichkeit zurüchgekehrt und Gott hat ihm als Lohn seines Gehorsams einen Namen gegeben, der über alle Namen ist. Er ist "der Herr". Mensch= werdung und Tod sind also eine Liebestat des "Herrn der Herrlichkeit". Die menschlich geschichtliche Persönlichkeit Jesu von Razareth, sein irdisches Leben und Wirken, tritt neben der einen Leistung des Kreuzestodes fast völlig in den Hintergrund?). Das Christusbild des Paulus ist also weniger aus der Erzählung der Apostel, als aus der jübischen Apokalyptik hervorgegangen und das Leben Jesu auf Erden, das nur ein kleiner Ausschnitt aus der Existenz dessen ist, der von Ewiakeit her war, hat sich Baulus zwar nach Maßgabe der überlieferung der Urgemeinde vorge= stellt, aber Glaubensgegenstand ist für ihn der himmlische Christus, an den er schon als Pharisäer, wenn auch im Zusammenhang seiner damaligen Gesetzes=Theologie ge= glaubt hatte. Db wir Jesum dem Fleische nach gekannt haben, ift nicht entscheidend, tennen wir ihn doch jest nicht mehr so. Nur ob er uns erkannt hat und wir mit ihm eins geworden sind, entscheidet. Daß auch diese vaulinische Theologie ein Produkt der snnkretistischen Kultur des Jahr=

2) Bgl. Brückner, Die Entstehung der paulinischen Christo-

Ioaie. 1903.

<sup>1)</sup> Bgl. Wrede, Paulus. S. 60. Dazu Kölbing, Die geistige Einwirkung der Person Jesu auf Paulus. S. 24.

hunderts war, erkennt sich leicht. Der rabbinische Messias und der platonisch-philonische Idealmensch sind hier zu einer Gestalt zusammengeflossen, wie in Pauli Gottesbegriff der hebräische Jehova und die platonische Gottheit voll Weisheit und Liebe enthalten find. Diese beiden Elemente mischen sich dann noch weiter mit den Nachrichten über Jesus von Nazareth, die er bei den Flüchtlingen in Da= maskus einsammelte. Auch die paulinische Theologie ist also Synkretismus. Zu den pharisäischen Aberlieferungen seiner Jugend rechnen wir die juristische Auffassung des Werkes Christi, die eine Genugtuung für das Gesetz Gottes verlangt, als ob Gott eine solche nicht auch in Gnaden hätte erlassen können. Das Gesetz hatte gesagt, der Sünder soll des Todes sterben. Sterben also mußte jemand, und so ftarb für die Sünder Chriftus. Der Standpunkt Jesu, daß das geschriebene Gesetz gegenüber den uns im Herzen lebenden Gottesgeboten nur eine relative Geltung habe, ist des Apostels jüdischer Theologie fremd. Das Geset ist ihm die Urfunde des von Gott mit Ifrael geschlossenen Rechtsvertrags. Da die Menschen diesen Vertrag gebrochen haben, so würden sie bei dem heraufziehenden Gerichtstaa alle der Verdammnis verfallen sein und weil Gott nicht mit sich selbst in Widerspruch geraten darf, kann er die an= gedrohte Strafe nur erlassen gegen eine anderweite Satisfaktion. Darum hat Gott ben, ber von keiner Gunde wußte, zur Günde gemacht. Er ließ den Schuldlosen, der feiner Strafe unterlag, die Strafe tragen, damit die Sünde nicht ungestraft bleibe und dem Gesetze sein Recht werde. So war durch Gottes Gnade, der seinen eigenen Sohn nicht verschonte, Gottes Drohung erfüllt. Nachdem er so sein Wort ausgelöst, konnte Gott diejenigen, die durch An= schluß an seinen Sohn sich des Verdienstes Christi teil= haftig machten, in sein Reich zulassen. Das Gesetz sollte also nicht die Menschen lehren, durch eigene Leistungen den Eintritt in den Himmel zu erzwingen, sondern soll sie über= führen, daß sie ohne die Gnade des himmlischen Menschen

und Sohnes Bottes verloren wären. Darum muffen wir uns eng an den Gnadenboten Gottes anschließen. In Christo müssen wir leben, in ihm sterben. Das Fluchholz des Kreuzes ist dann für uns zum Baume des Lebens ge= worden. In der Gemeinschaft mit Christus empfangen wir seinen Geist. Himmlische Geisteskräfte strömen von ihm aus und verwandeln uns in dem Prozest der Wieder= geburt zu neuen Menschen nach dem Bilde des zweiten, himmlischen Adam. Wenn alle diese Gnadenwirkungen aus dem Glauben stammen, so ist klar, daß Paulus unter glauben nicht einen intellektuellen Akt versteht, ein Fürwahrhalten dieser oder jener Vorstellung, sondern eine innere Vereinigung mit dem himmlischen Menschen. Ihm öffnet der Gläubige sein Herz und läßt ihn in sich walten, so daß er mit ihm nur einen Willen, ein Wissen, ein Emp= finden hat. Glauben heißt in Chriftus sein. "An Stelle des alten, sündenlüfternen Ichs," sagt Jülicher, "ift ein neues vom Himmel her gestaltetes getreten." Das ist die Wieder= geburt. Christi messianisches Werk besteht nach Baulus also nicht darin, als zweiter Moses oder David die Juden politisch zu befreien, sondern als zweiter Adam Stamm= vater einer neuen Menschheit zu werden. Zu diesem Behufe stirbt der zweite Adam den Opfertod, um die Sunde des ersten Adam zu sühnen. In diesem Tode im Fleische tötet er die Sünde am Fleische und teilt in der Aufer= stehung allen, die im Glauben sich mit ihm zu einem Leibe zusammenschließen, einen neuen Geist mit. so daß sie. wiedergeboren nach dem Bilde des himmlischen Adam, fähig sind in das himmlische Reich einzutreten, wie die Ahnlichkeit des ersten Adam sie der Sünde und dem Tode anheimgab. Um diese paulinische Mustik, wie der Teppich= macher sie nun in stillen Stunden bei seiner Handarbeit weiter ausspann und im Unterricht andächtiger Jünger bis ins einzelnste formulierte, völlig zu verstehen, muß man sich erinnern, daß für Paulus der himmlische Mensch. wie für Philo, Stammbegriff der irdischen Menschheit

ist1). Was Christo geschehen ist, ist in ihm, dem Träger der Gattung, allen geschehen. "Einer ist für alle gestorben. also sind alle gestorben." "Christus hat uns vom Fluche des Gesethes erlöst, indem er Fluch für uns wurde." Indem Christus das Sündenfleisch selbst annahm und am Rreuze sterben ließ, ift für die Seinen die Gunde tot und abgetan. Da der himmlische Mensch, die Idee des Menschen, die Gattung repräsentiert, bezieht sich auf jeden einzelnen. was er erfährt. Ermöglicht ist dieser Prozeß dadurch, daß der Gläubige durch seine Bekehrung in die Sphäre des Beiligen Beistes versetzt wird. Der Beilige Beist, dessen sich die Jünger bei der Ekstase des ersten Pfingstfestes bewußt geworden waren, ist für Paulus eine übernatürliche Kraft. die in den Menschen bei seiner Bekehrung einkehrt, in ihm wohnt, wirkt und ihn treibt. Der Gläubige ist im Beiste, wie er zuvor im Fleische war. Der Beist aber erforschet alle Dinge, auch die Tiefen der Gottheit. In ihm ift ein Angeld auf die kommende Herrlichkeit uns bereits gegeben und diese Gabe hängt in mustischer Weise zusammen mit der Auferstehung Christi, denn wie am Tode des himm= lischen Menschen, so haben die Seinen auch an seiner Auferstehung in geheimnisvoller Weise Anteil. Dieser Prozeß ist aber nicht eine natürliche Entwicklung des Psychikers zum Bneumatiker, sondern Christus selbst muß uns aus der pneumatischen Sphäre her die Sand reichen. Durch geheimnisvolle Vereinigung mit uns bewirkt er unsere Wiedergeburt und schafft einen neuen Menschen, der die Organe hat, Pneumatisches zu vernehmen. Der Besit des Beistes, den wir durch Glauben und Taufe erhalten, verleiht uns die Gabe der Zungen, der Weissagung und Munderkräfte. Der Wiedergeborene kennt eine Sprache, bei der nicht der Mensch redet, sondern der Geist durch den Menschen. Der Heilsprozeß geht also durchaus von Gott aus. Der himmlische Mensch gibt seine Sohnschaft auf und

<sup>1)</sup> Bgl. Wrede, Paulus. S. 60.

nimmt unsere Natur an, damit wir die seine erhalten. Er begibt sich in das Gebiet der Sünde, um Sünde zu überwinden. "Christus wird, was wir sind, damit wir durch seinen Tod werden, was er ist 1)." Die Quelle dieses Wunders ist die göttliche Barmherzigkeit. Gottes Gnade hat alles veranstaltet, Christi Liebe hat alles durchaeführt. Der Mensch aber gelangt in den Besitz des so gebotenen Heils durch Glauben und Taufe. Der Glaube besteht in der gehorsamen Annahme und Bejahung des Evangeliums von der Erlösung. Die Aberzeugung von ihrer Wahrheit stellt die Verbindung mit Christus her, durch die wir an seinem Tod und seiner Auferstehung teil= haben. Sind wir mit Chriftus auferstanden, so mussen wir auch in einem neuen Leben wandeln. Die Gläubigen sind in Christus und er in ihnen. Durch die Einheit mit ihm sind die Christen als ein eigenes Volk aus der Masse der Menschheit ausgesondert als das wahre Volk Gottes. Außerlich aufgenommen in die Zahl der Erlösten wird der Gläubige durch das Tauchbad, wobei das Untertauchen im Wasser Sinnbild des Todes des alten Menschen, das Wiederauftauchen Bild des Erstehens zum neuen Leben ist. Insofern sind alle, die auf Jesum getauft sind, in seinen Tod getauft. Und nicht bloß ein Symbol soll dieser Alt sein, sondern ganz real findet der Leib der Gunde im Taufwasser sein Grab und emportaucht ein neuer Mensch. der nach dem himmlischen Adam wiedergeboren ist. Auch dieser Akt bestätigt also, daß der sinnliche Mensch durch feinerlei innere Entwicklung ein geistiger wird, sondern daß Bott vom Himmel her eingreift, um diese Reugeburt zu ermöglichen. Gleich der Taufe ist auch das Abend= mahl ein Musterium. Es ist eine geistige Speise und ein geistiger Trank, durch den wir in Gemeinschaft mit Christus treten, ähnlich dem Heiden, der durch seine Tempelmahl= zeiten in Gemeinschaft mit den Dämonen tritt. Wie die

<sup>1)</sup> Bgl. Wrede a. a. D. S. 65.

Geweihten der Eleusinen durch ihre Symbole, so sind die Christen durch ihre Sakramente etwas Höheres geworden als die gemeine Menschheit. Sie sind hindurchgegangen durch das Bad der Wiedergeburt und Erneuerung und damit dem allgemeinen Verderben entronnen.

Mit dieser Weise in das Reich der Gnade einzutreten. hatte nun offensichtlich die Erfüllung des jüdischen Gesethes nichts zu tun. Eine Weile mochte Paulus, wie die palästinensischen Christen, neben dem Leben in Christus auch das jüdische Leben in Erfüllung des jüdischen Ge= setzes fortführen, aber je mehr er seine ganze Kraft der Mission widmete, um so mehr mußte ihm dieses Gesetz ein Hindernis für seine Lebensarbeit werden. Er konnte nicht zugeben, daß zur Zugehörigkeit zu Chriftus, die mit dem Fleische nichts zu tun hat, die Beschneidung und die Ein= haltung der jüdischen Speisegebote nötig seien. Die Be= dingung der Zugehörigkeit zu Christus war der Glaube, die Tause, die Eucharistie, nicht das jüdische Gesetz. Durch das Bedürfnis seiner Mission kam Baulus darauf, den Sat in den Vordergrund zu rücken, daß der Mensch durch den Glauben gerecht werde und nicht durch die Werke des Besetzes. Je mehr er sich für den Erfolg der Mission begeisterte, um so entschiedener mußte er die Wegräumung der Schranke verlangen, die diesen Erfolg hemmte. Beschneidung und Speisegesetze waren Hindernisse, die die Heiden von der driftlichen Gemeinschaft absverrten. So trat bei Paulus an Stelle des früheren Gesetzeseifers ein Eifern gegen das Gesetz. So, wie er genaturt war, ist es nicht zu verwundern, daß im Kampfe mit den Gesekes= knechten ihm das Gesetz selbst im Preise sank und er schließ= lich gegen das Gesetz und den Gesetzgeber selbst polemisiert. Das Gesetz wurde nicht von Gott, sondern von den Engeln gegeben, ein Sat der philonischen Theologie, den Paulus jett als Erweis der Minderwertigkeit des Gesethes verwertet. Moses täuschte Israel, indem er ihm durch Ver= hängung seines Angesichts vorgaukelte, die Glorie, die es 20\*

vom Sinai her eine Beile widerstrahlte, werde ewig dauern. Bott wollte die Menschen überhaupt nicht durch das Geset jum Beile führen, sondern durch die Berbote gur Gunde reizen, um sie zu überzeugen, daß sie aus eigener Kraft sich niemals aus der Sunde emporarbeiten könnten. Er verschloß sie durch das Gesetz unter die Sünde, damit sie nur durch Gnade selig würden, nicht durch das Gesetz, das nicht lebendig macht, sondern tötet. Von hier aus war es nur ein Schritt bis zu der Behauptung der gnostischen Paulusschüler, das Gesetz sei gar nicht vom wahren Gotte gegeben, sondern von dem beschränkten Judengott. Daß Paulus das Gesetz als das schlimmste Hindernis der Ausbreitung des Evangeliums kennen lernte, erklärt die Erbitterung des Missionärs gegen dasselbe. Aber auch ein versönlichstes Moment bestärfte ihn in diesem Standpunkt. Seine eigene wunderbare Berufung ist ihm ein Beweis, daß nicht unser Jagen und Laufen uns ins Gottesreich bringe, sondern allein Gottes Gnade. Gesekesdienst verführt uns zu der Meinung, daß wir durch unsere Werke unser Heil schaffen könnten, das doch nur Gott schaffen kann, auf dessen Enade wir bauen sollen. Auch vom Standpunkt seines Abhängigkeitsgefühls also verwirft Paulus das Gesetheswesen, das Gottes Ehre zu nahe tritt, der beides wirkt, das Wollen und das Boll= bringen. Gott tut alles allein, wir aber sollen vertrauen. glauben, die Gnade annehmen. So kommt Paulus auf seine Losung: "Wir werden selig nicht durch das Gesetzes= werk, sondern durch den Glauben." Gott ist der Gebende, unsere Sache ist das gläubige Empfangen.

Durch diese Predigt ist Paulus der Begründer der christlichen Theologie geworden. Jesus hatte das Neich Gottes gepredigt, seine Jünger den König des Reiches, Paulus ergründet die Bedeutung des Todes des Messias, den er nach Analogie des jüdischen Opferdienstes als Sühnetod ansieht. Durch den freiwilligen Opfertod des himmslischen Adam ist die Sündenschuld des irdischen Adam aes

sühnt. Hatte bisher der Pharisäer Saul die Nechtsertigung darin gesucht, daß er stündlich seine Gebete sprach, zweimal fastete in der Woche, sich die Hände wusch vor Tisch, Unreines nicht genoß, Unheiliges nicht anrührte, daß er wallfahrtete, opferte und eifrigst darüber wachte, daß andere das gleiche taten, so erklärte er jett das alles sür unnüg. Nur auf den Opfertod des Messias sollen wir uns verslassen: "Er trug unsere Schuld und durch seine Wunde sind wir geheilt." In der Wiedergeburt einen neuen Menschen anziehn nach dem Vide des zweiten himmlischen Adam, das ist der einzige Weg zu Gott, so nur werden wir Untertanen des messianischen Königs, Heilige, wie

Daniel die Bürger des Reichs genannt hat.

Daß diese paulinischen Sätze in allen Studen eine notwendige Konsequenz der Lehre Jesu seien, wird man nicht behaupten können. Sie sind Teile einer Theologie. die auch andere, vor allem alttestamentliche und rabbinische Elemente enthält. Treue Wiederholungen der Worte Jesu find bei Baulus überhaupt selten, und vor allem fällt der Mangel an Bezugnahme auf die schönen Barabeln der Spruchsammlung auf. Es ist alles herausgesponnen aus seinem Eigenen: aber das Gottesreich in uns und die Rechtfertigung aus dem Glauben sind im wesentlichen doch nur ein verschiedener Ausdruck für dieselbe Sache, und so nannte sich Baulus dennoch mit Recht Avostel Jesu Christi. In dieser Aufgabe, den erschienenen Messias zu verkunden, findet Bauli rastlose, von den Gedanken, die sich unter= einander verklagen und entschuldigen, geveinigte Seele Ruhe. Als Pharisäer hatte er die ganze Qual eines Menschen durchgekämpft, der durch Gesetheserfüllung Friede mit sich und Gott hatte finden wollen, aber nur, um zu erfahren, daß seine Natur aar nicht imstande war, das Geset wahrhaft und innerlich zu halten. So hatte er die Sünde als das Prinzip kennen gelernt, das den Menschen von Gott trennt, und das er ohne göttliche Hilfe nicht zu überwinden vermag. Die von seinen Gesetzeslehrern über=

lieferten Mittel des Pharisäismus hatten sich ihm un= genügend erwiesen. Sie hatten ihn im Gegenteil zum Mörder und Verfolger der Beiligen gemacht. Aus dieser Qual der Selbstvorwürse und innern Zerfallenheit hatte ihn erst die Erkenntnis erlöst, daß eben dazu der Messias sterben mußte, um für unsere Gunde Benuge zu tun, die pon uns aus zu überwinden wir unfähig sind. Damit war aber auch die Geltung des Gesetzes abgetan. Er hatte Stephanus dafür verfolgt, daß der Hellenist sagte: Wenn das Reich Gottes in der Versassung unseres Inneren besteht, die Jesus mitteilt, so sind Gesetz und Tempeldienst überstüssige. Nach seiner Bekehrung erkannte auch Paulus den grundsätlichen Gegensatzwischen Geset und Evangelium, den Jakobus nicht erkannte. Nur der Glaube, der innige Anschluß an den Messias, wendet uns Gottes Wohlgefallen zu und versett uns unter die Erwählten, für die der himmlische Mensch den Opfertod erlitten hat, nicht das Gesetz. Unsere Gerechtigkeit ist nicht das Produkt unserer Gesetzeserfüllung, sondern das Werk der erbar= menden, suchenden, neu schaffenden Liebe Gottes, dem Sünder ohne all sein Zutun geschenkt und von diesem im Blauben hingenommen. Für den aber, der in dieser Neuschöpfung eine neue Kreatur geworden ift, ift das Gesetz, das dem alten Adam galt, abgetan. Darin war er jest mit seinem Gegner Stephanus einig. Mit der Bekehrung werden wir Kinder Gottes und genießen die Freiheit der Gotteskinder, während das Gesetz für die Periode der Knechtschaft bestimmt war. So ist die Theologie des Apostels ein Produtt seiner gang persönlichen Erlebnisse, ein Nachhall der Kämpfe, in denen sie dem Urheber selbst aufgegangen ist. Anderseits ist auch das nicht zu verkennen. daß der rabbinisch gebildete Pharisäer zahlreiche Erträg= nisse seiner jüdischen Theologie in die Kirche einführte, die von Haus nichts mit der Predigt vom Reiche Gottes zu tun hatten. Jesu Predigt vom Reiche ist kindlich einfach, durch Paulus wird sie Theologie. Pauli Lehre vom Ideal= bild des Menschen im Himmel sett Philo voraus, wie Philo Blato voraussent. Sein Begriff der Versöhnung durch das Opfer hängt mit der jüdischen Opfervorstellung zusammen, daß Jehovas Zorn durch Blut gesühnt werden musse. Auch die alte jüdische Eschatologie stellte Vaulus wieder her. Während für Jesus das Reich ein gegen= wärtiges ist und bereits jett existiert in den Beistesautern. die er gebracht hat, kehrt Paulus zu dem jüdisch apokalnp= tischen Standpunkt zurück; das Reich ist ein zukünftiges. Harren auf die Ankunft des Menschensohns ist der wesent= liche Inhalt des Glaubens. Hier bewegt er sich ganz in jenem Vorstellungsfreise, der an Jesaja 27, 13 anknupfte: "An selbigem Tage wird in die große Posaune gestoken. und es kommen die Verlorenen und beten an vor Jehova auf dem Heiligen Berge in Jerusalem." Bei Jesus ist das Reich da, bei Baulus wird es kommen mit dem Menschensohn. Die Verson Jesu ist im Besithe des Gottes= reichs, das inwendig in uns sein kann und sein soll, für Baulus ist dieses Reich noch immer ein Gegenstand der Hoffnung. "Nicht, daß ich es ergriffen hätte, aber ich jage danach." Jesus ist von Anfang über das Suchen und Ringen hinausgehoben. Jenes Schwanken zwischen Bottesbesit und Gottentfremdung, Gottesnähe und Gottes= ferne kennt Jesus nicht. Jesus hat Gott, Paulus sucht Bott, das ist der Unterschied. Jesus würde nie gerufen haben: "Ich elender Mensch, wer wird mich erlösen?" Er ruht sicher in der Liebe seines Vaters und weiß nichts vom Elend der Sünde und von Verzweiflung. ist durch alle diese Abgründe hindurchgeschleift worden, bis eine psychologische Katastrophe ihn über den Abgrund hinüberrettete. So vermochte er diese erschütternden Kämpfe im Römerbrief in einer für alle Zeiten flassischen Beise zu beschreiben, und gerade dadurch ist er in allen Jahr= hunderten der Lehrer derer geworden, die in der herr= schenden Frömmigkeit den Frieden nicht finden konnten, sondern sich einen neuen Weg zu Gott bahnen mußten.

Von nicht geringerer Bedeutung ist die Vertiefung der Opfervorstellung, die Paulus in die christliche Lehre einführte. Die Lehre von der Versöhnung durch das Blut Christi nimmt bei Baulus einen breiteren Raum ein als bei Markus und Matthäus. Dieser Vorstellung, daß der auf Erden erschienene Gottessohn für die Welt gelitten habe, entspricht in der heidnischen Theologie die Vorstellung von der sühnenden Kraft des blutigen Opfers. Die Taurobolien, die blutige Askese der Hierodulen, die blutigen Feste der Göttermutter lehrten ebenso, daß Blut das wirk= samste Sühnemittel sei, um Sünden zu tilgen. Die paulinische Bluttheologie, die zentrale Stellung, die Baulus dem Opfertode des himmlischen Menschen gab, schlug eine Brücke zu der heidnischen Religiosität, die gleichfalls im blutigen Opfer die Sühnung und Versöhnung suchte. Der leidende Gottessohn bot eine Analogie zu der Vor= stellung einer leidenden Gottheit, wie sie seit dem Vordringen der orientalischen Religionen den Völkern des Westens nicht mehr fremd war. In der klassischen Zeit mochten die Hellenen zu den ägnptischen Klageweibern sprechen: "Wenn diese hier Götter sind, so beklaget sie nicht, sind sie aber beklagenswert, so betet sie nicht an." Jest sind die melancholischen Mythen der Kleinasiaten und Nanpter in Rom nicht mehr unbekannt. Die Attesklage um den sterbenden Gott ist ein von den Dichtern gern benutztes Motiv und Isistempel erhoben sich in allen Weltstädten. Das Leiden der Gottheit war ursprünglich nur ein Symbol für das Hinsterben des Naturjahrs. Das Weinen des Rebstocks deutet der gläubige Heide als Tränen des Gottes. Die Klage der Isis um den sterbenden Osiris war der Ausdruck des Schmerzes um den hinsiechenden Strom, der das Land befruchten sollte. Die Klage um Adonis war das jährliche Herbstlied von der sterbenden Natur. Der Jammerruf, von dem Plutarch berichtet: "Der große Ban ist tot," wird eine misverstandene Attesklage sein. Alle diese Mythen setzen aber eine leidende Gottheit voraus.

von der alücklichere Geschlechter des Westens nichts gewußt hatten. Damit war aber auch der so bestimmten Religiosität das Verständnis eröffnet für den leidenden Gottessohn. für die vaulinische Lehre von Golgatha. Die Zeit war reif für die Botschaft, daß der Gott gestorben sei, um der sündigen Menschheit zum Leben zu verhelfen. Im Berständnis der heidnischen Welt war das Evangelium von dem für die Menschen gestorbenen Gotte eine Adonis= flage. Das Sterben der Begetation ist nötig, wenn ein neuer Frühling kommen soll. Das Weizenkorn muß sterben. damit ein neuer Halm emporsprieße. Durch den Tod der Begetation wird sie selbst Begründerin der neuen Frühlings= pracht, in der sie ihre Auferstehung feiert. Dazu mußte Christus leiden, damit die alte Menschheit in ihm begraben werde und eine neue erstehe in seiner Auferstehung. Das war das neue Atteslied, das immer stärker im Hebräer= briefe und im vierten Evangelium anklinat. Die Bassion des Gottes entsprach dem Tone der christlichen Bassions= geschichte. Nicht der Kampf gegen eine verknöcherte Hierarchie, gegen den Buchstabenglauben der Schriftgelehrten. gegen die Veräußerlichung der Religion, den der Jesus der Synoptiker führte, ist dem kommenden Geschlechte der Christen die Hauptsache, sondern Thema der christlichen Predigt wird im Hebräerbrief und der johanneischen Theologie das Leiden des Gottessohns, der sterben mußte, damit wir leben. Chriftus ist nicht mehr der jüdische Messias, sondern das Lamm, das geschlachtet ist, und dessen Blut uns gerecht macht. Dazu ist Christus in die Welt gekommen, um als unvergleichliches Opfer Menschheit zu entsühnen. Welche Taurobolien könnten sich mit dem Opfertode der Gottheit für ihre Menschenkinder vergleichen! Diese zentrale Stellung, die Baulus dem Opfertode des Messias aab, tam einer religiösen Vorstellung auch der heidnischen Welt entgegen, die für die müde und erschöpfte Menschheit immer größere Bedeutung gewinnen sollte. Der Unteil der sonkretistischen Strömung an diesem

Prozesse ist auch hier unverkennbar. Das jüdische Bild des zweiten Jesaja von dem Lamme, das verstummt gegen seine Scherer, der Gekreuzigte von Golgatha und die leidende Gottheit des asiatischen Heidentums schaffen ein neues Symbol, vor dem die kommenden Geschlechter die Aniee beugen: den Gott am Areuze. "D große Not, Gott selbst ist tot," so hat ein späterer Christ diese antike Anschauung wiedergegeben. Die Gottheit stirbt, um die sündige Menschheit zu reinigen von ihrer Sünde. Das war das Mysterium, das die mittelalterliche Kirche in jedem Meßopfer wiederholte und dessen Tiessinn sie bei jedem Läuten des Glöcksens immer wieder aufs neue erschauern ließ.



## IV

## Der Galaterbrief



ie Erfolge des Paulus in der Heidenwelt waren ein Sieg des Monotheismus über den Polytheismus, gefördert durch die gläubig aufgenommenen messianischen Erwartungen der Anhänger Jesu. Aber den strengen

Juden genügten diese Erfolge nicht, sondern sie verlangten Durchführung der jüdischen Lebensordnungen, wie das Gesetz sie vorschrieb, auch unter den neugewonnenen Brüdern aus der heidnischen Welt. Ganz entgegengesetzter Meinung war Paulus, der sich zu der überzeugung durch= gerungen hatte, daß mit dem Opfertode des Messias dem Gesetze Genüge getan sei. Wenn uns Gott in Gnaden annimmt wegen unseres Glaubens an seinen Sohn, sind die Werke des Gesekes abgelöst. Das Blut des Sohns wäre überflüssigerweise vergossen worden, wenn die Er= füllung des Gesetzes uns Gottes Gnade erwerben müßte. Das Gesetz also ist abgetan für den, der durch seine Zugehörigkeit zum Reiche des Messias Gottes Gnade schon hat. Paulus verpflichtete darum die Neubekehrten nicht auf das Geset, ja er befreite auch die von seinen Lasten, die unter seiner Herrschaft aufgewachsen waren, denn Christus ist des Gesetzes Ende. Was dieser Schritt bedeutete, weiß nur der, der sich erinnert, welche mythologische Größe das Gesetz für das Judentum dieser Zeit geworden war. Das Gesetz ist für Jesus Sirach die sichtbare Er= scheinung der Weisheit Gottes, die sich in ihm verkörpert

hat, derselben Weisheit, die die Welt geschaffen (24, 8 ff.). Das Gesetz, das Leben wirkt, gab Gott Israel zu ewigem Besitz. Die Weisheit erschien auf der Erde und wandelte unter den Menschen. Sie ist greifbar vorhanden in dem Buche der Gebote Gottes, im Gesetze, das in Ewigkeit bestehen wird 1). So wie für Hermas im zweiten Jahrhundert die Kirche eine der ewigen Ideen ift, die vor der Schöpfung der Welt im Himmel waren, so saat die Assumptio Mosis (1,11), Bott habe die Welt um des Gesetzes willen geschaffen, aber obwohl es Erstling der Schöpfung war, habe er dasselbe erst auf dem Sinai geoffenbart. Es war von Ewigkeit her und wird ewig dauern. Wie das judenchristliche Evangelium versicherte, daß eher Himmel und Erde ver= gehen sollten, als daß ein Strichlein vom Gesetze verloren gehe, so sagt Philo: "Solange Sonne und Mond und der ganze Simmel und die Welt steht, solange sollen die Gesetze Mosis gelten, unbeweglich und unerschüttert, wie mit Siegeln der Natur selbst versiegelt." Nach der Zer= störung Jerusalems aber tröstet sich sogar ein Weltkind wie Josephus in seiner Schrift gegen Apion mit dem Gedanken: "Wenn wir auch des Reichtums, der Städte und der andern Güter beraubt wurden, so bleibt uns doch unser unsterbliches Gesetz." Vergegenwärtigt man sich, wie alle Richtungen des Judentums in dieser An= betung ihres Gesehes einig waren, so lernt man würdigen, was der kühne Anlauf des Tarsers gegen diesen Gesetzes= dienst bedeutete. Um diese prinzipielle Frage entbrannte in der Christenschaft ein Kampf, dessen haupturkunde für uns der Galaterbrief ift.

Auch unsere nähere Kenntnis vom Leben des Apostels beginnt mit diesem Briefe. Paulus selbst rekapituliert den Galatern gegenüber den Verlauf seiner Tätigkeit in den siebzehn ersten Jahren seines Christenstandes. Daß Paulus

<sup>1)</sup> Stellen bei Bousset, Die Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter. S. 81 f.

mit der Verkündigung des Messias, der in Jesu erschienen sei, schon in Damaskus begann, sei es vor dem Rückzug nach Arabien, sei es nach der Rückkehr von dort, beweist der Bericht 2. Kor. 11, 32, der vom Araberkönig Aretas einaesette jüdische Volksälteste habe ihn zu einer plötlichen und abenteuerlichen Flucht aus Damaskus genötigt. Er kehrte dann nach Tarsus zurück, nach Antiochien aber kam er, eingeführt durch den Jerusalemiten Barnabas, der im Geschäfte der Mission der Altere war. Wenn er sich dann von Sprien wiederum nach Cilicien (Gal. 1, 21) wendete, so wird er unter den Genossen seiner Jugend, in dem ihm bekannten Judenviertel von Tarsus, An= knüpfungspunkte gesucht haben. Da er als Handwerker von seiner Arbeit lebte, werden auch die Arbeitsgelegen= heiten, nicht ausschließlich die Aufgaben des Evangelisten, sein Wanderleben bestimmt haben. Näheres wissen wir von diesen vierzehn Jahren nicht. Wir ersehen nur aus Gal. 5. 11. daß er wenigstens anfänglich noch die Beschneidung predigte, obwohl in Antiochien, mit der Zunahme der heidnischen Proselyten, die Gemeinde "heidnisch" lebte, das heißt sich über die jüdischen Speisegesetze wegsetzte und mit den Unbeschnittenen Liebesmahle und Eucharistie beging. Barnabas. der Verwandte des Evangelisten Johannes Markus, er= scheint in dieser Periode noch als der Patron des ehe= maligen Verfolgers der Gemeinde. Wenn sie zwei und zwei, wie Jesus angeordnet hatte, das Wort in dem fremden Lande bestellten, erschien Barnabas als Jupiter, der kleine, kranke, aber beredte Zeltmacher aus Tarsus als Hermes, der das Wort führt. Seinem früheren Wirfunastreise aber hielt sich der einst so streitbare Redner aus der Synagoge der Libertiner fern. Die damals von ihm Verfolgten konnten kein Verlangen nach seinem Besuche empfinden und er kein Seimweh nach Jerusalem, denn seine früheren pharisäischen Verbündeten hätten ihn jest als Abtrünnigen gesteinigt. Nur der Ruf seiner wunder= baren Umkehr verbreitete sich auch in den Gemeinden

Judaas und sie priesen Gott über ihm. Ein Begensatz der Lehre oder der Braxis bestand also damals noch nicht awischen ihm und der Urgemeinde, entweder weil Paulus selbst noch nicht alle Konsequenzen aus seinem Prinzip gezogen hatte oder weil in Jerusalem die gesetzliche Strömung noch nicht vorherrschte, die erst unter der Leitung Jakobus' des Gerechten in der Gemeinde auftam. Wir finden Paulus weiterhin in der Heimat des Barnabas auf Eppern, dann auch in Pamphylien mit Barnabas und Johannes Markus, Markus kehrt von dort nach Jerusalem zurück, während Paulus und Barnabas jenseits des Taurus in der römischen Proping Galatien eine fühne Predigerreise von Synagoge zu Synagoge unternehmen. Es waren nicht nur mühselige, sondern wegen der Verhältnisse im Taurus auch gefährliche Wege, die die Evangelisten nach dem Innern Kleinasiens einschlugen, und wenn Paulus 2. Kor. 11, 26 einen Rudblick wirft auf die Gefahren durch Reisen, auf Flussen und unter Räubern, so wird man am ehesten an diese unwirtlichen Begenden denken, die er mehr als einmal durchwandert hat. Die Bewohner von Lystra, Derbe, Ikonium und Antiochien sind nach der römischen Provinzialeinteilung Galater und sicher auch die Galater, an die Paulus schrieb. Im sogenannten Galaticus der Kelten ist er erst nach dem Apostelkonzil und dann nur auf der Durchreise gewesen. Vorher kam er nicht einmal in die Rähe jener Gegenden; die Apostelgeschichte berichtet aber auch dann nichts von Gemeindestiftungen in dem weiland feltischen Galaticus 1).

<sup>1)</sup> Für die Frage, ist unser Brief an etwaige sonst unbekannte Christen des keltischen Galaticus gerichtet oder an die von der Apostelgeschichte erwähnten Gemeinden im südlichen Galatien, ist zunächst eines bemerkenswert. Paulus sagt Gal. 2, 5, er habe den falschen Brüdern zu Jerusalem auch nicht einen Augenblick nachzgegeben, damit die Wahrheit des Evangeliums "bei euch" verbliede. Dem Apostel handelte es sich also auf dem Apostelkonzil um die Leser, an die er schreibt. Sie waren damals schon Christen.

Auf die Erlebnisse dieser Mission in der Provinz Galatia bezieht sich nun der Inhalt des ersten Briefs, den wir von Paulus besitzen, des Galaterbriefs. Die

Damit ihnen, den Lesern des Galaterbriefs, die Wahrheit verbleibe. hat Paulus dem Verlangen, den Griechen Titus zu beschneiden, nicht nachgegeben. Die Galater waren also schon zur Freiheit des Evangeliums gelangt und Paulus kämpft für diese Neubekehrten. damit sie ihnen verbleibe. Das paßt aber nur auf die Galater von Antiochien, Derbe, Lystra und Itonium, denn nur sie hat Paulus vor dem Apostelfonzil bekehrt. Da Paulus in den Galaticus ber Kelten erst auf der Reise nach dem Apostelkonzil gekommen ist, als er nach Norden weiterreiste, kann der Apostel an diese Gegenden des Galaticus nicht denken. Die Galater des Galaticus kannte er damals noch gar nicht, er konnte also auf dem Apostel= konzil auch nichts in Rücksicht auf sie tun oder sagen. Durch ben Galaticus im Norden der Provinz ist Baulus auf der zweiten Missionsreise mit Silas und Timotheus gekommen. Barnabas war damals schon von ihm abgefallen, dagegen in den südgalatischen Städten hatte er mit Barnabas gemeinsam gewirft. Nun nimmt aber Paulus im Galaterbrief dreimal auf Barnabas Bezug, als ob es für die Leser von besonderem Interesse wäre, wie gerade Barnabas sich zu Pauli Lehrpraxis stelle. Er berichtet, daß er gemeinsam mit Barnabas nach Jerusalem gezogen sei, er erzählt 2,9, daß Jakobus, Kephas und Johannes ihm und Barnabas den Handschlag nicht verweigert hätten, er berichtet ihnen aber auch, wie in der gleichen Angelegenheit Barnabas sich selbst untreu geworden sei und sich von ihm losgesagt habe. Danach scheinen also die Abressaten des Briefs sich für Barnabas zu interessieren. Das Erzählen der Schwächen des Barnabas wäre vollkommen unmotiviert und geradezu gehässig gegenüber den Leuten im Galaticus, die mit Barnabas nichts zu schaffen hatten, während es sich sehr leicht erklärt, wenn Paulus mit Barnabas zusammen die Gemeinden gestiftet hatte, an die er schreibt. Dann mußte er sogar darüber Auskunft geben, warum er sich seitdem von Barnabas geschieden habe. Also auch diese mehrfache Auskunft über Barnabas deutet auf die Bewohner von Antiochien, Derbe, Lystra und Itonium, die Barnabas kennen, nicht auf den Galaticus, mit dem, so viel wir wissen, Barnabas überhaupt keine Beziehungen hatte. Dazu braucht Paulus die Landschaftsnamen stets nach ihrer offiziellen römischen Bedeutung. Judaa 1. Thess. 2, 14, Syria und Cilicia Gal. 1, 21, Arabia Gal. 1, 17, Macedonia und Achaja 1. Theff. 1, 7, 2. Kor. 9, 2, 11, 10, Afia 2. Kor. 1, 8, haben überall

Einführung dieses schriftlichen Verkehrs mit den Gemeinden war ein folgenreiches Ereignis. Wenn wir auch nicht behaupten können, daß Paulus der Ersinder dieser Art des schriftlichen Verkehrs gewesen sei, der zwischen jüdischen Synagogen längst üblich war, so ist doch leicht nachzuweisen, daß für viele derartige kirchliche Sendschreiben die Briefe des Apostels Vorbild gewesen sind. Daß solche Rundschreiben Pauli in der Kirche verbreitet waren, reizte

die römischen Distrikte dieses Namens im Auge, mithin wird auch Gal. 1, 2 unter Galatia die Proving dieses Namens verstanden sein. Bei entgegengesetzter Annahme entstände das Doppelträtsel, daß die Apostelgeschichte nicht von den Gemeinden im Galaticus redete, an die doch ein so wichtiger Brief geschrieben ift und daß Baulus in keinem Briefe von den Gemeinden Derbe, Luftra, Ikonium und Antiochia spräche, wenn er mit Galatia und Galatai bas Keltenland am Halps im Auge hätte. Wäre ber Verfasser ber Apostelgeschichte nicht ber Ansicht, die Gemeinden von Derbe, Lystra und Itonium, im Anschluß an die er die Streitiakeiten über die Beschneidung berichtet, seien die Gemeinden des Galater= briefs, so hätte er die Adressaten desselben sonstwo erwähnen muffen, er hatte von der Stiftung feltischer Gemeinden ergablen müssen und da er das nicht tut, war seine Ansicht, der Galaterbrief erging an die Christen zu Antiochien, Derbe, Lystra und Ikonium. Dasselbe geht aber auch aus den paulinischen Briefen hervor. Paulus spricht mehrfach von den Gemeinden Galatiens. So 1. Kor. 16, 1 von einer Kollekte, die er dort erhoben, er richtet an Gemeinden Galatiens den Galaterbrief und 2. Tim. 4. 10 sendet er den Crescens nach Galatien. Meinten nun diese Stellen die Landschaft der Galater am Halys, so würde sich das seltsame Phänomen ergeben, daß er in seinen Briefen auf seine Stiftungen in Südgalatien, die doch so beträchtlich waren, nie mit einer Silbe Bezug nähme. Versteht er dagegen unter Galatia die Proving, dann ist das Rätsel eben damit gelöst, daß er dieselben Leute nach ihrem Provinzialnamen benennt, die die Apostelaeschichte mit ihrem Landschaftsnamen bezeichnet. Daß die Landschaftsnamen damals noch immer nicht verdrängt waren, ändert an diesem Ergebnis nichts. Gerade weil die Bekehrten aus Lykaoniern, Phrygiern und Pisidiern bestanden, nennt Paulus sie mit dem Namen der römischen Provinz, der für alle zutrifft. Bgl. Renan, Baulus, S. 91 ff. Pfleiderer, Urchriftentum, S. 58 ff.

spätere Christen dazu, auch ihren Standpunkt in Jakobus= oder Betrusbriefen, in Briefen des Judas oder des Johannes zu vertreten und Paulus selbst noch weitere Episteln beizulegen. Aus dem Inhalte des Briefs ersehen wir zunächst, daß Paulus im Inneren Kleinasiens eine ähnliche religiöse Erweckung gewirft hatte, wie sie uns in der Tausbewegung im Jordantal oder bei dem Pfinastfeste in Jerusalem bereits begegnet ist. Gott verlieh den Bemeinden denselben Beist, der bei dem Bfingstfest zu Jeru= salem in Zungen redete, wirkte unter ihnen dieselben Wunder, deren Zeugen Jerusalem, Joppe, Lydda und Casarea gewesen waren und dieselbe Erweckung träat Paulus von Kleinasien hinüber nach dem stillen Hause der Lydia in Philippi, in die gastliche Herberge des Jason zu Thessalonich und in die Werkstätte des Titius Justus neben der Synagoge zu Korinth. Aberall ist es die Begeisterung des Apostels und seiner Begleiter, die ansteckend mit elementarer Gewalt um sich greift. Wenn Paulus zurückschaut auf das, was der Geift, den er gebracht hat. in den neuen Gemeinschaften wirkte, sieht er hinter sich einen Feuerstreif des Geists, sieht er Wunder und Wunder. "Den einen wird durch den Beift gegeben zureden von der Weisheit, einem anderen zu reden von der Erkenntnis, nach dem= selben Geist, dem anderen Glaube durch denselben Geist; einem anderen Wunderwirkungen: einem anderen Weissagung: einem anderen Beister zu beurteilen; einem anderen mancher= lei Zungen; einem anderen Zungen auszulegen. Solches alles aber wirket derselbige Geist, welcher einem jeglichen insonderheit zuteilt, so wie er will." Sie beten, sie pre= digen, sie jauchzen, sie heilen, sie tun Wunder. Hervor= gerufen war diese berauschende Wirkung seines Worts durch die Gewalt seiner Persönlichkeit und durch die aufregende Botschaft, daß die Axt den Bäumen an die Wurzel gelegt sei, daß der Messias vor der Türe stehe und anklopfe. Die Wunder, die sich nahe und ferne zutragen, sind nach des Apostels überzeugung bereits die Vorboten des Reichs der

Munder, das sich vom Himmel herabsenkt, das Angeld auf all die Herrlichkeit, die den Gläubigen bereitet ist von Anbeginn der Welt an. Wie ein Engel Gottes erschien er so den Galatern, als er mitten unter solchen Wirkungen unter ihnen stand, ihnen den Messias vor die Augen malte als den Gekreuzigten, den Geist darreichte, der Wunder= fräfte in ihnen wirkte, so daß sie in stammelnder Be-geisterung riefen: "Abba Pater!" Sie selbst sind sich auch nachmals noch, als dieser Sturm fühlerer Betrachtung Platz gemacht, dennoch bewußt, daß nicht sie Gott erfannten, sondern daß sie wollend oder nicht wollend er= kannt worden sind von Gott. Nicht ein intellektueller Prozeß, sondern ein Umschwung ihres Gemütslebens war des Geistes Arbe an ihren Herzen. Daneben aber ging auch ein ruhiger, verständlicher Unterricht her. Paulus er= zählte den Galatern die Geschichte Jesu. Jesus wurde ihnen vor die Augen gemalt als der Gekreuzigte. Er las ihnen aus der griechischen Bibel die Erzählungen vom Bater Abraham, von Hagar und dem Sinai, und der Erfolg dieser enthusiastischen Predigt war ein erstaunlicher. Als siegreiche Feldherren kehrten Baulus und Barnabas nach der Gründung der galatischen Gemeinden zu den Brüdern in das sprische Antiochien zurück. Daß Gott hier Großes durch Paulus und Barnabas geleistet habe, konnten die sprischen Brüder nicht leugnen, aber der große Bustrom von unbeschnittenen Jungern Chrifti mußte im Kreise der Judenchriften Bedenken erregen, da auf diese Weise sich die christliche Gemeinschaft immer mehr von dem mütterlichen Boden der Synagoge loslöste, mit der die Judenchriften den Zusammenhang nicht verlieren wollten. Wie die strenge Schule der Schriftgelehrten die Proselyten die Räude Israels nannte, so hieß auch die Gemeinde in Jerusalem diese neuen Brüder nicht unbedingt willkommen. Bum mindesten verlangte sie die Unterwerfung der aus bem Seidentum gewonnenen Galater unter das jüdische Gesetz. Das Gesetz war der überlieferte Wille Gottes und

niemand hatte ein Recht von ihm zu befreien. So ent= brannte der Streit zwischen Jerusalem und Antiochien. awischen Nakobus und der Urgemeinde auf der einen Seite und Paulus und der Heidenmission auf der anderen. Gemeinde Jesu in Balästina und ihre Filiale in der Diaspora waren verschiedene Wege geführt worden. Nachdem die Verfolgung des Stephanus die Hellenisten aus Jerusalem ins Ausland gersprenat hatte, bestand die Muttergemeinde ohne Zweifel wesentlich aus Hebräern. Da das fortschrittliche Element, die Hellenisten, ausgeschieden war, kehrten die Jerusalemiten um so rascher zu dem Grundsate zurück, den die Jubiläen (22, 16) aussprechen: "Du aber, mein Sohn Jakob, trenne dich von den Bölkern und ik nicht mit ihnen und handle nicht nach ihrem Tun und sei nicht ihr Genosse." Die palästinensischen Christen waren Hebräer und hatten keine Neigung das Geset ihrer Bäter zu verlassen. Umgekehrt bestanden die Gemeinden des Baulus wesentlich aus griechisch redenden Juden, also aus Hellenisten. Zu Hebräern und Hellenisten traten als dritter Faktor die Proselyten, zum Judentum bekehrte Heiden, die das Geset in einem gewissen Umfang erfüllten. Paulus aber hatte, wie wir Gal. 4, 8 und 1. Kor. 12, 2 ersehen, auch Heiden aufgenommen, die nicht durch den Vorhof der Synagoge gegangen waren, sondern unmittel= bar aus den Tempeln der Göhen kamen. Gruppen hatten naturgemäß eine verschiedene Stellung zum jüdischen Gesetze. Die Praxis der Hellenisten war überall eine freiere als die der Hebräer. Die Proselyten betrach= teten das Gesetz als eine Last, von der sie nur einen Teil auf sich genommen hatten, um der Verheißungen nicht verlustig zu werden, und die von Paulus direkt aus dem Heidentum Gewonnenen hatten zunächst überhaupt tein Verhältnis zu den Lebensordnungen des Judentums. Sie beariffen nicht, warum an einem Tage verboten sein sollte, was an allen anderen Tagen erlaubt war, und worin der Unterschied von Reinem und Unreinem bestehe? In den 21\*

Gemeinden entschied unter solchen Umständen die Gewohn= heit der Mehrheit. In Antiochien lebte man heidnisch und die Judenchriften trugen kein Bedenken, den Vorschriften des Gesetzes zuwider, zu Tisch zu liegen mit den Unbeschnittenen, wie wir Gal. 2 erfahren. In den galatischen Gemeinden Lustra, Derbe, Ikonium, Antiochia ad Pisidiam sieht es Paulus als einen Rückfall in den früheren Natur= dienst an, daß die Galater anfangen, Tage, Neumonde und das Sabbatjahr zu halten, also auch hier lebte man heidnisch und nicht jüdisch bis etliche von Nakobus kamen. In Korinth vollends wollten sich manche heidnische Brüder nicht einmal des Götzenopferfleisches und der Tempelmahl= zeiten begeben, während Betrische und Christische, d. h. die Judenchriften, Anstoß an dieser Götzenspeise nehmen und einen Apostel aus Jerusalem erwarten, der diesen Streit in ihrem Sinne ordnen soll. Während so die christlichen Gemeinden der Diasvora eine vorwiegend hellenische Physiognomie annahmen, hatte die palästinensische Gemeinde umgekehrt sogar auf das Maß von Freiheit verzichtet, das ihr der Grundsat Jesu, daß das Reich nicht in äußeren Bräuchen bestehe, vererbt hatte. Jesus hatte gesprochen, was zum Munde eingeht, verunreinigt den Menschen nicht, er hatte zu Tisch gelegen mit Zöllnern und Sündern, und hatte sich hinweggesett über Sabbatvorschriften, Reinheits= pflichten und Speisegesetze. Seine Jünger hatten ihre Hände nicht gewaschen vor Tisch und Ahren gedrillt am Sabbattage. Jest wird Petrus genötigt, die Tischgemein= schaft mit den heidnischen Brüdern in Antiochien aufzugeben und die, die ihn dazu nötigen, sind "etliche von Jakobus". Gerade weil Baulus mit den Heiden Fühlung nimmt, schließen sich die Jerusalemiten um so enger an die Juden an, um die Gemeinschaft mit ihrem Bolk nicht zu verlieren. Diese Gesetzesstrenge der Jerusalemiten stammt ohne Zweisel aus ihrem Wunsche, Frieden zu haben mit dem eigenen Volk. Die Niederlage Caligulas, der mitten im Frevelkampf gegen Jehova und seinen Tempel zuschanden

geworden war, wurde das Signal einer gesetzlichen Reaktion, die jetzt alles Heidnische zurückstieß. Die Nation geriet in jenen fieberhaft leidenschaftlichen Fanatismus, der in wenigen Jahren den Aufstand gegen die Römer herbeiführte und die in Ephesus geschriebene Apokalypse ist das treue

Bild der gemütlichen Lage der Judenchriften.

In der Urgemeinde stellt sich diese Reaktion dar in der Verson Jakobus' des Gerechten. Gelenkt von einem Asketen, der in manchen Zeugnissen als lebenslänglicher Nasiräer erscheint, und belauert von einer fanatisch erregten Bevölkerung, hatte die Gemeinde sich ängstlich auf ein durchaus gesetzesstrenges Leben zurückgezogen. Diese veränderte Stellung der Jerusalemiten mußte sich auch im Verhältnis zu den neugewonnenen auswärtigen Brüdern fühlbar machen. Durch vierzehn Jahre hindurch hatte Paulus, zum Teil in der nächsten Nähe der Gemeinden Judaas, in Syrien, Cilicien, Cypern, Pamphylien und Galatien sein Missionswerk getrieben, sie aber priesen Gott über ihn. Jest erft entbrennt auf dem Grenzgebiete, wo die beiden Missionen sich berührten, ein gewaltiger Streit. Auch stehn dabei die Apostel selbst nicht an der Spipe des Angriffs, sondern erscheinen, Petrus insbesondere, als die Geschobenen. "Nebeneingeschlichene falsche Brüder", die über dem Gesethe wachen und der Gemeinde Freiheit belauern, Pharifäer, wie die Apostelgeschichte sie nennt, sehen wir allerwärts Streit beginnen, Forderungen stellen, die die Apostel nicht aufrecht erhalten, Abkommen zunichte machen, die die Säulen und Hochgeltenden mit ihrem Handschlag besiegelt haben. Jakobus aber, der selbst zu Jesu Lebzeiten nicht geglaubt hatte und der Freiheit niemals genossen, die Jesus in seinem Jüngertreise eingeführt, ift mit diesen nebenher Eingedrungenen, diesen Fanatikern des Gesekes, verbündet; auf ihn berufen sie sich. Durch diesen Bund aber vermögen jene Pharifaer einen solchen Terrorismus auszuüben, daß, wo sie erscheinen, Betrus heuchelt, die Audenchristen heucheln und selbst der Seiden-

apostel Barnabas fortgerissen wird von ihrer Heuchelei. Nach der Meinung des Paulus waren also nicht nur Bar= nabas, sondern auch Petrus innerlich mit ihm selbst einer Meinung, nur Furcht vor den Pharisäern in der Gemeinde hielt sie ab. ihrer überzeugung Ausdruck zu geben. Daß die Jünger, verglichen mit der Zeit, da Jesus in ihrer Mitte weilte, in eine unfreie Gesetzlichkeit zurückgefallen waren, ist klar, aber möglich wäre es anderseits doch auch, daß Paulus im Verlauf seiner Missionstätigkeit seinerseits über die Linie hinausgeschritten wäre, die er anfänglich eingehalten hatte. Es ist doch auffällig, daß die Jeru= salemiten erst jett Anstoß an seiner Wirksamkeit nehmen, über der sie vordem Gott gepriesen hatten. Die Gegner in Galatien werfen ihm vor, daß er mancherorten selbst die Beschneidung predige und Paulus erwidert darauf nicht, das sei eine Lüge, sondern er sagt, wenn er das noch tue, sei ja der Streit gegenstandslos (Gal. 5, 11). Nicht, daß er niemals die Beschneidung gepredigt habe, wendet er ein, sondern nur, daß er es jest nicht mehr tue, aber er will niemanden abhalten, ihn auch jett noch für einen Apostel der Beschneidung zu halten. Daß er in seinem langen Missionsleben bald den Juden ein Jude, bald den Griechen ein Grieche gewesen, wissen wir von Paulus selbst und auch die Apostelgeschichte meint Andeutungen darüber geben zu müssen, in welchen Fällen Baulus allerdings seine Jünger beschnitten habe. Dann nämlich, wenn sie aus einer gemischten Che stammten, wie z. B. Timotheus, deffen Bater ein Hellene, deffen Mutter eine Jüdin war. "Diesen beschnitt Paulus um der Juden willen," heißt es act. 16, 3. Danach hätte Paulus eine Zeit gehabt, in der er selbst die Beschneidung predigte. Das "noch immer" (5, 11) als Gegensatz zur pharisäischen Periode des unbekehrten Saulus zu deuten, geht nicht an, denn daß er als Pharisäer vor seiner Bekehrung für das jüdische Gesetz warb, werden ihm die Judenchristen nicht vorgeworfen haben. Was er als Apostel Christi getan hat, steht hier in Frage, nicht was er als Pharisäer tat. Rur das kann gemeint sein, daß er auch jetzt noch an einem Orte seinen Neubekehrten das Gesetz auferlege, an einem andern Freiheit predige von demselben Gesetz. Und vielleicht hat er sutzessiv wirklich beides getan. Anfangs folgte er der Praxis der Jerusalemiten, später gab er ste auf. Wenn Baulus den Galatern gegenüber den Standpunkt vertritt, ihr Halten der Neumonde, der Feste, der Speisegebote, der Reinheitsporschriften sei genau so ein Dienst der Elemente, ein Naturdienst, wie ihr früheres Heidentum, ihr früherer Lunus= und Enbeledienst, so be= weist das einen grandiosen geistigen Fortschritt. Rein Reformator hat einen solchen Befreiungsprozeß durch= gemacht wie dieser Apostel, der aus den Banden des enasten Judentums sich zu solcher Höhe emporgearbeitet hat, von der aus ihm Judentum und Heidentum mit ihren Lituraien. Waschungen, Beschneidung und ihrer Reinheitsanast beide als das erscheinen, was sie sind: als Naturreligionen. Der heilige Brauch, in dem er aufgewachsen, ist ihm jett, so aut wie das Heidentum, ein Dienst der Elemente. Nur ein Genius und übermensch konnte einen solchen Befreiungsprozeß erleben, zu dem fein Betrus, kein Jakobus und kein Johannes gelangt ist. Es ist der größte Fortschritt, den ein Mensch je gemacht hat. Aber das ist doch fraglich, ob diese Freiheit ihm mit einem Schlage, über Nacht, gekommen ift? Bielleicht fam Paulus, wie später Luther, nur allmählich zu dieser vollen Freiheit. Die Gegner werfen es ihm vor, daß er auch als Chrift noch die Beschneidung gepredigt habe, die Apostelaeschichte erzählt es als Ausnahme; er selbst leugnet es nicht absolut, nicht mit klaren Worten. Unmöglich wäre danach doch nicht, daß Paulus in der ersten Zeit seines Wirkens sich der Praxis der anderen Lehrer ans geschlossen hätte und erst im Verlauf der weiteren Ent= wicklung ihm Klarheit darüber tam, daß auch das uralte Bundeszeichen nur Naturdienst sei, und daß es zu fallen

habe wie jedes andere Ritualgesetz, weil die Gerechtigkeit nur auf dem Opfertod des Messias beruht und Gott auf nichts anderes Wert legt als auf den Glauben. Dann, wenn Paulus selbst seine Praxis änderte, erklärt sich der ganze Verlauf um so leichter. Sobald er diesen fühnen Schritt tat, der den definitiven Bruch mit dem Judentum enthielt, hörten die Gemeinden Judaas auf, Gott über ihm zu preisen, alsbald fiel Johannes Markus von ihm ab, und Barnabas, der anfangs zugestimmt hatte, schlug sich schließlich auch wieder auf die Seite seiner früheren Freunde, mit denen er bis zu der galatischen Mission einig gegangen war und mit denen er nicht über diese Neuerungen des Paulus sich verfeinden wollte. So geriet Paulus in die Vereinsamung, der geniale Menschen immer verfallen, bis sie alle Altersgenossen und Dreinreder abgeschüttelt haben, um sie durch willige Schüler und be= geisterte Jünger zu ersetzen. Sein Weg war ein neuer, unerhörter, ein Weg, den die im Judentum grau gewor= denen Jerusalemiten nicht gehen konnten und gehen wollten, nur wer zugleich ein Schüler seiner Theologie wurde, konnte fortan Genosse seiner Praxis sein und mit ihm zusammen arbeiten. Dann also war es Paulus selbst, der den Bruch veranlaßt hatte und jener Eifergeist, der den Semiten angestammt ist, und dem Paulus in seiner zelo= tischen Periode selbst gehuldigt hatte, tritt ihm von da an feindlich gegenüber. Es ist die Tragödie seines Lebens, daß er in seinen Gegnern seine eigenen früheren Grund= sätze zu bekämpsen hat. Forthin begegnet er auf allen seinen Wegen solchen fanatischen Sauls, die mit Schnauben und Drohen über dem Gesetze wachen, wie er einst selbst es getan hatte. Das ist sein Gericht, daß er sich den Rest seines Lebens herumschlagen muß mit den Affen seiner eigenen Vergangenheit und sie gegen ihn wüten, wie er einst gegen Stephanus und die Hellenisten gewütet hatte.

Der Ausbruch des Beschneidungsstreits fällt in die Zeit nach der galatischen und vor den Beginn der mazedonisch=

ariechischen Wirksamkeit des Baulus. Mit der Gründung ber galatischen Gemeinden war die Frage nach der Stel-Iung der heidnischen Gläubigen zum jüdischen Geset dringend geworden, denn hier war nun eine ganze Reihe von Ge= meinschaften, in denen die Unbeschnittenen die Majorität bildeten. Das jüdische Geseth war das Produkt eines ihnen fremden und im Grunde verhaften Volkstums; was sollten sie damit? Das Evangelium wollten sie, das für alle Völker war, nicht das Gesetz, das die Juden anging. Frage: Wie stehen diese heidnischen Proselnten, diese hellenischen Christen zum judischen Gesetz, sollte nun ent= schieden werden in dem ungünstigen Moment, als in Jerusalem die Christen dem fanatisch erregten Judentum gegenüber änastlicher waren als je. Die Profuratorstelle im heiligen Lande bekleidete in dieser Zeit Antonius Felix, ein Günstling des Claudius, der das Judentum durch seine Quälereien reif machte für die Revolution. Die heilige Stadt selbst beherrschten nach dem Zeugnisse des Josephus die Reloten, die für das Geset eiferten, die Sicarier, die die Keidenfreunde mit ihren Dolchen im Festgedränge heimsuchten und selbst des Hohenpriesters nicht schonten, und die Propheten, die dem Bolke die "Zeichen der Befreiung", d. h. die Nähe des Messias ankündigten und dem Volke saaten: "Er ist in der Wüste oder er ist bei der Schatzkammer." Beide, Zeloten und Propheten, verbanden sich dann, berichtet Josephus, "und brachten viele zum Abfall und ermunterten sie zur Freiheit, indem sie denjenigen, welche der römischen Herrschaft gehorchten, mit dem Tode drohten und sagten, daß die, welche freiwillig die Knecht= schaft wählten, mit Gewalt daran gehindert werden müßten". Es sind dieselben Fanatiker, von deren Messern auch Baulus bei seinem letten Aufenthalte in Jerusalem bedroht ist. Bedenkt man, daß auch die Christen auf diese Zeichen der Befreiung, auf das Blasen der letten Vosaune, auf die Wiederkunft ihres Menschensohns auf den Wolken des Himmels warteten, so ist begreiflich, daß manche religiös

gestimmten Pharifäer, sich der Gemeinde anschlossen, wohin sie nach Pauli Meinung nicht gehörten. Befand sich doch ein Zelot sogar im Kreise der Zwölfe. Bei dem Taumel, der die ganze Nation ergriffen hatte, war der Glaube an die nahe Katastrophe wichtiger als jeder dogmatische Begensat. Solche "Nebenhereingeschlichene", die Patrioten sein mochten, die aber Paulus gar nicht als Bekenner des Evangeliums gelten läßt, kamen nun auch nach Syrien und Kleinasien und warfen den ganzen Lärm der Gesetzes= agitation in die Gemeinden des Paulus, die bis dahin friedlich die Früchte des Geistes gebracht hatten. Sie kommen als echte Pharisäer nur dazu, um die Freiheit auszuspähen, die die Gemeinden Pauli sich herausnehmen. Seit sie da sind, ist Zanken und Beißen das tägliche Brot der Gemeinde. Richt die Verkündigung des Evangeliums sondern die Einschärfung des Gesetzes erscheint ihnen als die Hauptsache. Inzwischen war auch der von der Mission des Paulus und Barnabas entwichene Johannes Markus nach Jerusalem zurückgekehrt und man konnte nun ge= nauere Nachrichten von Paulus erhalten, von dem die Balästinenser bis dahin nur vom Hörensagen wußten: "Der uns ehemals verfolgte, der predigt jetzt den Glauben, den er weiland zerstörte." So erscheinen in der Maske von chriftlichen Brüdern Boten aus Jerusalem in den Ge= meinden des Paulus, um die Freiheit, die diese vom Ge= setze haben, auszuspüren und sie dem Gesetze zu ver= knechten. Zugleich stellten sie dem auf eigene Hand missionierenden Paulus die Autorität der Geltenden, der Säulen, der zwölf Apostel gegenüber. Der Apostel aus Offenbarung ist in ihren Augen überhaupt kein Apostel, denn das konnte jeder sagen, Christus sei ihm erschienen. Sie prüften die, "die sich Apostel nennen und sind es nicht und haben sie als Lügner erfunden". Die Umtriebe dieser "nebenhereingeschlichenen falschen Brüder" hatten solchen Erfolg, daß Paulus eine Vernichtung seiner ganzen Wirksamteit fürchten mußte. Die Lage muß für ihn so ernst

und peinlich geworden sein, daß er erst durch eine Bision. durch eine neue Gottesoffenbarung, seine alte Zuversicht und das innere Gleichgewicht wiederfand. Als er einst por Damaskus nicht mehr aus wußte und nicht mehr ein vor den Konsequenzen seiner Vergangenheit und der immer flarer ihn bedrängenden Ahnung, er habe unrecht; als er wüten sollte für das, woran er selbst nicht mehr alaubte. als er von dem Widerspruch sittlicher Forderungen völlig in die Enge getrieben war, da war in ihm in einer Bision die Wahrheit zum Durchbruch gekommen, hatte ihm den Weg frei gemacht und ihm gesagt, was er tun solle<sup>1</sup>). So zeigte ihm auch jett eine Apokalnpse, eine Gottesoffen= barung, den Ausweg aus der gleich schmerzlichen Alter= native, entweder sein Evangelium zu verleugnen oder eine andere Kirche neben die der Zwölfe zu stellen. Die innere Stimme gebietet ihm, hinaufzuziehen nach Jerusalem, dem ehemaligen Schauplat seiner Christenverfolgungen und denen, die für Säulen der Kirche gelten, das Evangelium vorzulegen, das er unter den Heiden predige, ob er etwa veraeblich laufe oder gelaufen sei? Handelte es sich doch um nichts Geringeres als um die Frage, ob das Christen= tum eine formalistische, rituelle Religion, eine Religion der Waschungen, Reinigungen und Speisegesetze werden solle wie die heidnische und jüdische Religion und später der Islam oder ob der Gedanke Jesu aufrecht bleiben werde, daß Gott vom Menschen nichts begehre als sein Herz und daß das Reich Gottes nicht in Fasten oder Essen oder Waschungen bestehe, oder Halten von Tagen, sondern in einer heiligen Verfassung der Gemüter. Darum wollte Baulus wissen, ob er für Moses und sein Gesetz oder für den Messias und sein Reich die Heiden gewonnen habe? Die Offenbarung aber, die ihm geworden, machte ihn so fühn, daß er außer dem Leviten Joses, genannt Barnabas, der den Jerusalemiten als ihr Wohltäter aus der Zeit

<sup>1)</sup> Bal. Holsten, Das Evangelium des P. u. P. S. 362 f.

der Einführung der Gütergemeinschaft rühmlich bekannt war, den Griechen Titus mitnahm, einen Unbeschnittenen. So wanderten der ehemalige Rabbi, der ehemalige Levit und der reisende Grieche, ein seltsames Rleeblatt, Jerusalem au, um sich mit den Häuptern der galiläischen Kolonie zu perständigen. Wo der erste Zusammenstoß über die Gesetzesfreiheit der Heidenchriften, der aktuelle Konflikt, den auch Paulus voraussett, stattgefunden hatte, saat der Galaterbrief nicht. Da aber Petrus sofort nach getretener Verständigung in Antiochien erscheint, wird die Voraussetzung der Apostelgeschichte richtig sein, daß der Kampf dort ausgebrochen war. Antiochien lag auf der Grenze der beiderseitigen Arbeitsgebiete und da der Verfasser der Apostelgeschichte auch anderwärts über die Reisen Pauli gut unterrichtet ist, liegt keinerlei Grund vor, diese Angabe zu bemängeln. Die Zusammenkunft in Jerusalem hat der Geschichtsschreiber freilich in die höhere Potenz einer offiziellen Gesandtschaft der sprischen Kirche an das Apostelkolleg zu Jerusalem erhoben, so daß die Kirche Antiochiens offiziell angeordnet hätte, "daß Paulus und Barnabas und etliche andere aus ihnen hinaufzögen nach Jerusalem zu den Aposteln und Altesten, um dieser Frage willen". Von einem solchen offiziellen Auftrag sagt Baulus nichts, und wir haben kein Recht, nach einem um zwei Generationen jüngeren Bericht den seinen zu korrigieren, so wenig wir Originalbriefe von Mirabeau und Napoleon nach Webers Weltgeschichte verbessern werden. sagt aber auf das bestimmteste, er sei hinaufgezogen aus dem persönlichsten Antrieb, infolge einer Offenbarung, nicht zur Bestellung eines Gemeindeauftrags. Daß die Apostel= geschichte selbständige Quellen über die Borgänge in Jerusalem benutt habe, ist unerweislich, aber was könnte sie auch für bessere Quellen haben als die Erzählung Bauli. der der Hauptbeteiligte war. Die Prüfung ihrer Dar= stellung führt überall darauf, daß sie nur die Nachrichten des Galaterbriefs erweiterte. Ihre Exegese des Galater=

briefs ist aber, wie Weizsäcker erwiesen hat, richtiger als dieienige anderer Kritiker, die die Differenz beider Berichte möglichst zu steigern bemüht sind. So ist es durchaus nicht an dem, daß Baulus nur von Privatverhandlungen mit den Avostelhäuptern rede und nur die Avostelgeschichte auch von öffentlichen Synodalverhandlungen wisse. Wenn Apostelgeschichte eine deutliche Unterscheidung macht zwischen öffentlichen Gemeinde- und gesonderten Kommissions= verhandlungen, so ist das auch der Sinn des erregten und darum teilweise schwer verständlichen Berichts des Baulus. Die öffentlichen Gemeindeverhandlungen haben die Worte Gal. 2, 2 im Auge: "Ich legte ihnen das Evangelium vor, das ich unter den Heiden predige." Mit diesen "ihnen" meint Baulus die Christen Jerusalems überhaupt. Auch wird man am besten an einen öffentlichen Ausammen= stoß denken, wenn Paulus meldet: "Es wurde aber auch Titus, der mit mir war, obwohl er ein Hellene ist, nicht gezwungen, sich beschneiden zu lassen, nämlich wegen der eingeschlichenen falschen Brüder, welche neben herein= gekommen sind, um unsere Freiheit auszuspähen, die wir in dem Messias Jesus haben, damit sie uns zu Knechten machen möchten, welchen wir auch nicht einen Augenblick in Unterwürfigkeit wichen, damit die Wahrheit des Evangeliums bei euch verbliebe." Einen solchen Zwang konnte nur die Gesamtgemeinde ausüben, nicht die drei Säulen= apostel. Ebenso hat die denkwürdige Szene, bei der der Apostel Angesicht in Angesicht mit den Pharisäern den Fuß nicht einen Roll breit zurückzieht, ohne Zweifel, wie die Apostelgeschichte die Worte Pauli auslegt, vor der Bemeindeversammlung gespielt. Die Art, wie Paulus von diesem Zusammenstoße redet, läßt keineswegs an private Auseinandersetzungen in einer geheimen Zusammenkunft mit den drei Säulen denken. Er zog den Fuß nicht zurück vor dem Verlangen der Nebeneingeschlichenen. Die Neben= eingeschlichenen zählen aber nicht zu den Aposteln; es handelt sich also um einen weiteren Kreis, und wenn es

sich der Apostel zum Ruhme anrechnet, ihnen widerstanden zu haben, so gehörte Mut dazu, ihrem Verlangen die Stirne zu bieten. So haben wir an stürmische Szenen in poller Gemeindeversammlung zu denken. "Hinaus mit Titus!" werden die Pharisäer gerufen haben, "hingus mit dem Griechen, hinaus mit dem Unbeschnittenen!" Diesem Sturme wich Baulus auch nicht einen Augenblick in Untertänigkeit. Menn Baulus aber der Forderung der Pharifäer. der Grieche musse erst durch Beschneidung ein Jude werden, um ein Christ sein zu dürfen, widerstand, so war es, weil ihm die Konsequenz für alle Gemeinden, die er gestiftet hatte, vor Augen stand. "Ich weigerte die Unterwerfung," schreibt er den Gemeinden Galatiens, "damit die Wahrheit des Evangeliums bei euch verbleibe." Aus dieser Anrede an die Galater folgt, daß es die Leser des Galaterbriefes sind, um die der Streit sich drehte. Dann aber sind diese Galater die Bekehrten der sogenannten ersten Missionsreise, also im Guden der Proving Galatien zu suchen. Den Hauptnachdruck legt Paulus allerdings nicht auf diese leiden= schaftlichen öffentlichen Diskussionen, sondern auf die privaten Verhandlungen mit den Angesehenen, die dafür gelten Säulen der Kirche zu sein und als solche bezeichnet er neben dem Vorsteher und Herrenbruder Jakobus nur noch Kephas und Johannes, denn der Zebedäide Jakobus war im Jahre 44 von Herodes Agrippa getötet worden. Es entspricht aber der Tendeng der Apostelgeschichte, einen solchen irenischen Versuch der streitenden Führer zu einem offiziellen Vertrag der jerusalemitischen und sprischen Kirche. ja der Hebräer und Kellenisten überhaupt aufzubauschen. denn sie möchte in einem solchen offiziellen Friedensschlusse das Andenken an den alten Streit bearaben. So kommt es, daß sie die Kommission der drei Säulen namhaft ver= stärkt und alle Apostel und die angeblichen Presbyter von Jerusalem zu derselben beigieht. Im zweiten Jahrhundert sah man eben alle diese Vorgänge durch den Nebel der Vergangenheit in einer magischen Vergrößerung. Auch daß in der Apostelgeschichte Vetrus es ist, der die Befreiung der Juden vom Gesetze verlangt, widerspricht dem, was die paulinischen Briefe von Kephas und den Betrischen aussagen. Petrus verlangt hier einfach, daß den Keiden= christen das Gesetzesioch abgenommen werde, er redet wie ein Bauliner. Es ist das eine Darstellung, die weit über die Toleranz hinausaeht, die auch Gal. 2 von Betrus berichtet. Es mag sein, daß der Verfasser die alten Begen= fätze nicht mehr in ihrer vollen Schärfe in Erinnerung hatte, zum Teil will der Geschichtsschreiber doch auch absichtlich den Gegensatz verschleiern. So redet Petrus hier für die Freiheit aanz wie Paulus. Jakobus aber ver= mittelt zwischen Vetrus, der einfach das Geset als eine unerträgliche Last bezeichnet, und den Pharisäern, die die Beschneidung und das ganze Geset aufrecht erhalten wollen. Der weise Bischof von Jerusalem empfiehlt, die Heiden= christen auf diejenigen Proselntengebote zu verpflichten, die von alters her in der Diaspora üblich sind. "Denn Moses hat von alten Zeiten in jeder Stadt, die ihn verfündigen." Nach Anglogie der Proselntengesette der Syn= agoge, die auf 3. Mos. 17 beruhen, soll also, nach Dar= stellung der Apostelgeschichte, folgender apostolischer Kanon zum Beschluß der Synode erhoben worden sein: "Es gefiel dem Seiligen Geiste und uns, euch keine Beschwerung weiter aufzulegen, außer diesen notwendigen Stücken: daß ihr euch enthaltet von Götenopfer und Blut und Ersticktem und Hurerei. Wenn ihr euch davor hütet, werdet ihr wohl tun. Lebt wohl!" Dieser apostolische Kanon sest gleich voll ein wie eine Bulle. "Es gefiel dem Heiligen Geiste und uns." Durch diesen Kurialstil schon verrät sich dieses Dekret als ein Produkt der Kirche des zweiten Jahrhunderts. Der Geschichtsschreiber trägt ferner die Form der Synodalverhandlungen in eine Zeit zurück, die von Synoden noch gar nichts wußte und nichts wissen konnte. Insbesonders hat er Petrus und Jakobus zu Bertretern von Grundsähen gemacht, von denen man

zwar im zweiten Jahrhundert wünschte, die Apostel möchten sie gehabt haben, die sie aber nach dem Zeugnis des Paulus im Gegenteil bekämpften. Hätte Petrus das jüdische Gesetz als eine Last bezeichnet, das man den Keiden nicht aufjochen dürfe, so würden die Anhänger des Gesetzes in Korinth sich nicht nach Betrus nennen. Wäre Jakobus mit der Einhaltung der noachischen Ge= setze zufrieden gewesen, so hätten nicht bald darauf in Antiochien etliche von Jakobus Petrum zwingen können, die Tischgemeinschaft mit den Heidenchriften aufzuheben und sich zum jüdischen Leben zurückzuwenden. Aber auch Paulus kann die Dogmata oder Kanones, die die Apostel= geschichte proklamiert, nicht gutgeheißen haben, denn er konnte nach seiner Überzeugung nicht zugeben, daß die Rugehörigkeit zu Christus irgend etwas anderes verlange als den Glauben an Christi Werk und Person und konnte seine Gläubigen so wenig auf einen Teil des Gesethes verpflichten wie auf das Ganze. Auch die Gebote Noahs waren ein Teil des Naturdienstes der alten Zeit, ein Dienst der Elemente, den er verwarf. Für Paulus wird der Mensch durch äußere Leistungen überhaupt nicht gerecht, das Mehr oder Weniger kommt dabei nicht in Betracht. Nicht, weil er vor der Last zurückscheute, wollte seine energische Natur von dem Gesetze nichts wissen, sondern weil es eine Entwertung des Versöhnungstodes des Messias war, wenn der Mensch seine Rechtfertigung in irgendwelchen äußeren Abungen luchte, statt in dem Blute Christi. Dieser Gesichtspunkt sprach aber ebenso gegen die Proselntengesetze, wie gegen den gesamten Priesterkodex. Dazu ist ein solches Abkommen auch nirgend nachzuweisen. Als bald darauf in Galatien und nachmals in Korinth Streitigkeiten ausbrechen über die Geltung des Gesetzes, beruft sich weder der eine noch der andere Teil auf diese angeblich so feierlich proklamierten Dogmata, die nach der Apostelgeschichte doch Baulus und Silas selbst sollen in Kleinasien ausgebreitet haben. Die

Apostelgeschichte hat hier sichtlich Formen des späteren Snnodalwesens übertragen auf eine Zeit, die von Synoden und snnodalen Rundschreiben und Dekreten nichts wußte. Wäre ein solches Abkommen vereinbart worden, so konnte Paulus Gal, 2, 6 und 10 unmöglich die Galater persichern die Häupter in Jerusalem hätten ihm nichts auferleat als eine Kollette für ihre Armen. Er hätte die Galater ein= fach belogen, wenn er ihnen dieses Hauptergebnis der Verhandlungen unterschlug. Hätten diese Dogmata existiert. die den Heidenchristen nichts auferleaten als die Vermeidung von Unzucht, Blutgenuß und Göhenopfer, so hätten die Judenchristen in Galatien von den Heidenchristen nicht die Beschneidung und das Halten der Speisegesetze und jüdischen Feste verlangen können, und Paulus hätte sie im Galater= brief auf das Abkommen von Jerusalem verweisen müssen. Ebenso hätte er den Korinthern gegenüber nicht sagen können, sie sollten Gökenopferfleisch lieber nicht essen, wenn sie sähen, ein Bruder nehme daran Anstoß, sondern er hätte sagen mussen, sie sollten es überhaupt nicht essen, da man sich in Jerusalem dazu verpflichtet habe. Paulus konnte aber nach seiner Theologie, laut deren das Gesetz für den Wiedergeborenen überhaupt keine Bedeutung mehr hat, nicht wohl einen Vertrag eingehen, der die Zugehörig= feit zur driftlichen Gemeinde nach solchen fleischlichen Bestimmungen bemaß, so daß man die Seligkeit verscherzt durch gewisse Speisen. Das Mehr oder Weniger vom Gesetz war für ihn nicht entscheidend, sondern die Vorstellung von der Rechtfertigung. Wer die Rechtfertigung in den noachischen Geboten suchte, ist in seinen Augen ebenso auf einem Irrweg wie der, der sie im ganzen Geseke sucht und verleugnet Christum, der allein durch sein Blut den Menschen gerecht macht. In betreff der Resultate iener Verhandlungen wissen wir also nur, was Baulus uns mitteilt. "Von den Angesehenen," so schreibt er in kaum verhehltem Unmut, "was sie einmal gewesen sein mögen, das geht mich nichts an, bei Gott gilt kein

Ansehen der Person, denn mir haben die Angesehenen nichts mitgeteilt; sondern im Gegenteil, da sie saben, daß mir das Evangelium an die Unbeschnittenen anvertraut ist, so wie dem Betrus an die Beschnittenen, denn der für Betrus wirksam war zum Apostelamt der Beschnittenen, der wirkte auch für mich zu dem Apostelamt der Heiden. Und da sie die mir verliehene Gnade erkannten, Jakobus und Kephas und Johannes, welche für die Säulen angesehen werden: so gaben sie mir und dem Barnabas den Handschlag der Gemeinschaft, daß wir für die Reiden, sie aber für die Beschnittenen predigten." Bon der Ber= pflichtung auf noachische Gebote oder irgendwelche sonstige Dogmata ist hier, wie man sieht, nirgends die Rede. Das aroke Zugeständnis, das der beredte und geistig überlegene Tarser den galiläischen Fischern und Zöllnern abdingt. ist nur das, daß sie auch seine Erfolge in der Heidenwelt als Werk des Messias anerkennen. So mag er fortfahren, den Heiden den erschienenen Messias zu verkündigen, sie selbst aber wollen weder der Beiden Städte noch der Samariter Straßen betreten, denn sie sind nicht gesandt, denn zu den verlorenen Schafen vom Hause Israel. In Gemäßheit dieses Abkommens sehen wir Paulus alsbald nach den fernen Synagogen von Philippi, Thessalonich und Korinth sich wenden, wenn aber die Jerusalemiten ihrer= seits ihm in seine dortigen Gemeindegründungen herein= reden, hält er sich für berechtigt, ihnen vorzuwerfen, daß sie in das fremde Bereich sich hinüberstrecken, in seine Arbeit sich eindrängen oder wie er 2. Kor. 10, 15 f. sagt, des Fremden sich rühmen. Die Verkündigungskreise sollten also fortan geschieden sein, weil keine Einheit des Lebens erreicht war. Un die Stelle der Einheit der rituellen Lebenspraxis sollte die Einheit der werktätigen Liebe treten. Paulus versprach der Not der Armen von Jerusalem, die infolge der Gütergemeinschaft und namentlich seit den Hungerjahren des Claudius zum Himmel schrie, nach Kräften beizuspringen. Das ist der Ursprung der Kollekte,

der "Dienstleistung für die Beiligen", die dem Apostel bann in Griechenland so viele Verdrieflichkeiten und mehrfache giftige Mißdeutung seiner Missionstätiakeit zuzog. Die Jerusalemiten verlangten nämlich, die heidnischen Gemeinden des Baulus sollten ihre Augehörigkeit zu der Muttergemeinde, ähnlich wie die Broselnten der Spnagoge, durch Geldsendungen nach Jerusalem betätigen. Das war. nach Bauli Versicherung, die einzige Verpflichtung, die er übernahm. "Und eben dieses," sagt er, "bin ich auch eifrig gewesen zu tun." Seine Briefe bezeugen es. Insbesondere auf Titus, der dem Versprechen assistiert hatte. fiel die Last dieses immerhin miklichen Geschäftes. Betrus seinerseits fand sich durch sein Abkommen mit Vaulus und Barnabas gebunden. Gemäß dem Handschlag der Ge= meinschaft, den er gegeben hatte, erschien er selbst in der gemischten Gemeinde Antiochiens und erkannte sie damit als eine Genossenschaft des Messias und die Heidenchriften als vollberechtigte Brüder an. Allein nunmehr wurde eine andere Frage brennend, die man zu Jerusalem bei= seite gelassen hatte. Die Jerusalemiten hatten vorerst davon Umgang genommen, die gläubigen Heiden unter das Gesett zu beugen: nur für die Judenchristen setzten sie die unveränderte Geltung des Gesetzes voraus. Aber eben dieses Gesetz untersagte dem Juden, zu Tisch zu liegen mit den Unbeschnittenen. Wenn die Judenchriften Antiochiens den heidnischen Brüdern ihre Freiheit ließen, so mußten sie sich auch von ihnen zurückziehen, um der eigenen Reinheit nicht verluftig zu gehen. Andernfalls brachen auch ste das Gesetz und das letzte Ende eines solchen gemischten Gemeindelebens mußte sein, daß auch die Judenchriften sich emanzipierten. Nichts anderes war auch Bauli Meinung, als daß der Jude in Christo eine neue Kreatur geworden und dem Gesetze abgestorben sei. Der nach dem himmlischen Adam Wiedergeborene hat nichts zu tun mit dem Gesetze des alten Adam. Zunächst schien sich freilich das Ausammenleben durchaus friedlich

zu gestalten, "denn ehe etliche von Jakobus kamen, aß Betrus mit den Heiden zusammen". Er lebte heidnisch und nicht jüdisch. Er tat damit nur, was er auch zu Lebzeiten seines Meisters oft getan hatte, wenn Jesus mit Zöllnern und Sündern zu Tische lag. "Als aber etliche von Jakobus kamen, entzog er sich und sonderte sich ab aus Furcht vor den Beschnittenen. Und es heuchelten mit ihm auch die übrigen Juden, so daß auch Barnabas fortgerissen wurde von ihrer Heuchelei." Sie selbst wollten nun wieder die Reinen sein, die sich absondern von den Unreinen, die Peruschim, die Pharisäer. Betrus aber zeigte sich auch bei diesem Streite als der, als welchen ihn die Evangelien zeichnen. Er hatte wieder einmal bekannt, um alsbald zu verleugnen. Er hatte sich hinaus= gewagt in ein ihm fremdes Element und plöglich den Mut verloren: "Herr, ich versinke!" Wiederum schwor er, wie im Hofe des Hohenpriesters: "Ich kenne diesen Menschen nicht!" Sein eigener Rückzug stellte ihn so als armen Sünder hin. "Er war gerichtet" (Gal. 2, 11). Paulus, ber den üblen Eindruck dieses Abfalls auf die Beiden= chriften fürchtete, ist entrustet über diesen ungeraden Wandel, über dieses Hinken auf beiden Seiten. Die Sache zwingt ihn gegen den Felsen, das Apostelhaupt, die Säule Jerusalems, ernstlich aufzutreten, und zwar vor allem öffentlich. So tam ju ber erften stürmischen Szene mit den Pharisäern in Jerusalem eine zweite in Antiochien, die sich bramatisch zu einem Angriff des Heidenapostels auf den Judenapostel zuspitzt, bei dem der schriftgelehrte und rabbinisch gebildete Paulus dem schlichten Fischer von Rapernaum mit volltommen schulgerechten Rettenschlüssen und Syllogismen zusett. Aus dieser benkwürdigen Ber= handlung in der Gemeindeversammlung Antiochiens er= sahren wir, wie unmöglich es für Paulus war, seine Gläubigen auf irgendwelche Menschensatung zu verpflichten, auch wenn sie so mild gewesen wäre wie die noachischen Gebote, weil für ihn die Zugehörigkeit zur Gemeinschaft

Christi nur von dem Glauben an den Messias abhänat und von nichts anderem. Für diesen Standpunkt Pauli ist die kleine Rede, die Gal. 2 aus den Verhandlungen zu Antiochien mitteilt, durchaus entscheidend. Runächst hält Baulus (2, 15) dem Felsenapostel entgegen, daß auch Betrus zugebe, daß kein Fleisch gerecht werde durch das Gesek, sonst wurde Vetrus ja nicht im Glauben an den Messias die Gerechtigkeit suchen. Also ist der Jude trot seines Gesetzes der Sünde verkauft, wie der Sünder aus den Heiden. Hätte das Gesetz uns gerecht machen können, so war der Messias unnötig und Golgatha war eine Luxustat. Wer sich zum Gesetze zurückwendet, vereitelt darum die Gnade Gottes im Sühntode des Messias. Dagegen der Gläubige, der eins geworden ist mit Christus. ist dem Fleische abgestorben. "Ich lebe, doch aber nicht ich, sondern Christus lebet in mir. Was ich nach dem Fleische lebe, lebe ich im Blauben an den Sohn Gottes, der mich geliebt hat und sich selbst für mich dahingegeben." Ist aber das Fleisch getötet im Tode Christi, so braucht es keines gesetzlichen Zwangs und lebt Christus in mir. dann braucht es keiner geschriebenen Norm, denn Christus allein ist es, der in mir denkt, will und handelt, wir sind nur Glieder an seinem Leibe. Nicht durch peinliche Erfüllung des Gesetzes erlangen wir diesen Gnadenstand, sondern indem wir uns in gläubigem Vertrauen zusammenschließen mit Aber neben dieser apologetischen Wendung Christus. nimmt Paulus in jener denkwürdigen Rede noch eine polemische gegen das Judenchristentum, dessen Rückfall in das Gesetz er in seiner ganzen Prinziplosigkeit aufdeckt. Die Judenchriften wenden ihm ein, wenn der Messias das Geset abschaffte, dann wäre er ja ein Förderer der Sünde, er verführte uns Gottes Gebot zu brechen. Paulus erwidert: "Wenn ihr trot des Erlösungstodes das Gesetz wieder herstellt, so ist ja Christus umsonst gestorben, die Bnade macht ihr zunichte." Also Argernis gegen Argernis! Die einen rufen: "Du machst den Messias zum Diener

der Günde," der andere erwidert: "Ihr macht aus Christi Opfertod eine mußige Luxustat 1)." So groß war der Abstand beider Richtungen bereits geworden! Freilich, wie ihr es treibt, ruft Paulus den Judenchriften zu, wird der Messias zum Gündendiener. — "Wenn ich das Gesetz, das ich zerbrochen habe, wieder baue, dann freilich stelle ich mich als übertreter hin." So hat Betrus mit einem peccavi sich dem Gesetze unterworfen, und stand da wie ein Verurteilter, aber wer wie Paulus das Gesetz für unverbindlich hält, der ist außerhalb des Gesetzes nicht im Bereich der Sunde, sondern im Reich der Gnade, eins geworden mit dem Messias. Eine Bermittlung, wie sie sich später der Verfasser der Apostelgeschichte dachte, war hier nicht möglich. denn Baulus marktet nicht über ein Mehr oder Weniger des Gesethes. Ob man den Bentateuch oder den Dekalog oder nur die noachischen Gebote zur Bedingung der Zugehörigkeit zu Christus machen wollte. war ihm gleich. Für ihn kommt es allein darauf an, ob einer eine neue Kreatur geworden ist in der Wiedergeburt nach dem Bilde des himmlischen Adam, dann ift er vom Besetze frei, von dem ganzen wie von dem halben. Ber= zichten die Gläubigen auf ihre Freiheit, um jüdischen Gewissen kein Argernis zu geben, so sind das immer nur Rücksichten der Liebe gegen die Schwachen, freiwillige Konzessionen an die Strupel gesetzesängstlicher Brüder, niemals aber religiöse Pflichten, denn die Zugehörigkeit zum Reiche des Messias beruht allein auf dem Glauben. Es waren mithin die gang konkreten Gedanken seiner Theologie, die Baulus dem Betrus entaegenhielt. Gerade darum aber, weil dieser Grundsak einem durchaus individuellen Glaubensstandpunkt entsprach, konnte er nicht der der Gesamtheit werden. Rur Schüler, die auch sein System annahmen, konnten forthin mit Baulus zusammenwirken. Aus diesem Gegensate erklärt es sich schon an

<sup>1)</sup> Bgl. Holsten, a. a. D.

und für sich, und nicht aus dem zufälligen Streite über weitere Beteiligung des bei der letten Wanderung abgefallenen Johannes Markus an den Missionsreisen, daß Paulus und Barnabas sich schieden. Die dreie konnten gar nicht mehr gemeinsam missionieren, da sie in der Lehre nicht mehr einig waren und entgegengesetzte Gemeindesitten einführten. Eine Reihe neuer Missions= gehilfen taucht im Gefolge des Paulus auf und seine Tätigkeit nimmt einen neuen Aufschwung. Daß aber das Judenchriftentum seit dem Zusammenstoße in Antiochien ihn als Gegner bekämpfte und keineswegs nach den Friedensversicherungen in Jerusalem ihn als Mitarbeiter gelten ließ, erfuhr Paulus, als er nach Galatien zurück= tam. Gemäß der Zusage, die Bekehrung der Juden den Zwölfen zu überlassen, selbst aber dem Dienst des Worts in der Bölkerwelt nachzugehen, zieht Paulus durch Galatien nach Mazedonien, Achaja und Asia proconsularis; überall schießen neue Gemeinschaften unter den Füßen des Freuden= boten auf; sein Evangelium bringt die Freiheit vom Geset, die den Broselnten so erwünscht ist; die Bewegung gewinnt in Mazedonien und Achaja eine Bedeutung, daß die Synagogen überall nach dem Schutze der römischen Behörden schreien, die judenchriftlichen Gegner aber flagen, daß er die Türen zu weit auftue, daß er Menschen gefällig sei, daß er nur das eine im Auge habe, seinen Haufen größer zu machen.

Am genauesten Iernen wir den ganzen Umfang dieser Parteiungen aus dem Galaterbriese kennen, da das Eindringen der Gegner auch in diese entlegenen Gemeinden, die seine eigenste Schöpfung waren, Paulus am tiessten verletzte. Für sie bestand die Religion in dem Halten des vergötterten jüdischen Gesetzes, er dagegen nannte das Halten des Salten des Sabbats, der Neumonde, der Fastenzeiten, der Speisegebote und der Reinheitsvorschriften, der Stundenzgebete und rituellen Waschungen einen Dienst der Elezmente, dem er die Heidenchristen nicht auss neue unterwersen wolle. Darum drehte sich der Streit. Die Abs

fassungszeit des Galaterbriefs fällt jedenfalls nach der Apostelbesprechung vom Jahre 53, da diese im zweiten Kapitel berichtet wird. Sie fällt aber auch nach einem zweiten Aufenthalte in Galatien, denn der Apostel unterscheidet 4, 13 zwischen einem Predigen das erstemal und einem Predigen das zweitemal. Wäre Paulus überhaupt nur einmal in Galatien gewesen, so wäre diese Un= terscheidung überflussig. Er wurde dann einfach sagen: "Ich habe euch gepredigt." Das zweitemal bezieht sich auf den Aufenthalt, den er nach dem sogenannten Apostelkonzil vom Jahre 53 in den Städten Galatiens nahm und den die Apostelgeschichte als zweite Missions= reise betrachtet, bei der aber nicht Barnabas, sondern Silas Pauli Genosse war. Erst nach diesem zweiten Aufenthalte, um wie viel später wissen wir nicht, ist der Galaterbrief geschrieben. Nach Josephus' Antiquitäten 15, 1, 2 fiel die Er= oberung Jerusalems durch Herodes in den Juli des Jahres 37, und zwar in ein Sabbatjahr. Dann war im Juli 54 wiederum Sabbatjahr und da darf man sich wohl erinnern, daß Paulus Gal. 4, 10 schreibt: "Tage beobachtet ihr, Monde, Zeiten, Jahre." Die Jahre werden nicht bloß zur rheto= rischen Bollständigkeit hinzugefügt sein, sondern Paulus schreibt, als ein Sabbatjahr bevorstand, dessen Beginn von den Galatern mit den üblichen Formen und Gebeten gefeiert wurde, möglicherweise auch kurz nachdem die Galater diese Bräuche mitgemacht hatten. Am siebenten und zehnten Tisri erlosch zum erstenmal das Feuer im jüdischen Hause, in der Mitte des Monats begann die achttägige Feier der Hütten, die ebenso an die heidnischen Sakkäen erinnerte, wie die Feier des Neumonds an die heiligen Zeiten im Tempel des Lunus. Diese Bräuche waren von den Ga-latern in jüngster Zeit geübt worden, oder sie standen vielleicht auch bevor und die Judenchristen rüsteten sich, sie zu begehen, gewiß aber hat Paulus nicht ins Blaue den Galatern das Feiern von Jahren vorgeworfen. In das Sabbatjahr oder in die Nähe desselben werden wir also

die Abfassung des Briefes zu seken haben. Baulus war auf der sogenannten ersten Missionsreise über Envern und Bamphylien nach Galatien gekommen. Sein einziger Begleiter war damals Barnabas, nachdem Johannes Markus sich zu Perge von den Gefährten getrennt hatte. um nach Jerusalem, in das Haus seiner Mutter Maria. zurückzukehren. Zwei und zwei, wie der Herr es an= geordnet, besuchten Paulus und Barnabas die Spnagogen jenseits des Taurus, um die frohe Botschaft vom er= schienenen Messias auszurichten. In einer Gemeinde verweilte Baulus länger aus einem zufälligen Grunde. Nach Gal. 4, 13 f. hatte leibliche Schwäche ihn bei den Adressaten des Galaterbriefs festgehalten. Mit dem epilep= tischen Abel, das ihn zur Erde warf und bei dem ihn ein Satansengel mit Käusten schlug, war ein zeitweises Versagen des Augenlichts verbunden. Nach der Vision von Damastus erzählt die Apostelgeschichte: "Saulus aber stand auf von der Erde, als er aber seine Augen auftat, sah er nichts. Sie nahmen ihn aber bei der Hand und führten ihn hinein nach Damaskus. Und er war drei Tage blind und af nicht und trank nicht." Die nervose Schwäche ertrug das Licht nicht, an das er erst am vierten Tage sich wieder gewöhnte. In jenes Krankenlager zu Damaskus fiel die Unterweisung durch Ananias, der ihm das Evangelium vom Erdenwallen des himmlischen Christus mitteilte, über dessen göttliche Taten seit Schöpfung der Welt Paulus aus der rabbinischen überlieferung längst Bescheid wußte. Was er damals durch Ananias gehört, erzählte er bei einem ähnlichen Krankenlager den Galatern bei seinem unfreiwilligen Aufenthalt und mit Begeisterung nahmen seine Gastfreunde und Krankenpfleger sein Evan= gelium auf. "Ich gebe euch das Zeugnis," schreibt er, "ihr hättet, wenn es möglich gewesen wäre, sogar euere Augen euch ausgerissen und mir gegeben." Mit den Augen seiner Freunde wäre ihm also geholfen gewesen. auch die epileptischen Anfälle fehlten nicht. Die Galater

haben nicht vor ihm ausgespieen, wie man vor dämonischen Kranken tat, um den Dämon von sich fern zu halten. Im Gegenteil nahmen sie ihn auf wie einen Engel Gottes. Diese Schilderung des Verhaltens eines engeren Kreises deutet nun darauf, daß Paulus zunächst an eine bestimmte Gemeinde denkt, an die er seinen Brief richtet, nicht an die Christenheit einer ganzen Proving. Er kann ja nicht in mehreren Gemeinden wegen Krankheit liegen geblieben und als Engel Gottes aufgenommen worden sein. Er kann nicht Station für Station aus Anlaß von Krankheit aepredigt haben. Wie der Apostel sich ausdrückt, denkt er an einen bestimmten Vorgang in einer bestimmten Ge-meinde. Zunächst könnte man auf Derbe raten, wo Paulus nach einer erlittenen Steinigung sich und seine Wunden pflegen ließ. Allein der Ausdruck: "körperliche Schwäche" deutet nicht auf ein Martnrium, dessen Folgen abgewartet werden mußten, sondern auf eine Krankheit, die ihn über-fallen hatte, eben jene, bei der ihn der Satansengel mit Fäusten schlug und in betreff deren er schreibt: "Seinet= wegen habe ich dreimal zum Herrn gebetet, daß er von mir wiche und er hat zu mir gesagt: Laß dir genügen an meiner Gnade, denn die Kraft wird in Schwachheit mächtig" (2. Kor. 12, 8 f.). Wunden des Märtyrers hätten auch keine Veranlassung gegeben, ihn zu verachten, was Paulus doch fürchtet. Vor solchen Wunden hätten die Galater nicht ausgespieen, sondern sie hätten sie geküßt. Statt an Derbe wird man darum besser an Antiochia ad Pisidiam denken, wo Paulus auf jener Reise zuerst ge-predigt haben soll. Wenn Paulus die eingeschlagene Route nach Norden nicht fortsetzte, sondern von Antiochien um= kehrte und den Rückweg gegen Süden antrat, kann auch das mit seiner Krankheit zusammenhängen. Das pisidische Antiochien war nicht mehr als vierzig Meilen von Perge entfernt, von wo sie ausgegangen waren 1). Die Stadt

<sup>1)</sup> Bgl. Renan, Apostel, S. 81, nach Waddingtons Angaben.

war eine Militärkolonie und unter dem Schutze des römischen Adlers hatten sich zahlreiche Juden angesiedelt, die ihre Synagoge neben die Tempel der Göttermutter und des Lunus stellten. Als bedeutendster der von Paulus besuchten Pläze wird Antiochien auch der Vorort der damals gestisteten Gemeinden gewesen sein. Dazu kommt, daß Paulus den Galaterbrief auf der Reise nach Troasschrieb. Dann wird er aber seinen Brief der nächstzgelegenen galatischen Gemeinde geschickt haben und nicht der entserntesten. Die nächstzgelegene ist aber von Troas aus Antiochia.

Wir seken also voraus, daß was an individuellen Beziehungen zwischen Schreiber und Lesern in dem Briefe sich findet, sich auf Antiochien bezieht. Bielleicht spielen sogar einige Stellen des Briefes ganz dirett auf Verhältnisse der Stadt Antiochien an. In Antiochien war das Hauptheiligtum des Lunus Attes oder Men Sabbazius, des Mondgottes. Es war der Dienst der "Elemente des Kosmos", der Gestirne, der hier im Schwana ging. Im Frühighr begann der heilige Attes=Attesruf, bei dem die Kornbanten sich entmannten zur Erinnerung an den blutigen Tod des Adonis Attes und der Dienst am Tempel wurde von diesen heiligen Eunuchen versehen. Baulus saat nun sehr bezeichnend (4, 8) von seinen Lesern nicht etwa, daß sie den falschen Göttern gedient hätten, sondern sie dienten den Dingen, die von Natur nicht göttlich sind. Sie waren unter "die Elemente der Welt" gefnechtet. Bu diesen Elementen sind die Erdgöttin Cybele, der Mondgott Lunus Sabbazius und der Frühlingsgott Attes in erster Reihe zu rechnen. Wenn die Galater auf die Beschneidung so großen Wert legen, gibt Baulus den Hetzern und Anstiftern (5, 12) den Rat, sie möchten sich doch lieber gleich verschneiden lassen. Es ist das nicht ein bedenkliches Wortspiel, sondern ein Hinweis auf die Scharen der Eunuchen, die den Tempel des Lunus zu Antiochien umlagern und durch Verschneidung Gott

wohlgefällig werden wollen, wie die Judaisten durch Beschneidung. Wenn die, die euch verwirren, ist also die Meinung, glauben, daß das Opfer euerer Vorhaut Gott wohlgefällig sei, so macht es doch lieber noch gründlicher wie die Lunuspriester euerer Stadt und macht euch zu Eunuchen. Also der Hauptort, an den der Galaterbrief sich richtet, wird Antiochien sein; doch war der Brief als Encyclica auch für die andern Gemeinden bestimmt, die ohnehin nur in Gemeinsamkeit werden gehandelt haben.

Die Apostelgeschichte läßt Baulus in Antiochien, wie überall, zuerst in der Synagoge auftreten. Die eigentliche erfolgreiche Wirksamkeit aber knüpfte sich nach dem eigenen Berichte des Apostels an jenes Krankenlager, das die Apostelgeschichte übergeht. Während seiner Krankheit hatte der Apostel Gläubige gefunden und um sein Krankenlager zu einer Gemeinschaft vereinigt. So erklärt es sich wohl, daß die Gemeinde von vornherein der Mehrzahl nach aus Heiden bestand. Die Galater, die Paulus 4, 8 anredet, haben früher Gott nicht gefannt, sondern haben den Elementen gedient, die von Natur nicht göttlich sind, dem Mondgott, dem Frühlingsgott, der großen Mutter mit den vielen Bruften, Cybele. In einem gögendienerischen Hause also lag er krank, Heiden besuchten ihn und lernten ihn verehren wie einen Boten Gottes; Beidenchriften bildeten die Gemeinschaft, die er stiftete. Dennoch muffen auch Juden seiner Gemeinde beigetreten sein, wie ja auch eine auf jüdische Hoffnungen zusammentretende ungemischt heidnische Gemeinde nicht leicht denkbar wäre. Aus unserem Briefe selbst geht hervor, daß die Schrift von den Ge-meindegliedern gelesen wird, und daß sie im Alten Testa-mente so weit zu Hause sind, daß ihnen der Apostel zumuten kann, alttestamentliche Beweisführungen zu perftehen. Die Verfassung, in der Paulus bei seinem Besuche im Jahre 53 die Gemeinde findet, ist auch nur dann erklärlich, wenn von pornherein jüdische Elemente in der

Gemeinde sich vorfanden, die der Wühlerei der auswärtigen Judaisten die Hand reichen konnten. Den Inhalt der Erbauung scheint wesentlich die Lektüre des griechischen Alten Testaments gebildet zu haben. über Abraham, den Bater der Gerechtfertigten, über Sarah, Hagar, Ismael, Jakob wissen die Galater Bescheid; vom unfruchtbaren Berge Sinai, vom steilen Ebal und blühenden Garizzim hatte Paulus ihnen erzählt, vor allem aber von Golgatha und ihnen Christum vor die Augen gemalt als den Gefreuzigten. Wenn man gesagt hat, der himmlische Mensch werde bei Paulus nur Mensch, um zu sterben und aufzuerstehen, so trifft das nicht zu; nur in seinen Briefen brauchte Paulus auf das, was dazwischen liegt, nicht einzugehen, denn mündlich hatte er ihnen Jesum vor Augen gemalt und vielleicht sogar das Evangelium seines Schülers Johannes Markus oder ein ähnliches in den Händen der Gläubigen gelassen. Die Predigt des Glaubens brachte ihnen den Geist; sie redeten in Zungen, sie ver= suchten sich in Heilungen und der Geist wirkte unter ihnen dieselben Wunder wie anderwärts. Auch hier also war die Erweckung eine Revivalbewegung und die Predigt bestand nicht in Worten sondern in Kraft. Das Verhältnis der Bekehrten zu dem Kranken war das innigste, wenn er rühmt, wie einen Engel hätten sie ihn aufgenommen und wie einen Vater gepflegt. In diese schöne Harmonie brachte erst nach Pauli Abreise ein judenchristlicher Setzer den ersten Mißklang. Judaisten traten auf, die nach dem Beifall der Synagoge trachteten. Irgendein auswärtiger Führer steht an der Spige, der sich dunken läßt etwas Besonderes zu sein. Er hat auf die schlichten Galater einen solchen Eindruck gemacht, daß Paulus ruft: "O ihr unvernünftigen Galater, wer hat euch bezaubert?" Die reinsten Motive traut Paulus diesen Leuten nicht zu. "Wie viele angenehm erscheinen wollen nach dem Fleisch" (6, 12), das heißt den Beifall der Pharisäer sich verdienen wollen, "die zwingen euch, daß ihr euch beschneiden lasset,

nur damit sie nicht durch das Kreuz Christi verfolgt werden", durch jenes Kreuz, das der jüdische Fanatismus ihm und andern echten Jungern Christi bereitet. Berfolgungen durch die Juden wollen sie vorbeugen und sich bei den Pharisäern noch Dank verdienen durch Beschneidung der von Baulus bekehrten Heiden. Dabei trösten sie die Galater, die Beschneidung bedeute ja für sie keine neuen Verpflichtungen. Paulus aber bezeugt jeglichem Menschen, der sich beschneiden läßt, daß er schuldig ist das ganze Gesetz zu halten (5, 3). "Thre Schlagworte heißen Samen Abrahams (3, 16) und Jerusalem, das unsere Mutter ist (4, 26)1)." Wer die Ver= heißungen erben will, muß auch die Gesetzesvorschriften er= füllen. Aber des Petrus Verhalten in Antiochien hat gezeigt, daß sie selbst unter Umständen das Gesetz nicht halten, sondern sich nur der Beschneidung der Galater rühmen wollen (6, 13).

Diese Lage fand Paulus in Galatien vor, als er nach der Besprechung mit den Aposteln dort wieder eintraf. Für die Zeitbestimmung haben wir in dem bald nach Diesem stürmischen Besuche geschriebenen Galaterbrief einige Anhaltspunkte. Paulus redet von den Vorgängen in Jerusalem und Antiochien wie von Ereignissen, die sich unlängst zugetragen haben und deren Arger noch stark in seiner Seele nachzittert 2). Auch die Trennung des Apostels von Barnabas ist den Galatern noch etwas Neues. Schwere Aufgaben warteten mithin auf den Apostel, als er mit Silas sein altes Arbeitsgebiet wieder aufsuchte. Er redete damals ernst und wie er 4, 20 fürchtet, allzu scharf zu ben von ihm Bekehrten. Er ist ihr Feind geworden, indem er ihnen die Wahrheit sagte (4, 16) und wünscht nachträglich, er möchte seinen Ton ändern können. So aesteht er selbst zu, daß sein jüdisches Temperament ihm

<sup>1)</sup> Holhmann, Einleitung. S. 219.

<sup>2)</sup> So auch Holymann, Einleitung. S. 220.

wieder einen Streich gespielt habe. Freilich gelang es ihm durch diesen scharfen Ton, porerst den Entschluß der Galater rudgängig zu machen. Die Galater beeiferten sich wieder, seinen Beifall zu verdienen. Aber die Herr= lichkeit dauerte nur so lange als er bei ihnen war (Gal. 4.18). Bald nach seiner Abreise erfuhr er, daß die Gemeinden bennoch auf ihren früheren Vorsat zurückgekommen seien. Man hat diesen raschen Umschlag unbegreiflich genannt und sogar in diesem Bericht eine Instanz gegen die Echt= heit des ganzen Briefs finden wollen. Die Situation gemahne doch gar zu sehr, sagt Steck, "an eine Schulstube voll unartiger Jungen, die sich noch leidlich zusammennehmen, solanae der Lehrer da ist, kaum aber hat er die Tür zugemacht, so geht der Spektakel los"1). Allein im Konventikelleben kommen solche Umschläge vor. man bedenkt, daß ein Teil dieser Christaläubigen Diasporajuden waren, die ihr Gesetz vergötterten, so ist es sehr begreiflich, daß nach Pauli Abzug diese für die stets geübten Gebräuche aufs neue warben. Die Gemeinde aber schwenkte zu ihnen ab, als von Jerusalem ein oder mehrere Judaisten eintrafen, die im Namen der Urgemeinde sich gleichfalls für das gesetzliche Leben erklärten. Sie wollte kein anderes Christentum haben als das, das die unmittelbaren Jünger Chrifti in Jerusalem predigten und das außerhalb des paulinischen Kreises alle Gemeinden bekannten. Daher der scharfe Ausfall (Gal. 2, 6) gegen die Säulenapostel: "Was sie vormals gewesen sind, daran liegt mir nichts. Bei Gott gilt fein Unsehen der Person. Mir haben die Hochverehrten nichts Neues mitgeteilt." Unter Beziehung auf das, was die jerusalemitischen Säulen wünschen, was im sprischen Antiochien sich zugetragen und was ihr Mitbegründer Barnabas jest selbst für Recht erkannt habe, verlangen die Eindringlinge, die die Bemeinde permirren. Durchführung des jüdischen Lebens

<sup>1)</sup> Sted, Der Galaterbrief. S. 48.

auch im Heidenlande Galatien. Besonders einer, "der sich dünken läßt, er sei etwas, während er doch nichts ist" (6, 3), hat den ganzen Zorn des Paulus auf sich geladen. Ihm por allem gilt wohl der gute Rat, er solle sich doch lieber gleich kastrieren. Die Galater aber unterwarfen sich der neuen Strömung, da ihr Apostel sie verlassen hatte. Das Gemeindeleben wurde auf jüdischen Fuß eingerichtet und der Festanklus Ifraels für den Gottesdienst eingeführt. "Ihr haltet Tage," schreibt Paulus, "Monde, Festzeiten und Jahre!" So fürchtet Paulus, er habe in dieser Gemeinde vergeblich gearbeitet. "Damals, da ihr Gott nicht kanntet, dientet ihr Dingen, die von Natur nicht göttlich sind. Jest aber, da ihr Gott erkannt habt, wie wendet ihr euch wieder zu den schwachen, dürftigen Ele-menten, denen ihr von neuem dienen wollt." Paulus sieht also in ihrer Wendung zum Judentum nur einen Rückfall in den Naturdienst. Denn ihm ist es kein Unterschied, ob sie damals den Vollmond im Tempel des Lunus oder jetzt den Neumond im Gefolge der Synagoge feiern, ob sie den Frühling in der Schar der Attes=Attesrufer begrüßen oder jett den Herbst, indem sie mit den Juden in den Laubhütten sitzen. Es ist ihm dieselbe Schmach, ob sie dem Messer der Beschneidung oder der Kastration der Cybelepfaffen sich darbieten. So völlig ist er über den Wandel im Judentum hinaus, daß ihm beides auf einer Linie steht. Der Rückfall der Galater zeigt ihm, daß er umsonst gearbeitet hat, und wenn nur umsonst! Denn mit den jüdisch Frommen ist der ganze Zank der Gesetzesmenschen in die Gemeinde eingezogen. Darum erinnert er sie an das Wort Hillels: "Das ganze Gesetzist erfüllt in dem einen Gebote: Du sollst lieben deinen Nächsten wie dich selbst, so ihr aber euch einander beißet und fresset, so sehet zu, daß ihr nicht voneinander verzehrt werdet." "Ihr liefet löblich, wer hat euch auf= gehalten der Wahrheit nicht zu gehorchen? Solch über= reden ist nicht von dem, der euch berufen hat. Ein wenig

Sauerteia versäuert den ganzen Teig. Ich versehe mich aum Herrn, daß ihr nicht anders gestinnet seid, der aber, der euch in Verwirrung sett, der wird sein Urteil tragen, er sei, wer er wolle." Wir gewinnen aus Bauli Schilde= rung durchaus den Eindruck, daß jene Spnagogenhändel. die im ganzen Reiche sprichwörtlich sind, nun auch seine Bemeinde gerrütten, denn er redet von "Feindschaften, Streit, Brimm, Groll, Hader, Zwiespalt und Barteiungen". Das waren die Früchte des neuen Geistes. Aber je tiefer der Fall der Gemeinde war, um so größer ist der Hochmut der neuen Führer. Die tiefste Stufe des religiösen Lebens hat stets das dreisteste Lächeln für jeden Einwand gegen alles, was sie ihren Glauben nennt, und die giftigste Berleumdung für jeden, der ihr entgegentritt. Wenn Baulus das Geset beiseite schiebt, will er, so wissen die Hetzer, den Menschen gefällig sein und seinen Haufen aröker machen, "Des Volks ist mir zu viel," sprechen sie nach rechter Pharisäerweise. Ein kleiner Kreis von Muster= heiligen gilt ihnen mehr als ein solcher Haufen von Unbeschnittenen. Die Apostel und Barnabas, der andere Bründer der galatischen Gemeinden, haben im sprischen Antiochien gegen Vaulus entschieden. So hat er sich zu fügen, denn er selbst ist gar kein Apostel. sondern was er von Jesus weiß, hat er ja erst durch die Zwölfe erfahren. Nach diesen Erklärungen hätten die Galater sich sofort von Paulus lossagen können, aber der Respekt vor dem Gewaltigen saß doch so tief, daß sie ihm eine Botschaft sendeten, ob mündlich oder schriftlich wissen wir nicht, die ihm von ihren neuen Reformen Nachricht geben sollte. Die Art, wie Paulus in seinem Antwortschreiben mit der Tür gleichsam ins Haus fällt: "Mich wundert, daß ihr euch so schnell umwenden laßt zu einem andern Evangelium," macht wahrscheinlich, daß er sofort nach Empfang dieser schlimmen Nachricht sich zum Schreiben niedersette. Vor allem die Einmischung der Jerusalemiten entflammt seinen Rorn. Gleich mit dem ersten Sake wendet er sich gegen

die freche Anzweifelung seiner Autorität 1). "Baulus, Apostel nicht von einem Menschen, noch durch einen Menschen, sondern durch Jesus Christus," das ist der unmisverständliche Gruß seines Schreibens. "Und wenn ein Engel vom Himmel euch ein anderes Evangelium verkündete, denn das wir euch verkündigt haben, der sei verflucht." "Rede ich jetzt Menschen oder Gott zu Diensten," fragt er sartastisch, "oder strebe ich Menschen zu gefallen?" Doch rasch gefaßt kommt er zur Sache und widerlegt die Meinung, als ob sein Apostolat der Billigung der Säulen in Terusalem bedürfe. Nicht von einem Menschen, noch durch eines Menschen Unterricht hat er sein Evangelium empfangen, sondern durch Offenbarung des Messias, der por Damastus ihm in seiner Lichtgestalt erschien und ihn der Berufung zum Apostel würdigte. Er war drei Jahre schon Christ, ehe er Petrus und Jakobus auch nur mit Augen sah. Nach der kurzen Begegnung in Jerusalem habe er vierzehn Jahre hindurch — und vierzehn Jahre sind ein schöner Teil des Lebens — in Sprien und Cilicien außer jeder Beziehung mit den Hochgeltenden gestanden, obgleich ihm der Apostelgeschichtsschreiber noch zwei Wallfahrten zu den Aposteln angedichtet hat. Als dann der Streit ausbrach, ob unbeschnittene Jünger Christi gleichfalls dem jüdischen Gesetze verfallen seien, sei er infolge einer neuen Offenbarung nach Jerusalem hinaufgezogen mit Barnabas und dem Griechen Titus, um diese Frage zum Austrag zu bringen. Die drei Säulen aber, Jakobus, Petrus und Johannes, hätten seinem Evangelium, das er ihnen vorlegte, nichts hinzugefügt. Allerdings hätten die nebeneingeschlichenen Brüder, die Pharisaer, die den Seiden= christen ihre Freiheit nicht gönnten, die Beschneidung des Titus verlangt, aber nicht erzwingen können, denn keinen

<sup>1)</sup> Bgl. Holften, Zum Evangelium des Paulus und Petrus. S. 299 ff.

Augenblick sei Paulus ihnen gewichen in Unterwürfigkeit. Die Zwölfe hätten ihm und Barnabas vielmehr den Sandichlag der Gemeinschaft darauf gegeben, daß sie selbst den Juden predigen wollten, er und Barnabas aber sollten unter den Heiden wirken. Rur sollten sie des Bettlerelends in der Urgemeinde gedenken und für Jerusalem kollektieren, was er auch fleißig gewesen sei zu tun. Daß dann in Antiochien Petrus von den Leuten des Jakobus sich habe umftimmen lassen, sei kein gerader Wandel gewesen und er habe dem Felsen und Säulen= apostel es in der Gemeindeversammlung ins Angesicht gesagt, daß wenn er selbst sich gelegentlich über das Gesetz wegsetze, er kein Recht habe, andere auf dasselbe zu ver= pflichten. Suchen Betri Freunde im Gesetze das Heil, so wisse Baulus nicht, wozu sie Christen geworden, ja wozu Christus auf Erden erschienen sei. Anders wird sein Ton da, wo er sich nun der eigenen Gemeinde zuwendet. "Mit einem gewissen Humor," sagt Bousset, "wie man ihn großen Kindern gegenüber braucht, und doch mit ängstlicher Sorge kehrt sich Paulus an seine unverständige Gemeinde 1)": "Ihr unverständigen Galater, wer hat euch verhext? Ihr, denen Jesus Christus als der Gekreuzigte vor die Augen gemalt murde."

Die dogmatischen Erörterungen, zu denen Paulus nun übergeht, stügen religiöse Erfahrungen, die ihrer selbst unmittelbar gewiß sind, dennoch auf einen künstlichen Schriftbeweis und mischen religiöse Gefühlstöne, die den Leser noch heute ergreisen, mit dem spizsindigsten Rabbinismus; so entsteht ein Brief, der zur Hälfte biblische Deduktion, zur Hälfte rührender Gefühlserguß ist. Daß das Geset nicht selig mache, müssen die Galater aus ihrer eigenen Erfahrung wissen. Der Geist, der nach Pauli Predigt über sie kam und Wunder unter ihnen wirkte,

<sup>1)</sup> Bousset, bei Weiß, Schriften des Neuen Testaments. S. 2, 49.

tat das, ohne daß sie vom Gesetze der Juden das geringste wußten. Wenn ihre damalige Ekstase nicht ein heuchle= risches Gautelspiel war, so haben sie den Beweis erlebt, daß es nicht des Gesethes bedarf, um den Geist zu erhalten. Wollen sie nun, was sie im Beiste begonnen, im Fleische vollenden? Nächst ihrer eigenen Erfahrung kann kein Beispiel so überzeugend sein, als das des Baters Abraham. Abraham glaubte und das wurde ihm zur Gerechtigkeit gerechnet und dann erst empfing er die Beschneidung als Siegel der Verheißung. Das Gesetz aber ist durch die Engel erst vierhundertunddreißig Jahre nach Abraham erlassen worden und kann die ältere Verheißung Gottes nicht nachträglich abandern. Die wahren Abrahamiden, die die Verheißung haben, sind darum nicht die, die sich an das Gesetz halten, sondern die, die Abrahams Nach= folger sind im Glauben. Freilich wie damals, so gehet es auch heute; die, die aus dem Fleische geboren sind, verfolgen die, die nach dem Beiste Kinder Abrahams sind, so wie Ismael Isaak verfolgte. Aber wer sich an das Gesetz halten will, stehet unter dem Fluche, der 5. Mose 27, 26 auf die gelegt wurde, die das Gesetz brechen; so stehen sie alle unter dem Fluche, denn wer bricht es nicht? Der Gerechte aber wird seines Glaubens leben, sagt Habatut. Erwidern die Juden, Gott habe das Heil dem Samen Abrahams verheißen und nicht den Unbeschnittenen, so erwidert Paulus echt rabbinisch, dem Samen, nicht den Samen, der Same im Singular aber ift der Messias und nicht das Judenvolk. Wozu ist nun aber das Geset? Sicher nicht, um die Seligkeit zu schaffen, sondern um den Menschen seiner Sünde zu überführen. Wie das gemeint sei, erläuterte Paulus später ausführlich im Römerbriefe. Wenn unsere Sünden je zur Ruhe kamen, so sprach das Geset: Lag dich nicht gelüsten, und sofort war die Lust wieder da. Das Gesetz war der Kerkermeister, der uns unter die Sünde beschloß bis zur Stunde der Erlösung durch Christus. Wer auf Christum getauft ist, der hat

Chriftum angezogen; da ist kein Jude noch Grieche, kein Knecht noch Freier, nicht Mann noch Weib, sondern eine neue Areatur. Die Galater selbst wissen, daß sie erst in Christo das Gefühl der Kindschaft erlangt haben, das rust: Abba, lieber Bater!' Diese Stimme in uns verbürat. daß wir Gottes Söhne sind; sind wir aber Söhne, so sind wir auch Erben, nicht Söhne Hagars, das heißt des Sinai (hahar), sondern Söhne Sarahs, der Herrin, der Freien. Der eigentliche Wille Gottes, der sich auf die Verheißung und den Glauben bezieht, ist in der Urzeit Abraham offenbart worden, das später dazu gekommene Besetz ist durch die Engel verordnet durch die Sand eines Mittlers (Mosis). Ein Mittler aber ist nicht erforderlich, wo es sich um Einen handelt. Gott aber ist Einer. Das Gesetz war unser Zuchtmeister auf Christum hin. "Nun aber der Glaube gekommen ist, sind wir nicht mehr unter dem Zuchtmeister. Denn ihr alle seid Gottes Kinder durch den Glauben in Christus Jesus. Denn wie viele euer auf Christus getauft sind, die haben Christum angezogen. Seid ihr aber Christi, so seid ihr Abrahams Same und nach der Verheißung Erben." "Ich meine aber, solange der Erbe unmündig ist, ist zwischen ihm und einem Knechte kein Unterschied, ob er wohl ein Herr ist aller Büter, sondern er ift unter Vormundern und Verwaltern bis auf die vom Vater zuvorbestimmte Zeit. Also auch wir, da wir unmündig waren, waren wir geknechtet unter die Elemente der Welt. Da aber die Zeit erfüllet ward, sandte Gott seinen Sohn, geboren von einem Weibe und unter das Gesetz getan, auf daß er die, so unter dem Besetze waren, loskaufte, daß wir die Kindschaft empfingen." Mit einer gewissen Freudigkeit, mit einem Aufatmen der Erlösung, spricht Paulus dieses Ergebnis aus. Er hat den Druck der Gefangenschaft unter dem Gesetz gründlich erfahren: den ersten Odemzug der Freiheit tat er erft, als er sich der Gnade in die Arme warf. Aus seinen Betrachtungen scheint nun diejenige Konsequenz hervorzugehen, die im folgenden Jahrhunderte Pauli radikaler Schüler Marcion gezogen hat: die Verwerfung des Alten Testaments. Paulus aber vermeidet diesen Schluß, indem er Geset und Schrift unterscheidet. Die Schrift enthält beides, das für eine bemessene Zeit von Gott bestimmte Geset und das für alle Zeiten gültige Evangelium. Jenes ist von den Engeln durch einen Mittler gegeben und war zeitlich gemeint, dieses hat Gott selbst gesendet durch seinen Sohn. So rettet Paulus die Autorität der Schrift und damit auch die ehrwürdige Gestalt des Vaters Abraham, den die Juden als Urheber der Beschneidung verehren, den Paulus aber zu dem Vater des großen Volkes macht, das die Erlösung im Glauben sucht, zum Vater der Glaubensgerechtigkeit. Damit löst er die schwierige Ausgabe, das Geset abzuwersen und sich doch das Alte Testament, die Schrift, zu erhalten 1).

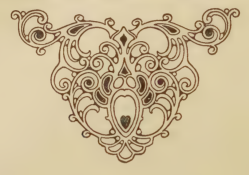
Daß das ein anderes Evangelium sei, als das der übrigen Christengemeinde, leugnet Paulus. "Es ist kein anderes, nur daß gewisse Leute sind, die euch verwirren" (Gal. 1, 7). Nun aber, nachdem er sich seinen Verdruß vom Herzen geschrieben hat, wird er weich. Eine Träne zittert in seiner Stimme, wenn er der früheren Tage ge= denkt: "Wo ist nun euere Seliapreisung geblieben? . . . Meine Kindlein, die ich abermal mit Angsten gebäre bis Christus in euch Gestalt gewonnen hat." Nochmals will er sie zu Christen gebären und so bezeugt er ihnen, daß falls sie die Beschneidung annehmen, sie unfehlbar aus dem Stande der Gnade gurücktreten werden in den Stand des Gesetzes. Bereits aber macht sich auch ihr Wanken im Gnadenstande in den Zwistigkeiten ihres Gemeinde= lebens bemerkbar und so erweist Paulus seine apostolische Autorität tatsächlich, indem er ihnen vorschreibt, sich den Werken des Geistes wieder zuzuwenden, die auch das

<sup>1)</sup> Bgl. Bousset in Johannes Weiß, Die Schriften des Neuen Testaments. II, 58 f.

Beset keineswegs verbietet. Fleisch oder Geift, es gibt fein Drittes! Der Mensch kann auf den Acker des Fleisches faen, dann erntet er Berderben, oder Beist ist sein Acker, bort reift die Seligkeit. "Irret euch nicht, Gott läßt sich nicht spotten und was der Mensch sät, das wird er ernten." Was aber seine Vollmacht betrifft, so mögen sie ihn mit ihren Anzweifelungen verschonen. Er hat Brief und Siegel über sein Apostolat, das sind die Wunden, die er im Dienste Jesu erhalten hat und die sie kennen. "Hinfort mache mir niemand Mühe, denn ich trage die Malzeichen Jesu Christi an meinem Leibe." Die Galater, die Zeugen seiner Steinigung waren — der Brief geht ja auch nach Lystra und Derbe — wissen, woher diese Stiamata stammen. So steht der Schreiber zum Schlusse vor uns wie ein alter Feldherr, der vor den rebellischen Legionen die Brust entblößt und ihnen die Narben seiner Wunden zeigt, die am besten beweisen, daß sie sich eines solchen Führers nicht zu schämen haben, sie müssen sich ja des schrecklichen Tages erinnern, an dem er sie empfangen. Für sie hat er sein Blut verspritt. Zur Freiheit hat uns Christus befreiet. "So stehet nun fest und lasset euch nicht wieder in ein knechtisches Joch fangen." "In Christus ist weder Beschneidung noch die Vorhaut etwas, sondern eine neue Rreatur. Und wie viele nach dieser Regel wandeln werden, über die sei Frieden und Erbarmen und über das Israel Bottes."

Welchen Erfolg diese Apologie hatte, wird nicht vermeldet, doch wenn wir hören, daß Paulus in der ephesinischen Periode nochmals in Galatien war (Apostelgeschichte 18, 23), daß er vor seiner letzten Reise nach Jerusalem (1. Kor. 16, 1) eine Kollette für Jerusalem aus Galatien beitreibt, so ist zu schließen, daß dieses Mal nicht die frommen Heter, sondern die Söhne der Freien den Kampsplat behauptet haben. Ohne äußeren Erfolg ist also diese stedte pro corona schon damals nicht geblieben, aber es sehlte viel, daß sie den Streit

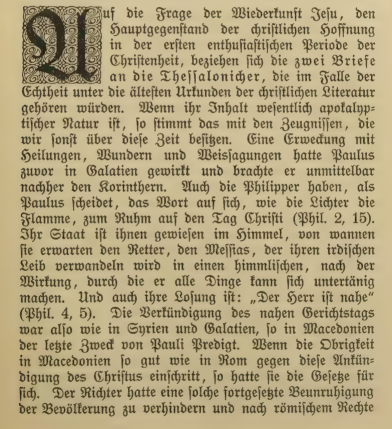
beendet hätte. Denn der Gegensatz war ein unversöhnlicher. Die einen wollten die christliche Gemeinde im Judentum sesthalten, die andern wollten das Christentum zur Weltreligion machen. So dauerte der Streit so lange, dis die jüdische Theokratie ihre Rolle ausgespielt hatte und auch den Judenchristen keinen Rückhalt mehr bot.







## Die beiden Thessalonicherbriefe



war die murmuratio contra felicitatem temporum strafbar. Solche allgemeine Beunruhigung aber sett die Apostelsgeschichte voraus, wenn sie die Juden in Thessalonich sagen läkt, die Leute, die die ganze bewohnte Erde aufwiegeln, sind nun auch nach Thessalonich gekommen und wir verlangen, daß man die Edikte des Raisers gegen sie vollziehe. Der Ausdruck ist auch gewiß nicht übertrieben, denn wenn die Unruhen so groß waren, daß die Juden Italiens — Rom allein zählte mindestens 20000 ausgewiesen wurden, so mußte durch eine solche jüdische Völkerwanderung allerdings die Welt in Aufregung ge= raten. Die Altesten in Thessalonich hatten aber alle Ursache zu wünschen, daß ähnlichen Tumulten, Chresto impulsore, beizeiten gesteuert werde, denn so gut Claudius auf diesen Grund hin die Juden aus Italien auswies, konnte er sie auch aus Macedonien verjagen, wenn ähn= liche lärmende Szenen die Judenviertel in Aufregung setzten. Die Prophezeiung, daß, wie Tacitus sich aus= drückt, "aus dem Often stammende Männer" einen ganz neuen Austand der Welt beraufführen würden, mußte der Obrigkeit um so unerwünschter kommen, als gerade damals auch erschreckende Naturereignisse die Bevölkerung aufregten. Das letzte Jahr des Claudius war ein Jahr voll übler Vorbedeutungen. Die Herrschaft der Agrippina, die Adoption Meros, der sich neigende Tag des friedlichen Kaisers warfen ihre Schatten über das Reich und die anastvolle Stimmung, die die Menschen in die Natur und die Erlebnisse hineintrugen, sah ein schlimmes Omen neben dem andern, das unter andern Umständen nicht so ernst genommen worden ware. Ein Komet streckte seine zornige Rute über den nächtlichen Himmel und einer der ersten Beamten des Reichs, Seneca, beschäftigte sich mit der Frage, was er bedeute? Bei Wiederkehr des Phänomens unter Nero sah er sich sogar zu einer eigenen Beruhigungs= schrift veranlaßt. Blutregen und andere Prodigien fand Tacitus in den Annalen verzeichnet. Auch ein Rordlicht

und Erdbeben bei Neros Mündigkeitserklärung reihte sich den Erscheinungen an, die die Juden unter die Vorzeichen des Gerichtstags zu rechnen gewohnt waren. Die Obrigkeit aber tat, was sie in solchen Fällen überall tut, sie schok die Sturmvögel weg und meinte damit den Sturm zu beschwören. Chaldäer, die die Zukunft in den Sternen lasen und die Himmelszeichen deuteten, pflegte man auszuweisen; die christlichen Sendboten, die das kommende Ende auf Grund des Buches Daniel perkündeten, hatten sich nicht zu beschweren, wenn ihnen das gleiche geschah. So wurden auch in Macedonien die Propheten des Weltuntergangs verjagt, um die Gemüter wieder zur Ruhe kommen zu lassen. Gewarnt durch die Vorgänge in Rom verlangten die Juden selbst, man solle die Anhänger des Christus gar nicht zu Wort kommen lassen, damit die Tumulte nicht zu ähnlichen Verwickelungen führten wie in Italien. Das war der übereinstimmende Verlauf in Philippi, Thessalonich, Beröa und Korinth.

Das erste Auftreten des Apostels in Philippi schildert der Reisebealeiter des Baulus in der Apostelaeschichte mit den Worten: "Am Tage des Sabbats gingen wir hinaus por die Stadt an den Fluß (Ganaas, Nebenfluß des Strymon), wo ein Betort zu sein pflegte, und setzten uns nieder und redeten zu den versammelten Weibern. Und eine Frau mit Namen Lydia, eine Purpurhändlerin aus Thyatira, eine Proselytin, hörte zu, und der Herr schloß ihr das Herz auf, daß sie Gehör gab dem, was Paulus saate. Wie sie nun getauft war samt ihrem Hause, bat sie, und saate: "Wenn ihr mich für gläubig dem Herrn haltet, kommet in mein Haus und bleibet daselbst. Und sie nötigte uns." Reben dieser Lydia werden Phil. 4, 2 f. noch zwei andere Frauen Euodia und Syntyche als Mitbearunderinnen der Gemeinde genannt, mit Snangus, Clemens und Epaphras, trefflichen Männern, die aber einige Not hatten, den Frieden zwischen den frommen Frauen aufrecht zu erhalten. "Die Euodia ermahne ich,

und die Syntyche ermahne ich," schreibt Paulus (Phil. 4, 2), "daß sie eines Sinnes seien in dem Herrn. Ich bitte dich, mein treuer Snangus, stehe ihnen bei, die mit mir am Evangelium gekämpft haben, nebst Clemens und den übrigen Gehilfen, deren Namen im Buche des Lebens stehen." Wenn die Burpurhändlerin Lydia imstande war. drei fremde Wanderer bei sich aufzunehmen, so muß sie eine reiche Frau gewesen sein und die späteren häufigen Geldspenden aus Philippi, von denen Epaphras eine sogar nach Rom brachte, flossen wohl aus dieser Quelle. Daß Lydia nicht Name, sondern nur Bezeichnung der Heimat der Purpurhändlerin sei, hat man angenommen, um sie mit der Lydierin Jesabel in Thyatira zu kombinieren, gegen die Apokalypse 2, 20 eifert, die sich Prophetin nannte und für eine weitgehende Freiheit vom Gesetze stritt. Daß Lydia eine Burpurhändlerin war, bestätigt ihre Herkunft aus der Indischen Handelsstadt, denn Thnatira war berühmt für seine Burpurfabriken (Strabo 13, 646). Auf die Identität dieser Lydierin mit jener Jesabel dürfte man aber doch nur schließen unter der Voraussetzung, daß der Apokalyptiker die Grundsätze der paulinischen Vorkämpferin in judaistischer Gehässigkeit entstellte. Un= möglich wäre das für jüdischen Barteihaß allerdings nicht, hier aber, bei dem Mangel aller andern Zeugnisse, un= erweislich. Immerhin wird man wahrscheinlich finden, daß das gesetzesfreie Christentum, das die Apokalppse in Thyatira voraussent, durch diese Schülerin des Paulus nach ihrer Heimat getragen wurde, vielleicht dort entartend, vielleicht auch nur durch Verleumdungen der Gegner miß= deutet.

Das enge Band, das Paulus mit den Gläubigen in Philippi knüpste, ist ein um so sprechenderer Beweis für seine Gabe Seelen zu gewinnen als sein erster Aufenthalt nur kurz gewährt zu haben scheint. Man schleppte ihn vor Gericht und die Anklage lautet auch hier: "Diese Menschen verwirren unsere Stadt, da sie Juden sind

und verkünden Sitten, welche anzunehmen oder zu üben uns nicht erlaubt ist, weil wir Römer sind. Zugleich erhob sich das Volk gegen sie." Eine Dämonenbeschwörung, durch die der fremde Exorzift einer Bauchrednerin ihr Handwerk legte, gab nach Avg. 16, 16 f. den ersten Anlak zu der Denunziation. Im Verlauf des Streits wird eine Anklage gegen Vaulus vor die Duumvirn gebracht, und zugleich tobt der Böbel gegen die Fremden. "Die Archonten," berichtet die Apostelgeschichte, "ließen ihnen die Kleider abreißen und sie stäupen, und da sie ihnen viele Streiche gegeben hatten, warfen sie sie ins Gefängnis." So weit ist die Darstellung des Apostelgeschichtschreibers durch Pauli eigenen Bericht im ersten Thessalonicherbriefe gedeckt. Daß er zuvor gelitten und Schmach erduldet habe zu Philippi, berichtet Paulus selbst (1. Thess. 2, 2), von einer wunder= baren Befreiung aus dem Kerker aber und ehrenvoller Entlassung durch die Obrigkeit weiß nur die Apostel= geschichte. Bei ihr hat überhaupt jedes Verhör Bauli das Ergebnis, daß die Richter ihn für schuldlos erklären. So heißt es auch hier: "Dieser Mensch hätte freigegeben werden können, wenn er rechtzeitig gesagt hätte, daß er römischer Bürger sei." Ein Erdbeben öffnet die Türen des Gefängnisses und sprengt Pauli Ketten; der Kerkermeister will sich wegen der Befreiung der Gefangenen, für die er doch nichts kann, in sein Schwert stürzen und wird über den Stand seines Gefängnisses durch den im Dunkeln eingesperrten Baulus belehrt. Dann wird der verzweifelte Beamte mit den Seinen in der einen Nacht unterrichtet, bekehrt und getauft, Paulus aber und Silas werden durch die Duumviri mit allen Ehren, die römischen Bürgern zukommen, unter Entschuldigungen entlassen. Dieser Bericht ist charakteristisch für die Art, wie der Verfasser der Apostelgeschichte seine treue und schöne Grundschrift meinte den Lesern schmackhafter machen zu müssen, in= bem er sie mit Wundergeschichten spickte. So glaubhaft die erste Hälfte der Erzählung ist, so märchenhaft der

Schluß 1). Die Fortsetzung, daß die Befreiten auf der Straße von Amphipolis über Apollonia nach Thessalonich wanderten, stammt dagegen wieder aus dem Itinerarium. Das Tal des Gangas hinab gelangten die Ausgewiesenen auf der Via Egnatia nach dem Strymon und als am Horizont der hohe Olymp auftauchte, wo die alten Götter heimat= berechtigt waren, hatten die Wanderer ihr nächstes Ziel, Thessalonite, erreicht. Da hier eine starte jüdische Bevölkerung saß, war die Notwendigkeit, das Wort aus= zurichten, für Paulus gegeben. So wiederholten sich hier die Erfahrungen, die er schon in Philippi gemacht hatte. Paulus hatte nach 1. Thess. 2, 9 Arbeit gesucht und ge= funden; er lebte von seinem Handwerk. Es war also von vornherein auf einen längeren Aufenthalt in Thessa= Ionich abgesehen. Auch dauerte hier die Zeit friedlicher Tätiakeit länger als auf den früheren Stationen. Aber drei Sabbate läßt ihn die Apostelgeschichte in der Synagoge au den Juden reden. Gaben aus Philippi, die ihn für die ausgestandenen Mikhandlungen entschädigen sollten. setzten die Apostel in den Stand, auch dann noch eine geraume Zeit in Thessalonich zu verweilen. Die Unterweisungen fanden in dem Hause eines gewissen Jason statt, der ein wohlhabender Mann gewesen sein muß, da er im= stande war, der Gemeinde ein Lokal für ihre Versamm= lungen zu bieten und nach dem Ginschreiten der Obrigkeit Kaution dafür zu stellen, daß die Fremden die Stadt verlassen würden (Apg. 17, 9). Den Inhalt von Pauli Predigt erfahren wir aus dem ersten Thessalonicherbriefe. Er war wesentlich eschatologischer Natur. Hatte Paulus zuerst in der Synagoge der gesamten jüdischen Be= meinde aus dem Propheten Jesaja bewiesen, daß Jesus gerade wegen seines Leidens der verheißene Christ sei, so bewies er der gläubigen Gemeinschaft im Hause des Jason, unter welchen Verhältnissen Christus demnächst wieder=

<sup>1)</sup> über das Verhältnis zur Quelle vgl. Clemen, Paulus I, 257 ff.

kommen werde laut den Verheißungen des Propheten Daniel. Freilich durfte auch hier der Apostel seine Arbeit nicht so beenden wie er wünschte. Das beweist der Vorsak. mit dem er nach 1. Thess. 2, 18 sich trug, schon von Beröa aus wieder nach Thessalonich zurückzukehren, wo er sich in der aroken Seestadt leicht verbergen konnte. Nach der Intimität, in der er mit der Gemeinde steht, wird man doch immer annehmen dürfen, daß er nicht Wochen, sondern Monate in Thessalonich gewirkt hat, was freilich nicht ausreichte, eine in so bewegter Zeit zusammengetretene Gemeinschaft auch zu einer festen Kirche zu organisieren. Was der Inhalt der Unterweisungen im Hause des Jason gewesen sei, hat die Apostelgeschichte nicht erzählt. Sie redet nur von den Synagogenvorträgen. Unsere Briefe geben darüber um so genauere Auskunft und selbst wenn sie beide unecht wären, würde ihr Verfasser dennoch über diese Verhältnisse reichlich so gut Bescheid wissen wie die Apostelgeschichte. Nach diesen Briefen ist es die Johannes= predigt vom kommenden Gerichtstage gewesen, die Paulus in dem Hause des Jason wiederholte. Dieselbe fromme Erweckung, die einst die Massen Judaas nach dem Jordan zog, erregte jekt die Vorstädte dieses großgrtigen Handels= plages Thessalonich. Der Schrecken des kommenden Welt= gerichts wird durch Paulus unter diese Bevölkerung ge= worfen. Das entspricht auch ganz dem seitherigen Laufe des Worts. Die Erweckungen, die Paulus in Galatien gewirkt hatte und die sich erwiesen in Zungenreden und Wundern, waren als Angeld gefaßt worden, daß die messianische Wunderzeit demnächst anbreche. So auch hier. Die neue Heilsarmee war nun auch in eine Griechenstadt eingerückt. Nicht Landleute, Soldaten und Schriftgelehrte wie am Jordan, sondern Hafenarbeiter, Matrosen und Bettler bildeten ihre Zuhörerschaft. Den Philippern hatte Paulus gepredigt, ihr Staatswesen sei im Himmel und aus diesem himmlischen Jerusalem hätten sie des Messias zu warten. Gang benselben Inhalt hatte nach dem ersten

Thessalonicherbrief die Belehrung im hause des Jason. "Wie ein Dieb in der Nacht," sagt 1. Thess. 5, 1-11, "wie Verderben, das plöglich hereinbricht, wird der Taa des Herrn kommen." Paulus vergleicht den Zustand der Reit dem eines Weibes, das gebaren wird. Sie weiß, daß ihre Zeit kommen muß, aber die Stunde selbst wird fie dennoch unvermutet überraschen. Der Eindruck seiner Predigt war tief und Paulus hatte stets ein Gefühl davon, wenn er Erfolg hatte, da ihm dann das Wort leicht vom Munde abgenommen wird. Daß er diese Freudigkeit empfand, ist ihm ein Beweis, daß hier Gott Großes vorhabe und der Zulauf zu seinen Versammlungen bestätigte diese Erwartung. Anderseits können wir uns den Zustand der kleinen Gemeinde nicht erregt genug vorstellen. Religiöse Exaltation ist der Grundcharafter der ganzen Bewegung. Am Himmel stehen die Zeichen des Endgerichts. Propheten und Aungenredner bezeugen mit Weissagungen und jauch= zendem Jubelruf das nahe Kommen des Herrn. Wunder und Heilungen bestärken die Gläubigen in ihrer Aber= zeugung, daß die fremden Glaubensboten im Auftrag des Messias handeln. Die ruhige Arbeit hat aufgehört, man wartet der Dinge, die da kommen sollen. Danach beareifen wir den weiteren Bericht der Apostelgeschichte, daß die Juden behaupteten, das Treiben in Jasons Hause wider= spreche dem Edikte des Kaisers, das Streitigkeiten über den Chrestus mit Ausweisung bestrafte. Die Juden selbst hetzten den Böbel gegen das Haus des Jason und verklagten dann die Hausgenossen wegen Ruhestörung. Ihre Klage lautete: "Die Menschen, die den ganzen Erdfreis in Unruhe segen, sind hierher gekommen, sie handeln aber gegen die Edikte des Kaisers." Die ernste, gespannte Lage im letten Jahre des Claudius, die Tacitus mit so dustern Farben schildert, erklärt es, daß die Stadtobern diese Klage nicht leicht nahmen. Wie der Prätor in Rom geboten sie, die Prediger des Chrestus hätten ihren Bündel zu schnüren und Jason musse Bürgschaft stellen für ihren

Abzug. So war Paulus bereits die zweite Stadt Mace= doniens untersaat. "Wir sind wie ein Auswurf der Welt. wie ein Kehricht aller bis heute," schreibt der von Stadt zu Stadt geschobene Jude. Bei Nacht und Nebel wurde er mit seinen Bealeitern aus Thessalonich gebracht und wanderte nun auf der via Egnatia und dann seitwärts abbiegend nach Beröa, wo er die Gelegenheit abwarten wollte, nach Thessalonich zurückzukehren. Auch in Beröa fand er ein= fluhreiche Anhänger, aber bald machten die Geaner aus Thessalonich ihn ausfindig und nötigten den Flüchtling aufs neue den Ort zu wechseln. So gehetzt, beschloß Paulus die macedonische Provinz überhaupt zu räumen. Die Apostelgeschichte läßt Silas und Timotheus in Beröa zurückbleiben, allein der erste Thessalonicherbrief zeigt, daß Timotheus den Apostel noch bis Athen begleitete, dann aber allerdings nach Macedonien zurückgeschickt wurde. Der Widerspruch beweist immerhin, daß nicht alle Daten unseres Briefs aus der Apostelgeschichte entnommen sind. wie man behauptet hat. Auch Paulus schwankte, ob es nicht seine Pflicht sei. das verlassene Schlachtfeld wieder aufzusuchen. "Wir haben zu euch kommen wollen einmal und zweimal, es verhinderte uns aber der Satan." Aber ohne Nachrichten zu bleiben, ertrug er nicht. So ließ er es sich gefallen, allein in Athen zu sein und schickte Timotheus nach Thessalonich zurück, um zu erkunden, wie es dort stehe. Was die Apostelgeschichte summarisch er= zählt, erhält eine schmerzliche Erläuterung durch Pauli eigene Schilderung: "Bis auf diese Stunde leiden wir Hunger und Durst, und sind nacht und werden geschlagen, und sind unstet und arbeiten mühsam mit unseren eigenen Händen ... wir sind der Auswurf der Welt geworden, wie ein Abschaum aller bis heute" (1. Kor. 4, 11—13). Dennoch war Paulus guten Mutes. "Ich habe Lust an Schwachheiten, an Mikhandlungen und Verfolgungen, an Angsten um Christi willen, denn wenn ich schwach bin, bann bin ich ftarf" (2. Kor. 12, 10). Während des ein=

samen Aufenthalts in Athen läßt die Apostelgeschichte den Apostel öffentlich zum Volke der Athener reden, und zwar ist diese seine Predigt eine Verkündigung des wahren Gottes im Stil der Apologeten des zweiten Jahrhunderts. Ru Antiochien widmete die Apostelaeschichte die erste große paulinische Rede den Juden, zu Athen den Griechen, zu Ephesus den christlichen Proselnten. Um so sicherer handelt es sich um eigene Kompositionen des Historikers. Rhetorisch weitaus die wirksamste ist die Rede an die Athener, aber sie ermangelt aller paulinischen Gedanken. Auch war der Areopag ein Gerichtshof, kein Ort für Volksreden, und in Disputationen mit epitureischen und stoischen Phi= losophen auf der Straße können wir uns den Rabbi und Teppichmacher nicht vorstellen, der den Korinthern aus= drücklich schreibt, in der Kraft Gottes sei er bei ihnen gewesen, nicht mit Worten weltlicher Weisheit. Da in keinem der späteren paulinischen Briefe sich auch nur die leiseste Bezugnahme auf Athen findet — und eine so glänzende Station hätte Baulus sicher nicht zu erwähnen vergessen —, so ist es wohl der rhetorisch gebildete dritte Evangelift, der den Apostel durch den Hochsit der Sophistik nicht mochte so völlig stumm hindurchziehen lassen wie der erste Thessalonicherbrief 3, 1 voraussetzt, und der die pantheistische Rede mit ihren klassischen Zitaten sich aus= gedacht hat. Von Mißhandlungen und übermütiger Be= handlung in Macedonien hatte Baulus damals zu erzählen, nicht von rednerischen Erfolgen in der Hauptstadt der Philosophie, bei denen die Athener ihr Gu! eu! ihm qu= riefen oder sich höflich verabschiedeten. Auch Bekehrungen von Athenern sind nicht zu verzeichnen, da nach 1. Kor. 16, 15 nicht ein Athener, sondern der Korinther Stephanas der Erstling Achajas war. Ohne Demosthenes seinen Kranz zu neiden, setzte der Apostel seine Reise nach Korinth fort, entweder zu Schiff vom Piräus auslaufend, oder durch Poseidons Fichtenhain über den Isthmus, bis er das hehre Korinth erreichte. Dort fand er jenes christliche

Chevaar Briscilla und Aquila, die wegen des Edifts des Claudius Rom hatten räumen mussen. Daraus, daß Baulus die Brisca mehrfach vor ihrem Gatten Aguila nennt, hat man schließen wollen, daß sie mehr bedeutete als ihr in Teppichen handelnder Gatte, und selbst die Vermutung wurde vorgetragen, sie sei die Verfasserin des Eine solche schriftstellernde Etklesiazuse Kebräerbriefs. würde doch wohl auch sonst als solche erwähnt werden. so aut wie die weissagenden Töchter des Bhilippus. Aber nirgend wird angedeutet, daß Aguila mit einer gelehrten Gattin gestraft war. Prisca erscheint als sorgsame Mutter der Gemeinde, auf eine Lehrerin oder gar philosophisch gebildete Schriftstellerin deutet nirgend eine Spur. Beide waren einfache Leute, Zeltweber wie Paulus, aber in Rom, in Korinth und nachher in Ephesus waren sie ein Mittelpunkt der Gläubigen, treue Menschen, die nötigenfalls ihr eigen Leben daran wagten, um einem Baulus das seine zu erhalten. Als dann Silas und Timotheus aus Macedonien wieder bei ihm eintrafen, vermochte Baulus über die Lage in Thessalonich genauer sich zu unterrichten und auf diese Nachrichten hin verfaßte er unsern ersten Thessalonicherbrief, der einmal die Absicht hat, ihn selbst zu verteidigen gegen die Angriffe, die in Thessalonich gegen ihn erhoben worden sind, und dann die Gemeinde bestärken will in dem Glauben, den sie ergriffen hat, und wegen dessen man sie verfolgt.

Als Grund, warum die Thessalonicher mit Paulus in brieflichen Verkehr traten, erscheint die Tatsache, daß die Gemeinde durch einen unerwarteten Zwischenfall sich besunruhigt fühlte. Es waren Todesfälle eingetreten und das machte die Gemeinde Paulus gleichsam zum Vorwurf, denn diesenigen, die der Gemeinde beigetreten waren, waren in dem Glauben gekommen, noch in diesem Leben und in Bälde die Ankunft des vom Himmel wiederskehrenden Messalos zu schauen. Als statt dessen der Tod bei ihnen einkehrte, standen sie ratlos. Auch das beweist,

daß die Predigt Pauli in der Ankündigung der kommenden Herrlichkeit gipfelte. Deshalb wirkte das unerwartete Ende einiger Gläubigen so ernüchternd. Den aus dem Leben Abgerusenen hatte die Verheißung nicht Wort gehalten. Mann und Frau, Brüder und Schwestern, Freunde und Freundinnen hatten gehofft, gemeinsam Palmen zu tragen und im Reiche des Messias in weißen Kleidern dem Lamme Lieder zu singen, und um diese Freude waren die Geschiedenen betrogen. Paulus geht auf diese Frage in seinem Antwortschreiben ein, aber er schickt passend eine Mahnung an die Gemeinde voraus, sie möchte sich falscher Geschäftigkeit enthalten und bei ihrer Sände Arbeit verbleiben. Wohl lobt er ihren Wandel im Glauben, ihre Arbeit in der Liebe und ihre Geduld in der Hoff= nung, für ihre schwärmerische Aufregung aber, die sie zu rechtschaffenem Broterwerb unfähig macht, hat er nur ein bedenkliches Kopfschütteln. "Wir ermahnen euch," sagt er, "daß ihr noch völliger werdet und euch beeifert stille zu sein und das eure zu schaffen mit euern Händen, wie wir euch geboten haben, auf daß ihr anständig wandelt gegen die, die draußen sind, und niemandes bedürfet." Nachdem er so schwärmerische Ausschreitungen zurückgewiesen, beantwortet er die Frage, ob die Gläubigen zu furz kommen, die die Parusie Christi nicht mehr erleben? Der zufällige Umstand, meint er, ob wir bei der Parusie leben oder schon tot sind, entscheidet für unsern Anteil am Reiche nichts. Das Leben, das durch Christus in uns begonnen hat, wird nicht davon berührt, ob wir bei der Parusie auf Erden wandeln oder in der Erde schlafen, denn wir sind eins mit ihm. Darum wird bei seiner Erscheinung auch unser Leben wieder offenbar werden. Das Wie be= schreibt Paulus 4, 13 ff. mit einem Worte des Herrn, das sich freilich in keinem unserer Evangelien finden will. Dasselbe besagt, "daß wir, die wir leben und übrig bleiben auf die Zukunft des Herrn, denen nicht zuvor= kommen werden, die entschlafen sind. Denn er selbst, der

Herr, wird mit Zuruf und Stimme des Erzengels und mit der Bosaune Gottes herniederkommen vom Himmel und die Toten in Christo werden zuerst auferstehen. Danach wir, die wir leben und übrig bleiben, werden zugleich mit ihnen entrückt werden in den Wolken dem Herrn entgegen in die Luft und werden also bei dem Herrn sein allezeit. So tröstet nun einander mit diesen Worten." Das war die Beruhigung, die der Apostel den Thessalonichern fraft eines Herrenwortes zu bieten hatte. Der beste Kommentar zu dieser Stelle ist das Bild der Auferstehung, wie es später Michelangelo und seine Nachfolger malten, auf dem die auferstandenen Gerechten aus den Gräbern emporschweben, dem Herrn entgegen, der von oben kommt. Baulus fügt dann noch hinzu, daß Zeit und Stunde niemand wisse, daß darum aber der Christ so leben solle, um jede Stunde seinem Richter gegenüber= treten zu können. Woher nun Paulus diese anschauliche Schilderung der Parusie schöpfte, ist streitig. In ihren Umrissen ist sie wohl nach dem Bilde des auf den Wolken kommenden Menschensohns gezeichnet, allein Baulus beruft sich auf ein bestimmtes Wort des Herrn (4, 15). Die Kirchenväter benken meist an Matth. 24, 31: "Er wird senden seine Engel mit hellem Posaunenschall; und sie werden sammeln seine Auserwählten von den vier Winden, von einem Ende des Himmels zum andern." Aber die Auserwählten sind für Matthäus die Lebenden; so würde gerade die Auskunft über die jungst Gestorbenen fehlen, an der den Thessalonichern gelegen ist. Anderen Stellen wie Matth. 16, 25 oder Joh. 11, 25 fehlt die Schilderung der Parusie überhaupt, auf die es doch ankäme. Wir können also nur sagen, wenn Paulus behauptet, er gebe seine Schilderung der Wiederkunft Christi mit einem Herrenwort, so hat er entweder mehrere Stellen der Evangelien dem Sinne nach zusammengezogen, oder er hat eine Verheißung gehabt, die uns verloren gegangen ist. denn er beruft sich auf sein Herrenwort mit einer

gewissen Feierlichkeit: "Wir wollen euch nicht verhalten, lieben Brüder, von denen, die da schlasen, auf daß ihr nicht traurig seid, wie die andern, die keine Hoffnung haben." Wit der Vorstellung des Apostels von den letzen Dingen, wie wir sie aus dem ersten Korintherbriese kennen, steht die Stelle im vollsten Einklang und so wäre nicht ganz ausgeschlossen, daß Paulus dieses Wort des Herrn durch Offenbarung erhalten hätte, daß mit andern Worten dieses farbenreiche Vild der Ankunft Christi der Inhalt einer seiner Visionen wäre. Denn man die brennenden Farben dieses Wiederkunftsbilds mit der schlichten Redeweise Jesu vergleicht, so sieht man, daß Jesu Verkündigung der Wiederkunft doch eine überaus maßvolle und bescheidene war, gegen die exaltierten Vilder gehalten, in denen die jüdischen Frommen dieser Zeit sich die Wunder des jüngsten Tags ausmalten.

Die auftauchenden Zweisel und Zwistigkeiten über diese eschatologischen Fragen waren wohl der nächste Anstoß für Paulus, an die Getreuen in Thessalonich zu schreiben, aber auch in anderer Beziehung hatte die Gemeinde Trost nötig. Kaum war Paulus von den Politarchen ausgewiesen worden, so stürmten auf die Neubekehrten ihre Berwandten ein, die sie versicherten, sie seien das Opfer schlauer Betrüger geworden. Das Berstündigen neuer Götter war damals, als der halbe Orient nach den großen Städten des Westens strömte, ein Nahrungszweig frommer Landstreicher geworden, wie namentlich Lucians Satiren zeigen. So waren die Leute in Thessalonich nur darüber uneins, ob die Fremden als ehrliche Schwärmer gehandelt hätten, oder ob sie, wie manche wichtigtuende Goeten, aus Eitelkeit als Propheten aufträten und mit ihren neuen Gründungen ihrem Ehrgeiz frönten, oder ob sie Geld machen wollten mit ihren Masterien, oder ob sie Geld machen wollten mit ihren

<sup>1)</sup> Bgl. Wilhelm Lüfen, bei Joh. Weiß, Neues Testament, 2, 16.

Frauen und Töchtern ihrer Gläubigen verfolgten? Lage zwingt Paulus dazu, sich zu Eingang seines Briefes gegen die niedrigsten Beschuldigungen zu verwahren. Die Gläubigen werden wohl selbst an ihm gespürt haben, so meint er, daß seine Bredigt nicht aus Schwärmerei stamme. die man mit den Kascen des Lictors abfühlt. Auch nicht als Geschäftsmann, der unter dem Vorwand der Religion nach dem Beutel greift, zieht er im Lande herum. Auch um ihre Verehrung war's ihm nicht zu tun, sondern um ihr Seil. "Bur Arbeit, zum Frieden, zu guten Werken haben wir euch ermahnt. Aus dem, was wir euch geheißen, schließt auf das, was wir gewollt." Zum zweiten hat Vaulus die Gemeinde zu trösten in den Drangsalen, die die Synagoge ihr bereitet. Bekanntlich versteht sich der Jude auf den Haß und wenn die macedonischen Juden es sich nicht verdrießen ließen, Paulus bis nach Beröa nachzusehen und ihn auch dort wegzusprengen, so werden sie gegen seine Anhänger in Thessalonich selbst sich mit gleicher Geschäftigkeit und Gehässigkeit geregt haben. der Tat behauptet Paulus, die Gläubigen in Thessalonich hätten durch den von den Juden verhetzten Böbel nicht geringere Verfolgungen erduldet als die Brüder in Judäg. Noch nach vier Jahren schreibt er im zweiten Korinther= briefe, daß er in Macedonien sofort durch sein Erscheinen neue Stürme erregt habe. "Auch als ich nach Macedonien kam, hatte mein Fleisch keine Ruhe, sondern ich war in allen Stücken bedrängt. Von außen Kämpfe, von innen Furcht." Gerade diese gedrückte Lage nun steigerte die Erregung der Gemeinde. Auf der einen Seite verkündigten die erhitzten Gemüter das täglich zu erwartende Endgericht zur Rache über die Feinde Christi so ungestüm, daß Paulus sie zur Ruhe und zur Arbeit verweisen muß. Auf der andern Seite wollten die Nüchternen und Kühlen von der prophetischen Begeisterung überhaupt nichts mehr hören, so daß Paulus schreibt: "Den Geist dämpfet nicht, Weis= sagungen verachtet nicht." Bei diesen leidenschaftlichen Streitigkeiten war es den Vorstehern nicht leicht, sich Gehorsam zu verschaffen, so daß Paulus mahnen muß: "Wir bitten euch, Brüder, daß ihr auf die achtet, die sich um euch mühen und euch vorstehen und sie in Ehren haltet. Habt Frieden mit ihnen." Außer den Zänkischen machten aber auch die Niedergeschlagenen den Vorstehern viele Not. Niedergeschlagenheit ist ja meistens die Vegleiterscheinung religiöser überreizung und überspannung, darum rust Paulus: "Seid allzeit fröhlich, betet ohne Unterlaß, seid dankbar in allen Dingen, denn das ist Gottes Willen in

Jesu Christo an euch."

Nach der Erzählung der Apostelgeschichte und den Daten unseres Briefes kamen die Bekehrten zum Teil aus der Schar vornehmer Proselyten der Synagoge, zum Teil waren sie aus der heidnischen Bevölkerung zugelaufen. Jenes werden die Wohlhabenden, dieses die Armen gewesen sein. Wie alle orientalischen Kulte, namentlich der ägnptische, so hatte auch hier die Synagoge Griechen an sich gezogen, denen die Bsalmen Davids und die Reden der Bropheten einen höheren Frieden gewährten, als die Hnmnen an den meerprangenden Poseidon und die abae= sungenen Lieder an den Ferntreffer Apollo. Zumal die Frauen empfanden diesen Zug zu den mystischen Kulten des Drients. Wenn die Apostelgeschichte berichtet, es habe sich für Paulus erklärt eine Menge gemeiner Leute, dazu aber nicht wenige Frauen aus den obersten Ständen, so findet das in dem ersten Briefe (4, 11) seine Bestätigung und ist ebenso Voraussekung im zweiten (3, 11), der beflagt, daß manche Gemeindeglieder nicht mehr arbeiteten, sondern sich von den Reichen wollten ernähren lassen. Ein solches Unterfangen setzt seiner Natur nach einen Doppelcharakter der Gemeinde voraus, wie ihn die Apostel= geschichte berichtet, Arme und Reiche. Eine derartige Mischung der Gemeinde war aber eine günstige. Mögen die vornehmen Frauen in ihrem Tatendrang sich berufen geglaubt haben, die Religion zu reformieren und alle

Erdennot aus der Welt zu schaffen, mögen die Armen mehr wegen der Almosen gekommen sein, als wegen der Bredigt, immerhin war das eine Vereinigung, die ein fester Kitt zusammenhielt, weil sich hier ein Bedürfnis am andern befriedigte. Dem Apostel aber wird man das Reugnis geben muffen, daß er mit Würde und Weisheit in seinem Schreiben diesen Verhältnissen Rechnung trug. Die praktischen Ermahnungen sind gehaltvoll und von apostolischem Ernste. "Wir ermahnen euch, Brüder. weiset die Unordentlichen zurecht, tröstet die Kleinmütigen, nehmet euch der Schwachen an, seid lanamütig gegen jedermann. Sehet zu, daß niemand dem andern Boses mit Bosem vergelte, sondern allezeit jaget dem Guten nach. gegeneinander und gegen jedermann. Seid allezeit fröhlich. Betet ohne Unterlaß. Seid dankbar in allen Dingen, denn das ist Gottes Wille in Christo Jesu an euch. Den Geist dämpfet nicht. Weissagungen verachtet nicht, prüfet alles, das Gute haltet fest." Es ist ein ernster Mann, der diese Worte geschrieben hat, nicht ein Briefe dichtender dristlicher Sophist. Was den Brief vor andern auszeichnet, und uns wie die Berührung einer warmen Freundeshand wohl tut, ist die väterliche Milde, mit der sich der Schreiber gleich einem Lehrer, der Kinder zu unterrichten hat, herabneigt zu seinen Lieblingen. Die Worte haben etwas von der Stimmung dessen, der ganz Jerusalem versammeln wollte unter seinen Fittichen, wie die Henne versammelt ihre Küchlein. Die Mehrzahl dieser Gläubigen muß wohl aus kleinen und kleinsten Leuten bestanden haben, die kindlich zu Paulus emporschauten, und denen er mild lächelnd das Wort auslegt, wie sie es verstehen. Auch versichert er sie, daß er selbst, Silas und Timotheus täglich für sie beten, wie ein Bater für seine Familie, woraus hervorgeht, daß das Morgen= und Abend= gebet der drei ein gemeinsames war. An Stelle des jüdischen Schemah ist das freie Morgengebet getreten. Sodann beichtet er, wie er sich ohne seine lieben Kinder

verwaist gefühlt habe und es nicht ertragen habe, länger ohne Kunde von seinen Lämmern zu sein. Es ist ein freundliches Bild, das bei solchen Ergüssen sich vor uns auftut und das zeigt, wie dieser starke Mann und oft leidenschaftliche Kämpser doch auch ein guter Mann war, der mit bestrickender Liebe die Seinen an sich zu ketten wußte. Auch das tritt uns in dem Briefe deutlich entzgegen, wie Paulus den Gemeingeist der christlichen Genossenschaften pflegte. Er erzählte den Thessalonichern von den Brüdern draußen, und denen draußen von den Macedoniern, er organisierte einen ständigen Verkehr der Gemeinden untereinander durch wandernde Brüder und benugt dann wieder das Bewußtsein, daß draußen auf alle geachtet wird, um den wetteisernden Ehrgeiz zu spornen, um die Lässigkeit zu beschämen und einen gesunden Korpsgeist zu entwickeln.

Troth dieser Fülle lehrreicher Bezüge, die uns das Treiben der ältesten Gemeinden so anschaulich nahe bringen, ist die Echtheit des Briefes bestritten worden. Unbesangenerweise wird man nicht leugnen können, daß das Schreiben mit der Situation, aus der es hervorgegangen sein will, durchweg im Einklang steht. Es ist gerichtet an treue Mitkämpser, als welche sich die Macedonier im Leben des Apostels allezeit erwiesen haben. Auch der Gesamtinhalt gibt kaum Anlaß, seine Echtheit zu bezweiseln, nur die Form des Schreibens und einzelne Außerungen können die Frage nahe legen, ob wirklich Paulus in dem Briefe zu uns rede oder ein anderer frommer Christ. Paulus argumentiert in den vier großen Briefen stets aus dem Alten Testament, in diesem Briefe benutzt er es gar nicht. Auch die rabbinische Mühseligkeit der Beweise sinden wir in dem in einem leichten Plaudertone gehaltenen Freundschaftsbriefe nirgend. Die Frage der Gesetzsgerechtigkeit und Glaubensgerechtigkeit, die sonst das große Thema aller paulinischen Briefe ist, sehlt diesem Schreiben völlig, während 1, 9 Paulus als Kämpser gegen die Bielgötterei

auftritt wie einer der späteren Apologeten 1). Baur 2) fand es moralisch unmöglich, daß Paulus von der Verfolgung der Gläubigen durch die Gott und Menschen verhaften Juden so schroff spreche, ohne sich zu erinnern, daß er selbst der Urheber dieser Verfolaungen war. Er wird eben an die jünasten Verfolgungen durch Herodes Agrippa denken. von denen die Thessalonicher wissen. "Das Evangelium zu reden den Heiden", nennt Baur eine Phrase des Apostelaeschichtschreibers (act. 16. 6 und 32: 18. 9). die in keinem paulinischen Briefe sonst vorkomme und die dem Falsarius aus der Lekture der Apostelgeschichte im Gedächtnis geblieben sei. Auch das ist Baur anstößig, daß der Brief von der eben erst gestifteten Gemeinde rühmt, sie sei bereits Vorbild für alle Gläubigen geworden in Macedonien und ganz Achaja. Dafür sei es nach einem halben Jahre des Bestehens noch zu früh und vollends ein Anachronismus sei es, wenn der Verfasser von den Juden sage, Gottes Born sei über sie gekommen zum Ende, ein Urteil, das bereits die Zerstörung Jerusalems voraus= setze. Nicht alle diese Einwendungen gegen die Echtheit des Briefes sind von gleichem Gewichte. Zum Ende neigte damals für den Apostel sich alles, weil das Ende der Welt bevorstand, so auch das Schicksal der Juden. stürmischen Vorgänge in den Synagogen Macedoniens, wie begreiflich, allenthalben großes Aufsehen erregten, so konnte Paulus (1, 7) auch von einer so jungen Gemeinde sagen, sie sei ein Vorbild für alle Gläubigen in Macedonien und Achaja geworden; in solchen stürmischen Tagen wird man eben rasch Vorbild oder abschreckendes Beispiel. Wenn Baur in 2. 15 den bekannten heidnischen Vorwurf gegen die Juden entdeckt, daß sie allen anderen Menschen feind=

<sup>1)</sup> Bgl. Schmiedel, Handkommentar. 2, 1, S. 6: "Das Auffallendste bleibt die Allgemeinheit von 1, 9 f., was doch eine Art Inbegriff ber paulinischen Predigt sein will, aber Ahnlichkeit mit Apg. 8, 25; 10, 42 f. zeigt."

\*) Baur, Paulus. S. 97.

lich gesinnt seien, so übersieht er die nähere Begründung dieses Vorwurfs; sie sind nach 2, 16 Feinde aller Menschen geworden, insofern sie die Evangelisten verhindern, den Menschen das Evangelium zu bringen; das konnte nach dem jüngsten Verhalten aller Synagogen in Macedonien und jest wieder in Achaja Baulus recht wohl behaupten, ohne seinen Volksgenossen den von Tacitus vorausgesetzten Haß gegen das Menschengeschlecht generell beizulegen. Ja gerade er konnte am ehesten so schreiben unter dem Ein= druck der wütenden Kämpfe in Macedonien und während der Umtriebe der Juden, die ihn in Korinth verhindern wollen, sein Evangelium auszurichten. Gin späterer Juden= drift aber konnte in einer Zeit, in der die selbst zerstreute und vernichtete Judenschaft nicht mehr gefährlich war, nicht ohne Grund gegen sein eigen Fleisch und Blut wüten, in einem Briefe, den er ja doch nur poetisch ersann, und der ihm nicht wie Paulus durch harte Kämpfe abgenötigt ge= wesen ware. Die Schwierigkeiten wachsen also, wenn wir ben Brief für unecht erklären. Unecht machen ist teine Runft, aber wie machen wir das Verdächtigte wieder echt, indem wir die Situation ermitteln, in die es paßt? Eben das ist hier niemandem gelungen. Wie sollen wir uns den Ursprung und die Motive des angeblichen Falsifikats er= flären? Was soll die Tröstung über den Tod von Ge= meindegliedern in einer späteren Zeit, die schon auf ganze Generationen von Toten zurückschaute? Die ersten Todes= fälle in einer neugegründeten Gemeinde, der die nahe Rutunft des Herrn versprochen war, legten die Frage sehr nah, ob denn nun die Gestorbenen keinen Teil haben werden an dem Reich, auf das auch sie hofften? Aber in einer späteren Epoche, nachdem niemand mehr übrig war von der ganzen ersten Generation, Trauernde zu trösten, die längst wissen mußten, ihre Lieben würden auferstehen, war unnötig. Auch die Hoffnungen, die der Brief dem Paulus persönlich beilegt, passen nur in seinen Mund. Der Apostel rechnet 4, 15 und 17 sich selbst unter die, die

bei der Varusie noch vorhanden und übrig geblieben sein werden. Ein Bauliner, der nach dem Jahre 64 schrieb. hätte doch gewußt, daß Baulus tot ist, wie konnte er also ganz unnötigerweise erdichten, der Apostel habe sein eigenes Verbleiben bis zur Wiederkunft Christi vorausgesett? Der Verfasser des Anhangs zum johanneischen Evangelium fand im Gegenteil für nötig die Meinung zu widerlegen. als ob Jesus jemals dem Johannes das Erleben der Parusie vorausgesagt hätte, hier aber soll ein Bauliner dem Apostel ein Wort in den Mund gelegt haben, das bereits durch die Entwicklung der Dinge widerlegt war und ihn als falschen Propheten bloßstellte. Das ist so undenkbar, daß wir vielmehr sagen mussen, der Brief kann nur zu Bauli Lebzeiten verfaßt sein. Der Brief atmet auch völlig die Atmosphäre der ersten Generation, die Christi Kommen täglich erwartete. Ihr entspricht die Stimmung des Schreibers und die Lage der Gemeinde. In eine spätere Epoche aber paßt der Brief nicht.

Trok alledem ist eines zuzugestehen: Der Brief unterscheidet sich von den größeren Paulinen auffällig dadurch. daß er das Alte Testament gar nicht benutt, während Paulus im Römerbrief und Galaterbrief überall an der Hand alttestamentlicher Stellen argumentiert. Das große Thema des Apostels: Rechtfertigung aus dem Glauben, nicht durch des Gesetes Werk, wird in dem Briefe gar nicht berührt. Dafür stellt sich Paulus gleich zu Eingang als Prediger des Monotheismus vor, der die Heiden von ben Gögen zu dem allein wahren Gott bekehren will. Insofern ist der Brief eigenartig. Rechnet man aber mit der Tatsache, daß der Apostel, zumal in der ersten Beriode seiner Tätigkeit, bei noch geringer Kenntnis der griechischen Sprache, auf seine griechischen Gehilfen und Dolmetscher angewiesen war, so ist es wohl möglich, daß der Brief, der sich sonst in das Leben Pauli ohne alle Schwierigkeit einfügt, von ihm herrühre, nur daß Paulus die Form mehr als sonst der Feder der Gehilfen überließ. Der Brief

will auch gar nicht ein Privatbrief des Paulus sein. "Baulus und Silvanus und Timotheus an die Etklesia der Thessalonicher", lautet seine überschrift. Wer von den drei Lehrern die Feder geführt habe, ist nicht gesagt. Noch im Galaterbrief 6, 11 ist Paulus im Schreiben des Grie-chischen so ungewandt, daß er sich über die seltsamen Buchstaben lustig macht, die er da gemalt habe. So konnte er recht wohl einem der beiden Genossen die Redaktion des Schreibens überlassen, denen die Sprache Homers geläufiger war als ihm. Was er ihnen aramäisch vorsagte, schrieben sie griechisch nach. Ist der Brief aus gemein= samer Beratung hervorgegangen und durch einen der anderen stilisiert, so erklärt sich damit der Unterschied der Schreibweise und der Argumentation, die bei einer un= befangenen Vergleichung des Schreibens mit den vier großen Briefen nicht zu leugnen ist. Daß der Brief erst unter den letzen Paulinen zwischen dem angesochtenen Kolosserbrief und den sicher unechten Bastoralbriefen im Kanon sich findet, ist allerdings keine Empfehlung seiner Echtheit, sonst aber ist er nicht schlechter bezeugt als andere neutestamentliche Schriften. Die Briefe des Clemens an die Korinther, des Ignatius an Polykarp, des Polykarp an die Philipper benutten ihn, und Irenäus, Clemens Mexandrinus und Origenes nennen ihn apostolisch, wie auch die älteste Sammlung, von der wir wissen, die des Marcion, den Brief bereits enthielt.

Dennoch bleibt auch so noch eine Schwierigkeit zurück. Unter die unwidersprochenen heiligen Schriften können wir den Brief nicht rechnen, da er im Neuen Testamente selbst als eine Fälschung bezeichnet wird. Der, der das tut, ist der Berfasser des zweiten Thessalonicherbrieses, der dem Berfasser des ersten das zutraut, was er selbst getan hat. Den Boraussetzungen des zweiten Briefs zusolge, müßte derselbe unmittelbar auf den ersten Brief gefolgt sein. "Paulus und Silvanus und Timotheus" schreiben auch in dem zweiten Briefe gemeinsam an die Gemeinde in Thessalonich.

Da erhebt sich sofort die Frage, haben sich die drei Avostel neuerdinas zusammengefunden oder haben sie sich noch aar nicht getrennt? Wo das Leben ein so bewegtes ist, ein stetes Kommen und Gehen, wie bei diesen Wanderlehrern. da heißt es: "Wann treffen wir, liebe Brüder, im selben Schifflein uns wieder?" Daß nach Jahr und Tag die drei Freunde wieder einen gemeinsamen Brief nach Thessalonich verfaßt haben sollen, ist weit weniger wahrscheinlich, als daß sie noch immer im selben Schifflein beisammen sind. Auch in Thessalonich hat sich nichts geändert. Die apofalyptische Erregung dauert fort (2, 1-12); noch ist die Mahnung zur Arbeitsamkeit nötig  $(3, 7 \, \mathrm{f.})$  und auch die äußeren Versolgungen haben nicht aufgehört (1, 4-7). Hugo Grotius, Ewald u. a. wollten sogar den zweiten Brief zum früheren machen, weil das Echtheitsmerkmal 3, 17 gleich beim Beginn der Korrespondenz mitgeteilt worden sein musse. Allein 2, 1 weist auf 1. Thess. 4, 13 aurück, und die Haltung des ersten Thessalonicherbriefes spricht namentlich in 1, 4; 2, 1 dafür, daß kein anderer Brief ihm vorausgegangen ist, während 2. Thess. 1, 3 im Gegenteil einen vorangegangenen brieflichen Berkehr voraussett. Die Übereinstimmung in allen äußeren Verhält= nissen erklärt sich entweder aus der annähernden Gleichzeitigkeit der Abfassung oder daher, daß der Verfasser des zweiten Briefes den ersten ausschreibt. Das letztere ist nun freilich das Wahrscheinliche. Das Motiv zu einer solchen literarischen Fiktion liegt ohne Zweifel in der Schilderung der Wiederkunft Jesu (1. Thess. 4, 13 ff.), die sich der Verfasser des zweiten Briefes nicht so nahe dachte, wie der des ersten. Auch befriedigte ihn das Bild der Wiederkunft Christi im ersten Briefe nicht, da demselben Züge fehlten, die er aus dem Buche Daniel und der Apofalppse kannte. Die Kernstelle, zu der der ganze übrige Brief sich verhält wie Einleitung und Schluß, ist Kapitel 2, Bers 1—12. Der Verfasser sagt dort: "Wir bitten euch, Brüder, wegen der Wiederkunft unseres Herrn Jesus

Christus und unserer Herzuführung zu ihm, daß ihr euch nicht so schnell erschüttern, noch außer Fassung bringen laßt, weder durch einen Geist, noch durch ein Herrenwort, noch durch einen angeblichen Brief von uns, als ob der Tag des Herrn vor der Tür stehe." Es wird dabei unter= stellt, daß Begeisterte aufgetreten sind, die das alsbaldige Anbrechen des Gerichtstages verkündeten. Sie beriefen sich dafür auf drei Quellen, auf ihr "Pneuma", auf ein "Herrenwort" und auf einen angeblichen Brief des Apostels, der ihre Meinung bestätige. Paulus sieht sich darum genötigt, ein Merkmal anzugeben, an dem man echte und unechte Briefe unterscheiden könne. Bu diesem Behufe sagt der Verfasser am Schluß: "Der Gruß ist von meiner Hand des Paulus. Das ist ein Erkennungszeichen an jedem Briefe. So schreibe ich." Entlehnt ist dieses Echtheitszeichen aus 1. Kor. 16, 21, welche Stelle zu der hier vorausgesetten Zeit allerdings noch gar nicht geschrieben war, vielleicht auch aus ähnlichen Wendungen Gal. 6, 11 und Rol. 4, 18. Allein jene eigenhändigen Unterschriften sollten keineswegs ein Merkzeichen zur Beglaubigung der Echtheit sein, sondern ein persönlicher Gruß und Hände= druck. Die Deutung des Verfassers beruht also auf einem Migverständnis, was die Echtheit des zweiten Briefes nicht wahrscheinlicher macht. Der Hinweis auf dieses Echtheits= zeichen soll auch nur den ersten Brief verdächtigen, weil es diesem fehlt. Aber eine Belehrung, wie man echte und unechte Paulusbriefe unterscheide, war zu Pauli Lebzeiten unnötig. Sie verrät den späteren Sammler. Es könnte nun paradox erscheinen, zu behaupten, die Kirche habe zwei Briefe, die sich bekämpfen, doch beide nebeneinander in den Kanon gestellt, während doch der zweite Brief den ersten als Fälschung bezeichne. Allein in dieser späteren Zeit verstand man die alten Streitfragen und ihre Bezüge nicht mehr. Die Sammler haben auch sonst sich bekämpfende Briefe aufgenommen, wenn sie sich nur eine allgemeinere Wertschätzung errungen hatten. Der Verfasser des Jakobus=

briefes bekämpft unverhohlen den Hebräerbrief, ja er nennt den Verfasser des Hebräerbriefes einen leeren Menschen. Der zweite Petrusbrief bezeichnet die Briefe des Baulus als mikverständlich und reich an schwierigen Stellen, die sich die Pauliner verdrehen zu ihrem eigenen Verderben. Und wie haben jene Synoden, die den Kanon abschlossen. diese Dissonanz gelöst? Sie nahmen die beliebtesten Schriften jeder Richtung in den Kanon auf und stellten so alle zufrieden. Daß die Verfasser der beiden Briefe an die Thessalonicher verschiedene christliche Stribenten seien. ist schon darum wahrscheinlich, weil der zweite Brief Wen= dungen des ersten abschreibt, als ob ihm dieser Brief vor= liege (3, 8 val. mit 1, Thess. 2, 9); Baulus hat aber sicher weder ein Konzept seines Briefes zurückbehalten, noch hätte er sich selbst kopiert, falls er ein solches besaß. Der erste Brief ist von echt paulinischer Wärme, der zweite rein dogmatisch und amtlich, ohne alle persönlichen Beziehungen, selbst Wünsche des Wiedersehens, die nach dem ersten Brief damals Baulus doch so sehr bewegten, vermißt man.

Entscheidend für die Echtheitsfrage ist vor allem die ganz widersprechende Vorstellung der beiden Briefe in betreff der Wiederkunft Jesu. Der Apostel läßt sonst überall den zuversichtlichen Ruf ertonen: "Der Herr ist nahe," "der Herr kommt," "Maran atha." Noch 1. Kor. 7. 29 erschöpft sich Baulus in Auseinandersekungen, daß die Parusie so nahe sei, daß es sich nicht mehr verlohne, zu freien, noch für den Sklaven sich zu befreien, "denn die Zeit ist kurz zusammengerückt, damit selbst die, die Weiber haben, seien wie solche, die keine haben, und die, die kaufen, als besäßen sie nicht, denn dieser Welt Gestalt vergeht." Während Baulus also im ersten Korintherbriefe das Weltende so nahe sah, während er noch in seinem letten Briefe (4, 6) vom Jahre 64 den Philippern zuruft: "Der Herr ist nahe," soll er nach unserem zweiten Briefe im Jahr 53 schon die Einsicht gehabt haben, es sei ein Irrtum, zu meinen, daß der Tag des Herrn vor der Türe

stehe. Und doch hat er gerade zuvor im ersten Thessa= lonicherbriefe das Gegenteil geschrieben. Diese Korrektur der Erwartung deutet auf eine Zeit, die wußte, daß Paulus die Wiederkunft Christi nicht erlebte, also soll er sie auch nicht angekündigt haben. Unter die unpaulinischen Vorstellungen gehört demnächst die Gestalt des Antichrists. Bauli monarchischer Weltanschauung lag der Glaube an einen Repräsentanten der teuflischen Mächte fern und wo er Römer 8 oder 1. Kor. 15 von den letten Dingen handelt, fehlt jeder Hinweis auf einen solchen Gegner Jehovas. Der Antichrist, der 2. Thess. 2, 9 nach der Wirkung des Satans durch allerlei Kräfte, Zeichen und Wunder der Lüge die Menschen irreleitet, stammt aus der Apokalypse des Johannes, 13, 14, wo das Tier die Bewohner der Erde verführt, durch Zeichen, die ihm zu diesem Behufe verliehen sind, und weil dieses Tier (Apotalypse 17, 8) ins Verderben geht, heißt der Antichrist 2. Thess. 2, 3 der Sohn des Verderbens. Hat der Verfasser aber die im Jahre 68 geschriebene Apokalppse benutt, so ist er auch nicht Paulus. Für eine frühere Abfassung hat Higig geltend gemacht, daß der Verfasser von 2. Thess. 2 von der Erinnerung an Caligulas Anschlag auf den Tempel im Jahre 39 beeinflußt sei, also jener Zeit noch nahe stehen werde. Der "Widersacher (2, 4), der sich überhebt über alles, was Gott oder Gottesdienst heißt, also daß er sich selbst in den Tempel Gottes setzt und kund tut, er sei Gott", erinnert allerdings an Caligulas Unterfangen. Aber die Danielsche Borstellung, die durch Caligula wieder belebt wurde, kann auch nach dem Jahre 70 noch dem Berfasser die Hand geführt haben, als er die christliche Eschatologie in dieser Weise erweiterte. Wegen 2, 4 die Abfassung des Briefes vor die Zerstörung des Tempels hinaufzuschieben, weil der Tempel noch stehen müsse, wenn der Antichrift sich hineinsetzen soll, ist gleichfalls ein Trug= schluß, da die Judenchriften die Wiederherstellung des Heiligtums erwarteten.

Als Verfasser des Briefs haben wir uns vielmehr einen Mann zu denken, der entruftet ist, daß manche Brüder die Erwartung der Wiederkunft Jesu zum Anlaß nehmen, nichts zu arbeiten, sondern vom Bettel zu leben und mußige Dinge zu treiben. Um sie von diesem mußigen Harren und Hoffen auf den letten Tag abzubringen, sett der Verfasser ihnen auseinander, daß dieser Jüngste Tag, den sie herbeisehnen, nicht kommen wird, ohne daß ihm eine Zeit der Schrecken vorangeht. Sie haben also keine Ursache, sich diesen Tag so nahe zu wünschen. Im ersten Briefe (5, 1) kommt der Tag unerwartet wie der Dieb in der Nacht, im zweiten gehen leicht zu erkennende Vorzeichen voran, ja eine ganze Reihe von furchtbaren Vor= spielen gleich denen der Apokalypse. Beide Anschauungen schließen sich aus. Da der Verfasser des zweiten Briefs sich das Ende ganz anders vorstellt als der des ersten. so trägt er auch kein Bedenken, gegen den ersten Brief zu polemisieren, ja vor ihm als vor einer Fälschung zu warnen. Baulus hatte im ersten Briefe eine Beschreibung der Wiederkunft des Herrn und unserer Herzuführung zu dem vom Himmel Kommenden gegeben und sich dafür auf ein Wort des Herrn berufen. Wenn der Verfasser des zweiten Briefs warnt, die Leser sollten sich weder durch ein Wort, noch durch einen Brief, der von Paulus herrühren wolle (2, 2), erschrecken lassen, als ob der Tag des Herrn unmittelbar bevorstehe, so ist mit diesem Briefe, der der "angebliche Brief" genannt wird, der erste Thessalonicherbrief, und mit dem trügerischen Logos das in der Tat unauffindbare Herrenwort gemeint, auf das Paulus 1. Thess. 4, 15 sich berufen hatte. Daß sofort nach Gründung der Gemeinde dem Apostel falsche Briefe sollen unterschoben worden sein, ist wenig wahr= scheinlich. Das alles deutet auf eine spätere Zeit, in der man bereits die alten Urkunden sammelte und über ihre Echtheit stritt. In diese Zeit gehört der zweite Brief schon nach seiner Stellung am Ende der Samm=

lung des Marcion 1). Die retardierende Tendenz des Briefs, der leugnet, daß die Wiederkunft Jesu unmittel= bar bevorstehe, konnte der späteren Kirche nur genehm sein, da der Erfolg dem zweiten Briefe und nicht dem ersten recht gegeben hatte. Seine Warnungen waren auch später noch am Plate. Beranlaßt war ja der Berfasser zu seinem Proteste gegen den ersten Brief durch den Migbrauch, den arbeitsscheue Christen mit der Bot= schaft des nahen Endes trieben. Man könnte einwenden. daß in der Zeit nach dem judischen Kriege eine apoka-Inptische Aufregung, wie die hier vorausgesetzte, nicht mehr existierte, durch die ein Christ sich hätte veranlagt finden können, einen Brief zu verfassen, der die schwärmerischen Erwartungen eindämmen will. Aber solche Erweckungen kamen bis in die Zeit der Montanisten, die sie grundsätlich betrieben, immer wieder vor. So erzählt (c. 200 n. Chr.) Hippolyt in seinem Kommentar zu Daniel 4, 192) von einem Bischof in Pontus, der mehr auf seine Träume als auf das Schriftwort geachtet habe und just für das nächste Jahr das Ende der Welt ansetzte. "So kam es, daß die Christen seiner Nachbarschaft unter Weinen und Klagen den Herrn anssehten, da sie Tag und Nacht den heran= kommenden Gerichtstag vor Augen hatten. Und in solche Furcht und Verzagtheit brachte er die Brüder, daß fie ihre Ländereien und Acker wuste ließen; und die meisten verkauften ihre Besitztümer." Schwärmerei und Lust sein Eigentum zu verjubeln, Arbeitsscheu und Leichtgläubigkeit reichten sich so die Hand, diese Gemeinden zu ruinieren. Ahnlichen Zuständen steht der Verfasser des zweiten Thessa=

<sup>1)</sup> Bgl. Holhmann, Lehrbuch der Einleitung in das Neue Testament. S. 231. "Das viele Reden von Briefen, 2. Thess. 2, 15; 3, 17, paßt in eine Zeit, in welcher der Apostel nur noch in seiner Hinterschiederschieder der Echtheit 3, 17 befremdet."

<sup>2)</sup> Bgl. Wilhelm Lüken bei Johannes Weiß, Die Schriften des Neuen Testaments. II, 24 f.

lonicherbriefs gegenüber und da sich die Schwärmer auf den ersten Brief Pauli an die Thessalonicher beriefen. sucht er diesen zu diskreditieren und durch einen neuen Baulusbrief die Schwärmer zurechtzuweisen. "Wir gebieten euch," läßt der Verfasser seinen Paulus schreiben, "daß ihr euch zurückziehet von jedem Bruder, der unordentlich wandelt und nicht nach der Unterweisung, die er von uns empfangen hat. Denn ihr wift, wie ihr uns nachfolgen sollt. Denn wir sind auch nicht unordentlich gewesen unter euch, haben auch nicht umsonst das Brot genommen von jemanden, sondern mit Arbeit und Mühe, Tag und Nacht haben wir geschafft, daß wir niemanden unter euch beschwerlich würden. Nicht daß wir dazu nicht Macht hätten, sondern um uns selbst zum Vorbild zu geben uns nachzufolgen. Und da wir bei euch waren, geboten wir euch: wer nicht arbeiten will, soll auch nicht essen." Solche aufgeregte Reiten, in denen der Glaube an das nahe Ende schwärmende Brüder veranlaßte, die Arbeit niederzulegen und sich von den Wohlhabenden ernähren zu lassen, kehrten, wie die Erzählung des Hippolnt beweist, noch öfter wieder, und so fand ein späterer Christ für angezeigt, solchem Treiben durch einen andern Thessalonicherbrief entgegen zu treten. Da die Schwärmer an dem ersten Briefe eine starte Stüge hatten, erklärt der Verfasser des zweiten Briefs jenen, samt seinem angeblichen Herrenwort, für eine Fälschung und warnt vor dem falschen Geiste, d. h. vor der wilden Prophetie, die die Brüder in Schrecken sett. So nahe steht der Tag überhaupt noch nicht bevor, daß wir uns der nächsten Aufgaben entschlagen dürften, vielmehr werden ihm noch viele und schwere Heimsuchungen vorangehen. Um das zu erweisen, greift der Schreiber auf diejenige Lehre von den letten Dingen zurück, die gemäß der Apotalypse und der Matthäuseschatologie die in der Kirche angenommene ist. So erscheint ihm zunächst ansttößig, daß bei Schilderung der letzten Not die Gestalt des Antichrists im ersten Thessalonicherbriefe fehlt.

diesen Mangel macht er aufmerksam, indem er betont, daß dieses Vorspiel dem letten Gerichte vorausgehen muffe, so daß wir noch nicht am Ende ftehen, im Gegenteil hat noch nicht einmal das Vorspiel begonnen. Die Wieder= funft Christi, sagt also der Berfasser, kann nicht eintreten, bevor der Antichrist da war und sich im Tempel zu Je= rusalem hat göttliche Ehren erweisen lassen. Unverkennbar liegt in diesen Worten eine Beziehung auf den römischen Cäsarenkult, wie ihn Caligula auch den Jerusalemiten zugemutet hatte. Wie die Apokalypse 13, 15 von dem falschen Propheten berichtet: "Es wurde ihm verliehen, dem Bilde des Tieres Geist zu geben, auf daß das Bild des Tieres spräche und machte, daß alle, die das Bild des Tiers nicht anbeteten, getötet werden," so heißt es hier vom Antichrist (2, 9), daß dessen Zukunft stattfinde, "vermöge der Wirksamkeit des Satans mit allerlei mäch= tigen Taten und Zeichen und Wundern der Lüge und mit allerlei Trug und Ruchlosigkeit unter den Verlorenen". So eingehend aber der Verfasser die Zeiten des Antichrists schildert, die den Zeiten des Christs vorangehen sollen, so ift seine Absicht doch nicht etwa, die Nähe dieser Zeit anzukundigen, sondern im Gegenteil will er beweisen, daß dieses Ende noch lange nicht kommen könne. Der Christ kann nicht kommen, weil der Antichrist noch nicht da war und der Antichrist kann auch nicht kommen, weil für diesen ein den Thessalonichern bereits bekanntes Hindernis vorliegt, das erst aus dem Wege geräumt werden muß. Was sich der Verfasser unter dem Hindernisse oder dem Hinderer dachte, die aus dem Wege geräumt werden mussen, ist nicht mit Sicherheit zu bestimmen 1). Will man einen

<sup>1)</sup> Der Antichrist, der Hinderer oder das Hindernis und das Geheimnis der Bosheit sind viel umstrittene Daten. Zunächst ist zu fragen, ob der Versasser sich den Antichrist als heidnischen Cäsar oder als jüdischen Pseudopropheten dachte? Da er das Bild des Antichrists sichtlich mit den Zügen des Antiochus Epiphanes und des Gajus Caligula zeichnet, so meinen die meisten

chronologisch so schwer zu fixierenden Brief mit bestimmten geschichtlichen Vorgängen in Beziehung setzen, so kann man bei dem Antichrist an den falschen Nero denken, der unter

Ausleger, er erwarte als Antichrift einen römischen Casar, ber wirklich tun wird, was Caligula nur tun wollte, der sich in den Tempel Gottes sett und sich als Gott verehren läßt; wie ja die römischen Kaiser göttliche Verehrung für sich in Anspruch nahmen. Aber auch die andere Ansicht, daß der Antichrist ein jüdischer Messias im Stile des Barkochba sei, ist stark pertreten. Tertullian. Cyrill von Jerusalem, Hieronymus, Augustin, Gregor der Große, Isidor von Sevilla haben den Brief so ausgelegt, als ob er auf einen jüdischen Messias weissage. Allein der Verfasser nennt den Antichrift ben Heiben, ben Gesetzlosen, und mit der Apostasie ist der Abfall von Gott gemeint, nicht politischer Abfall von den Römern, Hugo Grotius sieht in 2. Thess. 2 eine in Erfüllung gegangene Weissagung auf das Attentat des Caligula gegen den Tempel zu Jerusalem, allein dieses fiel bereits ins Jahr 39, Paulus könnte es also im Jahre 53 nicht mehr als etwas Rufünftiges prophezeien. Den Kaiser Titus, dessen Feldzeichen nach Erstürmung des Tempels im Borhof gehuldigt wurde, hielt Wetstein für den geweissagten Antichrift. Whitby bezieht den Hinderer auf Claudius, der den Antichrist Nero noch aufhält, eine Deutung, die Döllinger wiederholt, indem er xazeywr als den Inhaber übersett, nämlich den gegenwärtigen Inhaber des Throns, während Hikig darin sogar ein Wortsviel (o' κατέγων = claudens, Claudius) finden will. Ift der Brief erst nach der Apotalypse und mit Benützung derselben entstanden, so ist schwer zu sagen, worin ber Berfasser das Hindernis und den Hinderer sah, denen er den Aufschub der Gerichte zu verdanken glaubt. Deutet man den Hinderer auf Claudius, der noch den Thron inne hat und erst durch Nero aus dem Wege geräumt werden musse, so wurden wir die Entstehung des zweiten Briefs sofort nach der Abfassung des ersten anseinen mussen, da dieser selbst im letzten Jahre des Claudius geschrieben wurde. Da der zweite Brief aber von Vaulus nicht verfaßt sein kann, ist die Deutung auf Claudius ausgeschlossen, man wollte denn ein literarisches Scheingefecht zwischen zwei vermummten Kämpfern annehmen, wie es in den Sophistenschulen wohl gelegentlich vorkam, in die Anfänge der driftlichen Mission aber nicht paßt. Der erste Brief wird echt sein, der zweite aber ift verfaßt, um die Autorität des ersten zu bestreiten. Der doyos, vor dem 2. Thess. 2, 2 gewarnt wird, ist dann der 1. Theff. 4, 15f. mitgeteilte und die entgrolif ws de fuwv

Domitian dem römischen Reiche fast einen Partherkrieg beschert hätte, gegen den aber die römischen Legionen am Euphrat sich als zuverlässige Sinderer erwiesen. Da man noch lang den rücktehrenden Nero als Antichrist erwartete, stehen chronologische Schwierigkeiten der Deutung auf Nero, auch wenn der Brief noch jünger sein sollte als die Zeit Domitians, nicht entgegen, nur ist es dann noch schwieriger zu sagen, wer als der Hinderer gedacht ist.

Geschrieben ist der zweite Brief, um zu verhindern, daß der erste mit seiner Ankundigung des bevorstehenden Endgerichts Schaden anrichte. Insofern hat der Brief Ahnlichkeit mit der ersten johanneischen Epistel, die dem Evangelium angeschlossen wurde, um dessen Spiritualismus mit der überlieferten Eschatologie auszugleichen. Es sind rabbinische und urchristliche Vorstellungen, die der zweite Thessalonicherbrief vorträgt: das in der Stille wirkende Geheimnis der Bosheit, das von Gott gesetzte Hindernis seiner Entfaltung, die Ankunft des verheißenen Anti= christs, dessen kaum aufgerichtetes Reich doch sofort weggeblasen wird durch den Hauch des erscheinenden Welt= Aber diese Vorstellungen werden den Lesern nicht vorgetragen, um sie mit der Nähe des Gerichts zu schrecken, sondern sie werden aufgezählt, um zu zeigen, daß es mit dem Weltende noch gute Weile habe. Paulus predigte, diese Zeit sei nahe, der zweite Thessa= lonicherbrief warnt, sich durch solche Botschaft nicht täuschen und außer Fassung bringen zu lassen.

ist der erste Thessalonicherbrief. Der Verfasser verwirft denselben, weil er zur Schwärmerei verleite, während er seinen Apostel vielmehr vor müßigen Träumen warnen und ein geordnetes, arbeitsames Leben einschärfen läßt (2. Thess. 8, 6—14), ohne doch selbst auf Mitteilung der eigenen eschatologischen Meinungen zu verzichten. Der Verfasser kannte Watth. 24, 4 ff. und Apok. 17, 8 und 11, an die seine Eschatologie anknüpst, vermutlich auch schon Kol. 4, 18. Anderseits war schon vor Ende des zweiten Jahrhunderts der Brief vorhanden, wie das Zitat von 3, 15 in Polykarps Philipperbrief Kap. 13 und Marcions Kanon beweisen.

Berfasser kann also Paulus nicht sein. Auch atmet der Brief nicht die Luft der Zeit, die solche phantastische Vorstellungen erzeugte, sondern ein Dogmatiker registriert hier die überlieserung, deren Inhalt er nicht leugnet, aber befristet und deren Ersüllung er noch weit hinausschiebt. Die Vorstellungen sind die urchristlichen, aber die Stimmung im ganzen ist die einer späteren abgekühlten Zeit.



## VI

## Die Korintherbriefe



Jie es kam, daß der Grund wich, auf den die heidnischen Tempel gebaut waren, so daß sie schließlich einstürzten, ersahren wir aus den beiden Korintherbriesen. Hier sehen wir die emsigen Juden und Judenchristen an

der Arbeit, wie sie die Grundlagen der alten Kultur immer tiefer unterwühlen und diese schließlich zu Fall bringen. Es ist eine frause Welt, in die wir blicken, eine Welt voll Wunderglauben und Aberglauben, voll Bettel= haftigkeit und Opferwilligkeit; die Gebildeten nannten das alles Aberwit, aber das ändert nichts an der Tatsache, daß das, was hier arbeitet, gart, tocht und aufschäumt, die werdende Weltanschauung des kommenden Jahrtausends war. Einer rationalistischen Kritif erscheinen diese Weltunter= gangspropheten als hirnverbrannte Fanatiker, aber diese Leute vermochten in ihrer schwärmerischen Verfassung Dinge zu leisten und Opfer zu bringen, zu denen ein fühler Verstandesmensch niemals fähig gewesen wäre. Wer keinen Grund großer Erfolge kennt als Logik, Bernunft, gesunden Menschenverstand und klare Weltbetrachtung, verbaut sich von vornherein das Berständnis für die Religions= geschichte, ja für die Geschichte überhaupt. Ein solcher Philosoph mag nur gleich mit dem edeln Talbot sprechen: "Unfinn du siegst und ich muß untergeben", denn Gemüt, Aberglaube, Phantasie und Leidenschaft sind stärkere Hebel des Weltgetriebes als Philosophie und Reflexion. Dieser

unklare Drang der drisklichen Zungenredner erwies sich aufunftsvoller als alle Kunst und Wissenschaft der hellenischen Sophistik. Die in Judengriechisch geschriebene Apokalppse hat arößere Wirkungen hinterlassen als alle klassischen Reden des Demosthenes. Diese Konventikel des Baulus brachten es fertig, daß an die Stelle der hellenischen Welt= freude die Furcht vor dem Weltgericht trat. Die Wunderluft, in der sie lebten, wirkte die Gewißheit einer jenseitigen Welt, Glauben an das übersinnliche und an das stündliche Eingreifen Gottes in den Naturlauf, Angst und Schrecken des Gewissens. Gefühl der menschlichen Schwäche und Hilfsbedürftigkeit und gläubiges Vertrauen auf die rettende Hilfe der Kirche. Sehnsucht nach einem besseren Jenseits tritt an die Stelle des Gefühls der Einheit mit dem Welt= ganzen und der Befriedigung in sinnlichem Genuß. So haben die bescheidenen Kandwertsstuben und Abendversammlungen der Christen die Geschichte in neue Bahnen geworfen, während die prunkenden Berhandlungen der politischen Körperschaften und philosophischen Akademien verrauschten wie ein Geschwät.

Wie für das Verständnis der sozialen Bedeutung der neuen Tendenzen, so sind die Korintherbriefe auch für das Verständnis der Person des Paulus die Hauptquelle. In keinem andern Vriefe schüttet der Apostel sein Herz so rückhaltlos aus, in keinem spricht er so viel von seinen Ausgaben, seinen Leiden und Ansechtungen, so daß man sagen darf, wer namentlich den zweiten Korintherbrief nicht kennt, der kennt Paulus nicht. In gewissem Sinne also kann man behaupten, die geschichtlich wichtigsten Dokumente des Neuen Testaments, nächst dem Evangelium, sind die Briefe Pauli an die Gemeinde zu Korinth.

Unsere Erinnerungen an das alte Korinth müssen wir beiseite lassen, wenn wir uns die Stadt vorstellen wollen, in der Paulus im Jahre 53 auf 54 eine christliche Gemeinde sammelte. Die Stadt, die Paulus im letzen Jahre des Kaisers Claudius betrat, war nicht jene alte, sagen-

reiche Wunderstadt, die Bindar und Homer besungen haben; nicht der Vorort des dorischen Stammes und des achäischen Bundes, von dem Thukydides handelt, nicht jene alte Handelsstadt, deren Schiffswerfte, Tempel und isthmischen Spiele ihresgleichen nicht hatten, das war das alte Korinth gewesen, dessen Bracht und Herrlichkeit im Jahr 146 durch Lucius Mummius von der Erde verschwand. Unser Ko= rinth ist vielmehr eine moderne römische Kolonie. Genau hundert Jahre lang war die Stadt ein Schutthaufen, ein elender Flecken. Nur die alte Burg und einige Tempel waren bei der barbarischen Zerstörung durch die Römer verschont worden. Da entschloß sich im Jahre 46 v. Chr. Julius Casar, als Diktator, die Stadt wieder neu erstehen zu lassen und sie mit Veteranen und Abkömmlingen von Freigelassenen zu bevölkern. Diese Colonia Julia ist es, in deren Werkstätten und Sklavenstuben der Teppichmacher aus Tarsus eine dristliche Gemeinschaft sammelte. Korinth war, als Paulus dahin kam, eine moderne Stadt, die ungefähr seit hundert Jahren existierte; eine Stadt ohne Aristokratie, ohne Vornehmheit, ohne Tradition, aber bereits wieder sehr belebt, sogar sehr reich und sehr ver= dorben. Das rasche Aufblühen der neuen Kolonie erklärt sich durch die Lage an zwei Meeren. Bei der Schwierig= keit der Umschiffung des Peloponnes und der Leichtigkeit, Waren über den schmalen Isthmus zu rollen, mußte sich der Verkehr hier wieder rasch beleben, wozu die beiden auten Häfen Kenchreä und Lechaum das ihre beitrugen. Bu Renchreä am Agäischen Meer lagen die asiatischen Handelsschiffe. Wer, wie die Diakonissin Phöbe (Röm. 16), von Korinth nach Ephesus reist, geht über Kenchreä, wer, wie Aquila und Priscilla (act. 18, 2), von Rom kommt, ist im Hafen von Lechaum gelandet. Aus dieser Gunst der Lage erklärt es sich, daß hier nach hundert Jahren schon wieder eine große Stadt steht. Diese Colonia Julia war aber keine hellenische Stadt, sondern ein europäischer Handelsplat mit mehr römischer als griechischer Physio-

anomie. Als Hauptstadt der römischen Proving Achaja, als Sitz des Prokonsuls, als Kolonie mit einer starken lateinischen Bevölkerung, als Standort einer römischen Besakung stand das neue Korinth der hellenischen Bevölkerung fremd gegenüber. Die ersten Kolonisten waren ja römische Veteranen gewesen. Daher die vielen lateinischen Namen auch in der driftlichen Gemeinde: Titius Justus. Gajus, Crispus, Quartus, Fortunatus, Tertius, Achaicus usw. Auch die in Hellas sonst ungewöhnlichen Gladiatoren= kämpfe sind in Korinth üblich. Anspielungen auf solche Kämpfe hat man in dem Bilde vom Wettläufer (1. Kor. 9, 24ff.) und in der Vergleichung des Aufstandes in Ephesus mit einem Tierkampfe (15, 32) finden wollen. Daß auch der kleinasiatische Handel sein Kontingent zur Bevölkerung stellte, ist selbstverständlich. Bei der Lekture der Korintherbriefe umspielt uns das geschäftige Treiben der Kaufmannswelt, deren Feilschen selbst in die Erbauung der driftlichen Gemeinde störend hereintont. Die Gemeinde= glieder haben Prozesse miteinander und der Apostel muß sich aefallen lassen, daß man genau mit ihm abrechnet. Es fehlt nach 2. Kor. 12, 16—18 auch nicht an klugen Geschäftsleuten, die meinen, der Jude habe sie übervorteilt. Eine solche Kaufmanns= und Matrosenstadt ohne fest an= gestammte Bürgerschaft, ohne Tradition, ohne Aristotratie, hauptsächlich bewohnt von einer flottierenden Bevölkerung, Seeleuten, Kaufleuten und Soldaten, die Masse von Sklaven und Hafenarbeitern nicht zu vergessen, stellen der Mission natürlich andere Aufgaben als die Bauernschaften Galatiens oder die Bürgerschaft Philippis. Von den religiösen Kulten war der der alten Lichtgottheiten Apollo und Artemis zurückgetreten, nur Aphrodite, nach Casars Meinung die Stammutter der Julier, hatte das Feld behauptet. Perstat invicta Venus. Nach Strabo boten sich nicht weniger als tausend Tempelmädchen im Dienste ihrer Böttin den Matrosen an, während im zweiten Jahrhundert nach Christus der Redner P. Aelius Aristides von Korinth

rühmt, daß man auf jeder Straße einem Philosophen bezgegne. Bergegenwärtigt man sich diese Berhältnisse, so werden viele Stellen der Korintherbriefe uns begreiflich.

Ein weiteres demoralisierendes Moment war die ungeheure Anhäufung von Stlaven, die die reichen und viel= beschäftigten Handelshäuser für Geschäft und Luxus nötig hatten. Zur Zeit des Athenäus zählte man 460 000 Sklaven in Korinth, was natürlich die sittliche Haltung der Be-völkerung nicht besserte. Infolge aller dieser demorali-sierenden Einslüsse war das glänzende Neukorinth einer ber verrufensten Plage im römischen Reiche. Liederlich leben hieß sprichwörtlich "korinthern" und der korinthische Trunkenbold war eine sehr gewöhnliche Figur der späteren Romödie. Der Korinther kommt meist betrunken auf der Bühne vor, betrinkt er sich doch, wie wir aus 1. Kor. 11, 17 ff. erfahren, sogar bei den christlichen Liebesmahlen. Wenn wir daher das sittliche Bewußtsein der Korinther in unseren Briesen in manchen Punkten unbegreiflich abgestumpst finden, so muß man sich vergegenwärtigen, aus welchen Bevölkerungsschichten diese Gemeinde gesammelt war, und so dürfen wir wohl behaupten, daß die Wirksamkeit des Apostels in Korinth nur in Parallele gestellt werden kann mit der eines Missionärs in den Armenvierteln einer heutigen Weltstadt. So erklärt es sich, wenn der Apostel 1. Kor. 5, 9 sagt: "Wollte ich euch aufgeben, nicht mit Unzüchtigen, Lästerern, Trunkenbolden, Geizigen und Räubern umzugehn, so müßte ich euch heißen die Welt räumen", oder wenn er den Zustand der Gemeinde dem Israels in der Wüste vergleicht, das heute von den Töchtern Midians, morgen von den Fleischtöpfen Agyptens und dann wieder von den Gögen Kanaans verführt ward. Je verderbter aber die Bevölkerung war, um so höher werden wir die Arbeit des Apostels anschlagen.

Es ist die im hellsten Lichte der Geschichte Liegende

Es ist die im hellsten Lichte der Geschichte liegende Zeit des Regierungswechsels, das letzte Jahr des Claudius und das erste des Nero, als soeben Gallio, der Bruder

des Seneca, Präses von Achaja geworden war, in die der korinthische Aufenthalt des Paulus fällt. L. Junius Gallio, mit dem hier Paulus zusammengeführt wurde, gehörte unter die würdigeren Gestalten der neronischen Zeit. Seneca und der Dichter Statius preisen in fast überschwenalicher Weise seiner Sitten Freundlichkeit und seine unterschiedslose Güte gegen alle. So ist nicht aus= geschlossen, daß Paulus im Vertrauen auf sein mildes Regiment sich nach Korinth geflüchtet hatte. Wie aus 1. Thess. 3, 1, verglichen mit Apg. 18, 1 ff., hervorgeht, war Baulus allein in Korinth angekommen, wo er die römischen Christen Aguila und Priscilla fand. Als dann Silas und Timotheus aus Macedonien bei Baulus wieder eintrafen, war eine kleine Gemeinde beisammen und die Missionsarbeit konnte beginnen. Aguila und sein Weib Priscilla hatten infolge des Edikts des Claudius Italien verlassen müssen, aber unverdrossen begannen diese betriebsamen Judenchriften die Gemeindebildung, die man ihnen in Rom niedergelegt hatte, in Korinth aufs neue. So war die Werkstätte des Aquila, wo sie beisammen saßen und aus Ligen von Ziegenhaaren Teppiche flochten, der erste Ansatz zu einer forinthischen Gemeinde. Aquila und Priscilla werden sowohl in der Apostelgeschichte, wie im Römer= und ersten Korintherbriefe und im zweiten Timo= theusbriefe erwähnt und muffen danach zur Zeit Pauli eine Rolle in der damaligen Christenheit gespielt haben. Ihre Werkstätte war in Rom, Korinth und Ephesus ein Mittelpunkt für die Brüder. Sie sind diejenigen, die in Ephesus den schriftgelehrten und beredten Alexandriner Apol= los bekehren und es ist dabei aufgefallen, daß Apg. 18, 18 und 26 und Römer 16, 3 und 2. Tim. 4, 19 Priscilla stets por ihrem Manne genannt wird. Man nimmt da= nach an, daß die Bedeutung ihres driftlichen hauses auf der Hausfrau beruhte; jedenfalls schreibt ihr die Apostelsgeschichte die gleiche Bedeutung für die Bekehrung des Apollos zu wie ihrem Manne; auch Paulus nennt beide

Gatten seine Mitarbeiter in Christo Jesu. Ihre Charakter= festiakeit, ihren Mut und ihre Opferfreudigkeit hat Prisca bei den Stürmen in Ephesus ebenso bewährt wie ihr Gatte. indem auch sie ihren eigenen Hals daransette, um Paulus zu retten. Und nicht nur Paulus, sondern alle Gemein= den der Heiden haben Ursache, ihr zu danken für ihre heroische Aufopferung in der Stadt der großen Mutter von Ephesus. In Korinth ging der entscheidende Schritt zur Mission unter der Stadtbevölkerung von Baulus aus, der 1. Kor. 4, 14 sagt: "Wenn ihr auch 10000 Lehrer gehabt hättet, so doch nur einen Bater, denn in Chrifto habe ich euch gezeugt." Und ebenso im zweiten Briefe, wo er 3, 3 schreibt: "Ihr seid ein Brief Christi, durch unsern Dienst gefertigt." über die Entstehungsgeschichte der Gemeinde selbst gibt die Apostelgeschichte einige Undeutungen. Auch hier war der Verlauf der, daß Baulus zunächst der Synagoge 1) die Botschaft vom erschienenen Messias bestellte und die Notwendiakeit seines Opfertods er= läuterte nach Weise des Römerbriefs, der bei einem späteren Aufenthalte hier in Korinth verfaßt wurde. Das Resultat aber war, daß ihn die Juden nach einigen Sabbaten nicht mehr zu Worte kommen ließen. Anklang hatten dagegen seine Worte und das, was er von Jesu Reden und Taten mitteilte, bei den Broselnten gefunden, die schon längst in der Synagoge sich an den Worten der Propheten besser erbauten, als in dem Zeremoniendienste der Tempel, zu denen sie, wie Paulus meint, nur gewohn= heitsmäßig gingen, wie sie eben geführt wurden. Ermüden= der Gewohnheitsdienst oder orgiastischer Taumel wechselten bei den Festen der Göken ab, während die Lehrrede und die Schriftlesung in der Synagoge den Borteil boten, daß man sich dabei auch etwas denken konnte. Solche Elemente

<sup>1)</sup> Die Türinschrift dieser Synagoge hat sich erhalten; Faksstmile bei Deißmann, Licht vom Osten. S. 9. Das Original im Museum zu Korinth.

waren es, die die Partei des fremden Wanderlehrers ergriffen. Der Proselyt Titius Justus stellte dem cilicischen Weber zu seinen Erbauungsstunden sein Haus zur Berfügung, das nach Apg. 18, 7 nahe bei der Synagoge lag. Hier hielt Paulus nach Apg. 18, 11 anderthalb Jahr Bersammlungen ab und viele Korinther ließen sich auf den Namen Jesu taufen. Die Gemeinde erscheint bald als die wichtigste Gründung des Paulus, aber über die Stärke der christlichen Gemeinschaften in dieser Zeit ist schwer ins flare zu kommen. Hier wissen wir, daß die Gemeinschaft sich in einem Brivathaus versammelte. Schon danach dürfen wir sie nicht nach Hunderten, sondern nach Dukenden zählen. Wir erfahren aus dem ersten Korintherbriefe, daß in dieser Gemeinde noch gemeinschaftliche Mahlzeiten möalich sind. Liebesmahle, an denen die ganze Ge= meinde Anteil nimmt, lassen auf eine nicht allzu große Anzahl schließen. Die individuellen Angelegenheiten, auf die der Apostel in unseren Briefen eingeht, machen auch nicht wahrscheinlich, daß die Briefe an einen Kreis von mehreren Hunderten gerichtet waren; einer so großen Versammlung würde er solche intime Privatangelegenheiten nicht vor= getragen haben. Anderseits ist die Gemeinschaft aber groß genug, um in drei oder gar vier Parteien zu zerfallen, wir dürfen sie also auch nicht zu klein denken. Eine solche Bartei wird doch immer ein bis zwei Dukend Leute zählen. Wenn wir eine Gemeinschaft von etwa hundert Röpfen annehmen, dürfte das vielleicht der Wahrheit am nächsten Natürlich kann sich, zumal zu Anfang, ein größerer Zulauf an diesen festen Kern angeschlossen haben, aber von einer Massenbewegung wie am Jordan oder am See Genegareth oder in Rom ift doch nirgends die Rede. Da die Gemeindegründer Juden waren, liegt die Frage nah: hat die Gemeinschaft sich, wie das z. B. in Rom der Fall war, von Anfang aus dem Judenviertel refrutiert? Möglich wäre das, denn auch in Korinth, Lechäum und Kenchrea waren Spinagogen und der 1. Kor. 1, 14 von Baulus getaufte

Crispus war nach Apg. 18, 8 Mitglied des Synagogen= rats. Dennoch muffen die Juden nur eine Minorität in der korinthischen Gemeinde gewesen sein, denn 1. Kor. 12, 2 redet der Apostel ganz allgemein die Gemeinde mit den Morten an: "Als ihr Heiden waret, wurdet ihr hingeführt zu den stummen Götzen." Die Gemeinde war also der aroken Mehrzahl nach früher in die Tempel gegangen. Rudem sind es wesentlich heidnische Gewöhnungen, die der Apostel an den Korinthern zu bekämpfen hat. Die jüdische Sitte ist den Korinthern fremd. Dasselbe Resultat ergibt eine Durchsicht der ausdrücklich genannten Versonen, deren Namen ganz überwiegend heidnisch und lateinisch sind. Der Apostel selbst erzählt uns 1. Kor. 14, 15, wer diejenigen waren, die sich zuerst auf den Namen Jesu taufen ließen. Es war das Stephanas, der Diener einer Dame Chloe. samt seinem Sause. Diese Familie war, wie der Apostel sich ausdrückt, die Erstlingsgarbe Achajas. Zwei andere Sklaven dieser Gesindestube, Fortunatus und Achaicus, traten gleichfalls der Gemeinde bei. Von dem Apostel selbst getauft war nach 1, 14 der Herbergsvater Gajus und der Synagogenvorsteher Crispus. Ihre lateinischen Namen machen wahrscheinlich, daß sie aus der alten latei= nischen Veteranenkolonie herstammen. Gajus ist Haus= besitzer; "mein und der ganzen Gemeinde Wirt" nennt ihn Röm. 16, 23. Crispus muß Proselnt der Gerechtia= keit gewesen sein, d. h. ein Beschnittener, der das ganze Gesetz auf sich genommen hatte, sonst hätte er nicht Mitglied des Synagogenrats werden können, dessen Vorstand nach Apg. 18, 17 Sosthenes war. Dagegen ein Proselyt des Tores, ein gläubiger Römer im weiteren Sinn, war Titius Justus, der nach dem Synagogenrecht nur zum Halten der noachischen Gebote verpflichtet war. Er ist Besitzer eines Hauses nahe bei der Synagoge. Auch sein Name verrät ihn als Abkommen der alten lateinischen Kolonie und ein wohl= habender Bürger muß er gewesen sein, da er in der Lage ist, die aanze Gemeinde bei sich aufzunehmen. Eine der

bekanntesten Töpferfamilien der Kaiserzeit träat den Namen der Titier, Korinth aber war ein berühmter Sik solcher Ware. Der erste Handelsartikel der neuen Kolonie waren die Ton= und Erzwaren gewesen, die man unter dem Namen Netrokorinthien verkaufte, weil sie in den Gräbern und unter dem Schutt der alten Stadt gefunden sein sollten. In der Nachahmung der alten Formen blühte das Töpfergewerbe auf. Auch das korinthische Erz, das aus dem Brande der Stadt durch L. Mummius herrührte, war ein gesuchter Artikel. Sollte der Titius des Paulus mit der genannten Töpferfamilie zusammenhängen, so besaß Titius auch die weiten Räume, um den Gemeindeversamm= lungen Unterkunft zu bieten. Das Wort von den Gefäßen zur Ehre und den Gefäßen zur Unehre wäre dann also in einem Töpferhause geschrieben, wo Baulus in den Sofen und Magazinen Töpfe allerart in Masse vor sich sah und an diesen Gefäßen zur Ehre und zur Unehre täglich vorübergehen mußte. Ferner werden erwähnt (Röm. 16, 23) Erastus, der Stonom der Stadt, also gleichfalls ein Bürger, der sogar ein öffentliches Amt bekleidete, ferner Quartus und Tertius, die nach den Namen wohl zur lateinischen Kolonie gehörten, möglicherweise freilich auch Sklaven sein tönnten. Tertius ist bekanntlich der Schreiber des Römer= briefs, mithin ein gebildeter Mann und nach seinem einge= schmuggelten selbständigen Gruße nicht ohne Humor. Daß zu den Versammlungen sich eine große, vielleicht überwiegende Anzahl von Frauen einfanden, geht aus den verschiedenen Vorschriften für Jungfrauen, Chefrauen, Geschiedene und Witwen hervor, wie wir sie im ersten Korintherbrief (7 und 11) lesen, sowie aus der Rolle, die sich die Weiber in den Betstunden herausnahmen. Brisca und die Dia= tonissin Phöbe sind aber die einzigen, deren Namen rühmend erwähnt werden. Es liegt nun in der Natur der Sache, daß diejenigen, die ausdrücklich genannt werden, die her= vorragenden Elemente der Gemeinde waren, und danach läßt sich schließen, daß die Eroberungen des Christentums in 26\*

Korinth bis in den mittleren Bürgerstand reichten, der durch Erastus und Gajus und die beiden Proselyten Crispus und Titius vertreten ist. Die Mehrzahl der Gemeinde gehörte dagegen den unteren Ständen an. Etliche waren, wie uns der Apostel im ersten Briefe 7, 21 sagt, als Sklaven berufen; es waren auch nach 11, 30 viele Schwache und Kranke da, und, wie Paulus im 1. Kap. B. 26 bekennt, "nicht viel Beise nach dem Fleisch, nicht viele Ginflufreiche oder Wohlgeborne, sondern was töricht ist in der Welt, was schwach und unedel, und das Berachtete hat Gott er= wählt, daß es zunichte mache, was stark ist" (1, 26-29). Der Durchschnitt also bestand aus Angehörigen der untersten Bevölkerungsschichten, woher sich denn auch manche Schwierig= feit erklärt, die der Apostel findet. Was die sittliche Ver= fassung dieser Korinther zur Zeit der Wirksamkeit Bauli betrifft, so gibt der Apostel selbst im sechsten Kapitel darüber eine wenig erfreuliche Auskunft, aber er sett auch hinzu: "Doch habt ihr euch abgewaschen, ihr seid geheiligt und gerechtfertigt worden durch den Ramen Jesu." Damit sehen wir uns denn mitten hineinversetzt in diese Matrosen= und Sklavenstadt der Colonia Julia Korinthus, wie wir sie in ben aleichzeitigen Schriftstellern beschrieben finden. Das also war die Physiognomie der Gemeinde, die sich abwechselnd bei dem Bruder Gajus und Titius Justus, vielleicht auch noch bei anderen versammelte. An die Versammlungen an den blütenbedeckten Ufern des Sees Genezareth konnten die Busammenkünfte in einem forinthischen Söller oder Magazin nicht erinnern. Aber auch hier waltete derselbe Geist. Man harrete des Herrn bis ein "Maran atha" oder: "der Herr ist nahe" der Gemeinde verfündete, daß ein Glied das Nahen des Geistes verspürte. Dann wurde der Eine oder Andere vom Geiste gerissen, bis die Schleusen auf= gezogen waren und der Strom der prophetischen Begeiste= rung in kurzen oder längeren Ansprachen brausend hervor= brach. Es ist eine Revivalversammlung, in deren Mitte uns der erste Korintherbrief stellt. Daß die Versammlungen

in der hellenischen Handelsstadt denen der frommen Land= leute am See Genegareth gleichen sollten, ift ohnehin nicht zu erwarten. Es kostete den Apostel nicht geringe Mühe seine Gemeinden dahin zu bringen, wo Jesus sein Volk längst vorsand. Mit den in der Frömmigkeit jüdischer Zucht erzogenen Schülern der zwölf Apostel hatte das Proletariat, das Paulus in Korinth um sich sammelte, keine Ahnlichkeit; die Heiligkeit, die den einzelnen abging, ersetzte aber in den Augen des Paulus der Segen der Gemeinschaft. Als Kirche Christi sind sie die Heiligen und wie Jesus sich um die einzelne Seele sorgte, so gilt Pauli Arbeit vor allem der Bildung einer chriftlichen Gemeinde. Aus dem Gottesreich, das in dem Herzen des Jüngers zu suchen ist, wird bei Paulus die Kirche, die die Gläu= bigen heiligt. Bei der Bedeutung, die er der Vereiniauna im Namen Jesu zuschreibt, trägt Paulus kein Bedenken, den Namen der Heiligen, den Daniel und seine Nachahmer ben patriotischen judischen Kampfern beilegten, für seine Gemeinde in Anspruch zu nehmen. Dadurch, daß sie auf den Namen des Messias sich vereinigt haben, sind sie die Erwählten und Heiligen geworden.

Es ist begreiflich, daß die Judenschaft von dem Versuche des Paulus, die ihm anhängenden Proselyten selbständig als Gemeinde des Messias zu organisieren, und seine Versammlungen hart neben der Synagoge zu halten, wenig erbaut war; vielmehr brach sofort das übliche jüdische Wehesgeschrei los, daß die Fremden in die Privilegien der Judenschaft eingriffen, den Frieden störten, ja, wie in Rom, die Existenz der jüdischen Gemeinde aufs Spiel setzen, und daß sie dann alle ruinierte Leute sein würden. Genau wie in den macedonischen Städten schleppten sie darum den Wanderlehrer aus Tarsus vor den Stuhl des Präses und der Vorsteher der Synagoge, Sosthenes, verlangte im Namen der jüdischen Gemeinde Unterdrückung des gemeinschädlichen Konventitels, wobei sie sich auf das Edikt des Claudius werden berusen haben. Aber auf den fröhlichen

Bruder des Seneca machte der aufgeregte Judenhaufe nur einen erheiternden Eindruck. Streitigkeiten innerhalb der Judenschaft waren etwas sehr Gewöhnliches und noch ehe Baulus das Wort zu seiner Verteidigung ergriffen hatte, sprach Protonsul Gallio: "Wenn es sich hier um eine Gesekesübertretung oder groben Unfug handelte, ihr Juden, so hätte ich ordnungsgemäß euch anzuhören, da es aber eine Streitfrage ist über Lehre und Namen und euer Beset, so möget ihr selbst zusehen, denn über derlei Dinge kann ich nicht Richter sein." So wies er sie von seinem Stuhl. Der hellenische Pöbel aber, des Spektakels froh. ließ es sich nicht nehmen, diesen Judenauflauf zu allerlei Roheiten zu benuten. Sosthenes wurde ergriffen und in dem Brätorium selbst mißhandelt. Gallio aber ließ den Unfug ruhig gewähren. Streitigkeiten über den jüdischen Messias zu entscheiden, fühlte er sich nicht berufen. Den Apostel haben die stürmischen Szenen doch tief beweat und er klagt den Thessalonichern, daß die Juden es nicht lassen könnten, "zu töten die Propheten und voll zu machen das Maß ihrer Sünden allezeit, so daß Gottes Zorn sie erfaßt habe zum Ende" (1. Theff. 2, 15 f.). Die innere und äußere Geschichte der Judenviertel spiegelt sich in diesem kleinen Bilde aus der korinthischen Judenschaft recht charakteristisch wieder. Die Entscheidung, die Gallio gab, und die Schläge, die Sosthenes erhielt, führten natürlich eine gründliche Auseinandersetzung zwischen Juden und Christen herbei. Die Synagoge fürchtete eine ernste Judenhetze und verhielt sich fortan ruhia. In keinem der beiden Korintherbriefe sind Beziehungen auf die Synagoge genommen, die doch im Galaterbrief, ersten Thessalonicher= und Römerbriefe eine so bedeutende Rolle spielen. Bei der Ungunst des Brotonsuls und der Auffässigkeit der heidnischen Bürgerschaft fand der Synagogenrat es offenbar angezeigt, sich aller weiteren Störungen der driftlichen Versammlungen zu ent= halten. Diese Zusammenkunfte fanden am Abende statt. wenn die Werkstätten geschlossen waren. Jeder sollte das

Recht haben, das Gute zu geben, was er zu geben hatte. Aber allzu friedlich ging es auch hier nicht zu. Zunächst erhob sich ein Streit über das äußere Dekorum. Der Semite pflegte heilige Räume mit bedecktem Haupte zu betreten und mit verhülltem Untlit zu beten, für den Hellenen aber galt das Gegenteil als schicklich. Der Freie geht unbedeckt und nur im Austand höchster Trauer verhüllt er sein Haupt. Hier, wo die Hellenen in der Mehrzahl waren, entschied sich Baulus für die hellenische Sitte; da Adam nach dem Bilde Gottes geschaffen sei, liege kein Grund vor, Gottes Ebenbild zu verhüllen. Anders stellte er sich zu den Eman= zipationsgelüsten der korinthischen Weiber. Wenn in Christo weder Mann noch Weib war, sondern eine neue Kreatur, so wollten die Frauen in Korinth dasselbe Recht wie die Männer. Auch sie konnten prophezeien, auch sie konnten in Zungen reden, so gut wie die Männer, ja noch besser. und so bildete sich eine Bartei der Frauenrechtlerinnen, die in den Versammlungen sich unverzagt in den Vorder= arund drängten. Aber Baulus verwies sie nicht nur zur Ruhe, sondern er sette ihren Ansprüchen, sich an den Dis= kussionen zu beteiligen, Reden zu halten und gleich den Freundinnen des Perikles mit unverhülltem Haupte bei den Liebesmahlen zu erscheinen, die strenge Auffassung des Orien= talen entgegen, die vom Frauenstimmrecht nichts wußte und feine unverhüllten Frauen in der Öffentlichkeit duldete. "Ihr müßt wissen, daß jegliches Mannes Haupt Christus ist, Haupt des Weibes aber ist der Mann. Jeglicher Mann, der beim Beten oder Prophezeien etwas auf dem Haupte hat, schändet sein Haupt. Jegliches Weib aber, die da betet oder prophezeit mit unverhülltem Haupte, schändet ihr Haupt, denn sie ist eben so aut als geschoren ... Der Mann ist nicht geschaffen um des Weibes willen, sondern das Weib um des Mannes willen. Deshalb ist das Weib verpflichtet, ein Zeichen der Gewalt des Mannes auf dem Haupte au haben, um der Engel willen." Daß die Engel den weiblichen Reizen nicht unzugänglich seien, wußte Paulus

aus Genesis 6, 2. "Urteilt bei euch selbst: ziemt es einem Weibe unverhüllt zu Gott zu beten? oder lehret euch nicht einfach die Natur selbst, daß wenn ein Mann langes Haar trägt, es ein Schimpf für ihn ift, wenn aber ein Weib langes Haar trägt, es eine Zierde für sie ist? Denn das Haar ist ihr anstatt eines Schleiers gegeben." Es war doch nicht leicht, nach diesen Anschauungen Asiens die hellenische Sitte umzugestalten und auch in anderen Bunkten gerieten Griechenland und Palästina in der Gemeinde in leidenschaftlichen Streit. Denn als die Stillen im Lande dürfen wir uns auch hier die ersten Christen nicht vorstellen. Schon Pauli Weise zu agitieren, steht dieser Meinung entgegen. Er heilt Kranke, treibt Teufel aus, verhängt Strafwunder, kurz er ist Prophet, nicht Rabbi. "Mein Wort und meine Predigt," berichtet der Apostel selbst, "bestand nicht in bestechenden philosophischen Reden, sondern in dem Erweis des Geiftes und der Kraft, damit euer Glaube nicht als Wirkung einer menschlichen Weisheit erscheine, sondern als Wirkung der Kraft Gottes." Das Dilemma, in dem er sich befand, bestand nach 1. Kor. 1, 22 darin, daß die Juden von ihm Zeichen verlangten, während die Hellenen nach Weisheit fragten. Er aber war der Mann, beiden Forderungen gerecht zu werden. "Worin," darf Paulus fragen, "seid ihr gegen die andern Gemeinden verkürzt worden? Sind nicht die Apostelzeichen unter euch gewirkt worden in aller Standhaftigkeit, in Zeichen, Wundern und Krafterweisungen?" Die über= zeugung, daß die Zeit der Wunder angebrochen sei, ward allgemein. Es läßt einen Blick tun in die Tiefe der Auf= regung, die die Gemüter der Judenchristen sowohl, wie die der heidnischen Gläubigen ergriffen hat, wenn wir die Berichte über die Pneumatischen 1. Kor. 12-14 lesen, wo die Exzesse des Zungenredens geschildert werden, und Baulus mahnt, daß Gott nicht ein Gott der Unordnung ist, daß Weiber nicht weissagen sollen und daß die Geister der Propheten den Propheten untertan sein mussen. Was

gemeint sei, wenn wir 1. Kor. 15, 29 hören, daß die Lebenden sich taufen lassen, ύπερ των νεκρών, ist eine alte Streitfrage. Man hat übersetzen wollen "über den Toten" lassen die Korinther sich taufen, das heißt auf den stillen Judenfriedhöfen, wo die langen Reihen der geweißten Steine die Vergänglichkeit des Irdischen predigen, oder in den Schauern der heidnischen Katakomben, oder am Fuße der Columbarien, deren kleine Urnen daran erinnern. wie nur ein Häuflein Afche dereinst übrig sein wird von uns allen. Allein die Taufen des avostolischen Zeitalters waren Tauchbäder, wie auch die allegorische Ausdeutung des Taufaktes Röm. 6, 4 beweist, danach das Untertauchen den Tod des alten Menschen, das Auftauchen die Auferstehung zum neuen Leben bedeutet. Die Taufen wurden darum, wie am Jordan, am liebsten am Flusse vorgenommen. Da in Korinth die fümmerlich fließende Virene dazu nicht ausreichte, wird man einen Teich dazu gewählt haben oder zur Diakonissin Phöbe am Safen von Kenchreä gewandert sein. Ein Taufen vor den Höhlengräbern oder Columbarien ware auch kein Taufen über den Toten. Der Friedhof war für Juden ein unreiner Ort, und außerdem fehlte es zur kirchlichen Untertauchung dort an jeder Vorkehrung. Die Meinung des ύπερ των νεκρών ist also die auch dem Wortsinn nach am nächsten liegende: Die Korinther lassen sich taufen zum besten der Toten. Daß sie selbst erst ster= ben müßten, um in das Reich der Himmel einzugehen, lag diesen Gläubigen so fern, daß sie vielmehr für entschlafene Freunde und tote Anverwandte die Taufe nahmen, damit auch diese bei der bevorstehenden Auferstehung der Toten Anteil erhalten möchten an dem verheißenen Reiche. Man hatte an die mustische Kraft dieses Attes einen solchen Blauben, daß man meinte, seine heilsame Wirkung sogar dritten zuwenden zu können. Wie die Kirche des Mittel= alters Totenmessen las, erteilte man hier Totentaufen. übrigens hatten die Christen diesen Glauben nicht allein. Auch in den griechischen Ansterien konnte die Weihe vertretungsweise für Verstorbene genommen werden 1) und es ist wohl möglich, daß die Schüler Pauli von den dortigen Abungen her auf die Ginführung stellvertretender Taufen gekommen waren, die auch Paulus sich gefallen läßt. bis in welche Tiefen des Gemüts muß Baulus diese Bürger und Arbeiter aufgewühlt haben, wenn sie so fest den Tag der Herrlichkeit erwarteten, daß sie meinten, auch ihren geschiedenen Freunden den Anteil an demselben durch ihre Stellvertretung sichern zu muffen. Zungenreden, Weissagen, Wunderheilungen sind für eine solche Geisteslage das natür= lichste Ding der Welt. So durchaus lebte man in dem Glauben, daß die Zeit der Wunder schon angebrochen sei, daß Paulus, wo er einem groben Sünder gegenübersteht, keinen Zweifel hegt, sein einfaches Wort werde genügen, ihn dem Satanas zu überliefern und damit dem Siechtum und Tod (1. Kor. 5, 3f.). Dieses Gericht im Geiste, durch die Gemeindeversammlung, ist auch das einzige, das der Apostel anerkennt. Er findet es der Christen unwürdig. daß sie in der Basilika, bei den Beamten des Prokonsuls, sich Recht holen, da sie doch bald selbst zu Gericht sigen werden über den Satan und seine bosen Beister. So nah ist nach ihm dieser Tag, daß die Sklaven nicht rütteln sollen an ihren Sklavenketten, die Töchter nicht ausschauen nach Freiern. Er rät sogar ab, noch zu heiraten, denn die lette Zeit wird eine Zeit der Not sein, die auf Berheiratete schwerer drücken wird, als auf Unverheiratete und ebenso soll der Sklave nicht mehr seine Freiheit suchen, sondern den niedern Stand, darin er berufen ist, vielmehr benuten, um sich ein um so größeres Berdienst zu erwerben auf den nahen Gerichtstag, an dem es heißen wird: "O du frommer und getreuer Knecht, du bist über weniges treu gewesen, ich will dich über viel setzen." Ein Wunder ist es da nicht, daß der jüngere Plinius, als er nachmals eine veinliche Untersuchung über die Christengemeinden Bithnniens verhänat hatte, an

<sup>1)</sup> Vgl. Rohde, Psyche 2; 128.

Trajan schreiben konnte, er habe nichts gefunden, als einen jedes Maß übersteigenden Aberglauben. Das freilich, was Blinius selbst von den Wundern und Erscheinungen erzählt. die sich auf seinen Gütern zutrugen, ist uns um nichts verständlicher. Wer darum die korinthischen Christen um ihres Wunderglaubens willen für eine minderwertige Gesellschaft ansehen wollte, der sehe zu, daß er nicht auf den Stand= punkt des Gymnasiasten gerate, der Tacitus für einen dummen Kerl erklärte, weil er an einen Bacchus glaube. Jede Zeit verknüpft die Erscheinungen nach ihrer Welt= anschauung. Unsere Großväter sahen bei ihren nächtlichen Gängen Irrwische auf den Wiesen hüpfen, heilten sich und andere mit Sympathie und Magnetismus und wendeten Kuren an, die ihnen halfen, während sie uns umbringen würden. Goethe hatte von seinem Großvater Textor das doppelte Gesicht geerbt und begegnete auf der Straße von Sesenheim nach Drusenheim sich selbst auf dem Wege und in dem Kleide, in dem er acht Jahre später wieder dieses Weges kommen sollte. Luther aber ging im Wittenberger Klostergang stundenlang mit dem Teufel auf und nieder und war doch kein Phantast, sondern der klügste und ver= nünftigfte Mann seiner Zeit. Diese Chriften deuteten eben ihre Erlebnisse nach der Vorstellungswelt, in der sie lebten, wie wir sie der unsern einreihen, die bald genug auch ein überwundener Standpunkt sein wird. Schlieflich wurde die Exaltation und Ekstase doch Baulus selbst zu arg. Er hat 1. Kor. 12 ein Bild von unübertrefflicher Lebendiakeit von diesen stürmischen Versammlungen gezeichnet, deren Aberschäumen er mißbilligt. So wenig er die christlichen Bersammlungen zur Arena für die Emanzipationsgelüste der hellenischen Frauen gemacht wissen wollte, so wenig will er den Spektakel einer Heilsarmee in seiner Gemeinde dulden. Er warnt die Korinther, nicht wieder in den unfreien Taumelgeift zu verfallen, der bei den Festen der Göpen, an den Cubele= und Dionnsostagen, sie mitriß, da sie zu den stummen Böhen zogen, wie sie gezogen wurden.

Auch er hatte in Zungen geredet und wußte von Ekstase und Vision aus Erfahrung, aber ein orgiastischer Kultverein sollte ihm seine Gemeinde nicht werden. Wenn einer so von Sinnen gerät, daß er rufen kann: "Anathema Jesu," so stammt sein Geist gewiß nicht von Christus, sondern ganz anderswoher. Das ist nicht Inspiration, das ist bacchan= tische Wut. Überhaupt sollen sie nicht im Zungenreden aans besonders die messianische Gnade suchen. Die Zungen kommen im Gegenteil zu allerlett: "Gott hat etliche gesetzt zu Aposteln, etliche zu Propheten, etliche zu Lehrern, da= nach erst Wunderfräfte, Gnadengaben gesund zu machen, auszuhelfen, zu regieren und mancherlei Zungen. Eifert also um die höheren Gaben." Auch er redet mit Zungen, aber für sich. In der Gemeinde will er lieber fünf Worte mit Vernunft reden, um auch andere zu unterweisen, als zehntausend Worte mit Zungen. Auch Weisungen, daß nicht alle zugleich weissagen sollen, daß einer dem andern das Wort gönne, daß die Frauen schweigen in der Ver= sammlung, sind nötig, ein Beweis, daß auch die Ausbrei= tung der frohen Botschaft durch Paulus nicht ein lehrhafter Unterricht war, sondern das Anfachen eines Sturmes, der bald über den Wunsch des Apostels hinaus durch die Ge= meinde brauste. Im wesentlichen war diese Form der Agitation für den Zweck, die Gläubigen auf das bevor= stehende Ende der Welt vorzubereiten, doch die wirksamste. Was der Apostel von Korinth aus in dem ersten Thessa= lonicherbriefe den Brüdern in Thessalonich geschrieben hatte, das trug er gleichzeitig am Abende der Gemeinschaft in Korinth in der Predigt vor. Als die Griechen an dieser Lehre von der Auferstehung Anstoß nahmen (1. Kor. 15, 35). berief er sich auf die wohlverbürgte Tatsache der Aufer= stehung Jesu, der ihm selbst erschienen ift. "Wenn aber von Christus verkündigt wird, daß er von den Toten auferwedt worden, wie mögen etliche unter euch sagen, daß teine Auferstehung der Toten sei?" "Wenn Tote nicht auferstehn, so lasset uns essen und trinken, denn morgen

sind wir tot." "Gott gibt uns einen Körper, so wie er gewollt hat... Es gibt himmlische Körper und irdische Rörper, aber anders ist die Herrlichkeit der himmlischen und anders der irdischen. So wie wir das Bild des irdischen Adam getragen, werden wir auch das Bild des himmlischen tragen." Wie die Thessalonicher, so tröstet Paulus auch die Korinther: "Alle werden wir nicht sterben. aber alle werden wir verwandelt werden, plöglich in einem Augenblicke bei der letten Posaune." Diese überzeugung. daß das große Gericht unmittelbar bevorstehe, wirkte natürlich in Korinth die gleiche psychische Erregung wie in Thessalonich und als Baulus nicht mehr anwesend war, um mit der überlegenen Macht seines Geistes die Ordnung zu erzwingen. nahmen die Versammlungen den Charakter einer Bropheten= schule an, wie wir ihn heute in Versammlungen mancher spiritualistischen Setten gepfleat sehen. In andern Bunkten machte, gegen Jerusalem gehalten, doch auch der nüchternere Charafter der Griechen sich geltend. Die Gütergemeinschaft der jerusalemitischen Christengemeinde ist hier bereits zu ge= meinschaftlichen Mahlzeiten der Freunde, ähnlich den Liebes= mahlen im griechischen Eranos, zusammengeschrumpft, und nicht einmal dabei wurde immer ehrlich geteilt, sondern jeder behielt, was er mitgebracht hatte. Diakone und Dia= konissen waren schon in dieser Zeit tätia und auf ihren Schultern, als Gehilfen des Hausvaters, ruhte die Last der bei so großen Vereinigungen nicht unbedeutenden Geschäfte. So ist namentlich die Diakonissin Phobe in Renchrea die Batronin von vielen gewesen, auch des Paulus. Für diese, nach der gewohnten Weise der griechischen Geselligkeit geordneten Zusammenkünfte, genügte noch die lockerste Dr= ganisation. Außer den Vorstehern, der Regel nach den Hauswirten und den Gehilfen und Gehilfinnen, werden feine weitern Amtspersonen erwähnt. Vorsteher, später Presbyter oder Bischöfe genannt, Diakone und Diakonissen genügten. Als Resultat seiner Tätigkeit darf Baulus im Eingang zum ersten Korintherbrief rühmen, daß diese

hellenische Gemeinde in allen Stücken reich gemacht wurde in jeglicher Rede und Erkenntnis. Mit dem praktischen Christentum sah es noch dürftig aus, aber Gnosis und Beredsamkeit blühten. Dennoch freute es den Apostel, daß die, die zuvor mit den Hausen hingeführt worden waren zu den stummen Gögen, selbst stumm und willenlos, nunmehr eigenes, lautes Leben entwickelten. Es war ein Auswachen aller Gaben, wie es die Zeit großer Begeisterung mit sich zu führen pslegt, und es mußte sich nun herausstellen, ob der gute Samen auch auf gute Erde gefallen war oder auf steinigen Boden oder unter die Dornen.

Den Apostel aber duldete es nicht lange bei der nunmehr unter Dach gebrachten Arbeit. Die ihm ver= liehene Gnade war, nach 1. Kor. 3, 10, als verständiger Baumeister den Grund zu legen, andere mochten weiter darauf bauen. Als gegen Ende des Jahres 55 Aquila und Priscilla nach Ephesus übersiedelten, begleitete sie Paulus, um nun auch den Juden im proconsularischen Asien "die gute Botschaft" zu bringen. Die Apostel= geschichte läßt ihn in der Synagoge zu Ephesus auftreten, dann aber infolge eines Nasiräergelübdes nach Jerusalem weiterziehen, während Aquila und Priscilla in Ephesus blieben und eine Gemeinschaft in ihrem Sause versammelten, die der Herd der neuen Bewegung wurde. Ephesus, mit seinem altberühmten Artemisbilde, das vom himmel ge= fallen sein sollte, war schon längst Mittelpunkt einer jüdischen Propaganda, weil der lärmende und wilde Kult des heidnischen Wallfahrtsorts die monotheistische Opposition stark herausforderte. Bei jedem Feste der Göttin mußten die Juden die lärmenden Umzüge der Kornbanten, die Greuel der Selbstentmannung und das Verschlingen von lebendem Fleisch, das in den Judenstädten den Heiden durch die noachischen Gebote untersagt war, schaudernd mit ansehen. Die noch vor Domitians Verbot des Eunuchendienstes von einem Juden geschriebenen pseudo-

heraklitischen Briefe beleuchten alle Abscheulichkeiten des berühmten Tempeldienstes und setzen ihm die Herrlichkeit und das Gesetz des Gottes der Juden entgegen. Nicht minder widmet ein sibnllinisches Orakel dem hochberühmten Hause der Artemis eine Weissagung (5, 293 ff.), nach welcher ein Erdbeben den verruchten Tempel ins Meer werfen soll, "wie ein Schiff, das der Wirbel ins Meer hinabzieht." Wenn es Apg. 19, 33 bei dem Aufstande der Epheser gegen Vaulus heißt, als die Juden einen gewissen Alexander hervorschoben, damit er sie rechtfertige. have sich die Wut des Volkes doppelt entflammt, sobald es erkannte, daß der Redner ein Jude sei, so charakterisiert das den Judenhaß, der die Massen in Ephesus beseelte. Die durch Bseudoheraklit, die judische Sibylle und sonst bezeugte jüdische Agitation gegen den berühmten Tempel hatte bei der Bevölkerung eine bitterbose Stimmung gegen die Juden erzeugt, so daß schon der Anblick eines Juden sie in Wut verseken konnte. Ein Wallsahrtsort wie Ephesus mußte von der Umwälzung aller religiösen Vorstellungen sich besonders bedroht fühlen. Auf den Anschauungen, die die Juden verhöhnten, beruhte seine Existena. Wir finden uns hier aber augleich in einer der Hauptwerkstätten der Religionsmengerei. Artemiskult, Judentum, Johannestaufe, Judenchriftentum, Paulinismus, gnostische Schulen werden der Reihe nach in den Erzählungen über Ephesus erwähnt. Bald die eine, bald die andere Flamme ichlägt hervor. Die in Ephesus geschriebene Apokalppse läßt uns einen Blick tun in die Glut dieser Esse, aber der Ursprung und Verlauf des Brandes bleibt uns verborgen. Die hier erstehenden Johannessagen des folgenden Jahrhunderts zeigen nur, daß auch dann der Prozeß noch nicht abgelausen ist. In dem Briese des Messias an die ephesinische Gemeinde birat sich eines der wichtigsten Geheimnisse der Religionsgeschichte. "Eine große Tür hat sich mir aufgetan, aber der Gegner sind viele." so charakterisiert auch Paulus die Lage. Bei dem

regen Berkehre, in dem die ephesinische Judenschaft mit dem Tempel in Jerusalem stand, hatte die religiöse Be= wegung, wie sie von der Johannestaufe ausgegangen war, bis hierher ihre Wirkung geübt. Es gibt Leute in Ephesus, die bei den Aposteln in Jerusalem rühmlich bekannt sind und die vor Baulus schon Christen waren. Durch Aquila und Priscilla wird der beredte Alexandriner Apollos der Gemeinde zugeführt, der an den Messias glaubte, aber von Jesus nichts wußte. Er war Johannesjünger, Täufer. Dieser Rhetor aus Alexandrien ist eine inpische Gestalt. Start in der Schrift glaubt er an den von den Propheten verheißenen Messias. In irgendwelchem Zusammenhang mit der Tausbewegung des Johannes weiß er auch, daß der Messias zum Gerichte in Balde erscheinen werde. Hier in Ephesus empfängt er durch Priscilla und Aquila das Evangelium von Jesus von Nazareth. Der himm= lische Mensch des Propheten Daniel nimmt nun auch für ihn bestimmte menschliche Züge an. Die spekulative Vorstellung gewinnt Fleisch und Blut. Das Leben Jesu, wie es Markus aufgezeichnet hatte, tritt an die Stelle der zerflossenen prophetischen Bilder und rabbinischen Spekulationen. Der Gottessohn, der vom Himmel herabkam, um für die Sünder zu sterben, ist ein Erlöser, den man lieben kann, wo der Jude vor dem Starken, den die Täufer ankundigten, nur zitterte. So mundete die Taufbewegung wohl noch bei vielen ein in den neuen Strom der dristlichen Gemeinde. Mancherlei läßt sich über die Gemeindeverhältnisse in Ephesus aus dem kleinen Emp= fehlungsbriefe für Phöbe entnehmen, der an den Römer= brief (Kap. 16) angehängt ist, sich aber nach Ephesus richtete. Mittelpunkt der Freunde Pauli war die Werkstätte des ihm von Korinth her befreundeten Chepaars, wobei Paulus wieder Priscas Namen dem ihres Gatten Aquila voranstellt, als ob sie eigentlich der verwaltende Teil gewesen wäre. In ihrem Hause versammelt sich eine gesonderte Hausgemeinde. Andronicus und Junias, Ber=

wandte des Paulus, sind gleichfalls mit ihm gefangen gesessen und waren vor ihm Christen und als solche den Aposteln bekannt. Auch ein anderer Berwandter Bauli wird erwähnt. Herodion. Amplias, Urbanus, Stachns, Avelles, die Leute des Aristobul, die Leute des Narcissus, Asynkritus, Phlegon, Her= mas, Batrobas, Hermes, Philologus und Julia, Nereus und seine Schwester und Olympas, zumeist wohl Stlaven, um= faßt der Lehrer in der Erinnerung alle mit gleicher Liebe. Namentlich aber im Hause des Rufus, des Auserwählten des Herrn, muß Paulus wohl gelitten gewesen sein, denn er nennt die Batrona seine und meine Mutter. Aber auch Truphana, Truphosa und Versis, die Geliebte, er= halten das Zeugnis, daß sie viel im Herrn gearbeitet haben. Noch weniger als in Korinth weisen diese Adressen auf die vornehmen Stadtviertel; in den Handwerksstuben und Sklavenstuben spielt die Bewegung, die von den Täufern begonnen, nun durch die Chriftusgläubigen aufgenommen worden war. Daß in dieser Konventikelwelt nicht nur der Krieg gegen die Diana der Epheser und die Synagoge der Juden eifrig betrieben wurde, sondern daß heftige Streitigkeiten auch unter den Stundenleuten selbst nicht aufhörten, zeigen die lapidaren Worte der Apotalypse über Ephesus. Schon das ist auffällig, daß die Christen sich an verschiedenen Orten versammelten. Paulus schreibt auch, Römer 16, 17: "Ich ermahne euch, Brüder, daß ihr sehet auf die, welche die Spaltungen und die Argernisse anrichten, entgegen der Lehre, die ihr gelernt habt, und weichet von denselben. Denn solche dienen nicht unserem Herrn Christus, sondern ihrem Bauche, und durch suße Worte und schone Reden verführen sie die Herzen der Arglosen. Aber der Gott des Friedens wird den Satan unter euere Füße treten in Bälde." Ein Bild des Friedens schwebt mithin weder ihm noch dem Apoka-Inptifer por, wenn sie an Ephesus denken.

Verhältnismäßig lange, drei Monate hindurch, durfte Baulus seine Lehre in der Synagoge vortragen, dann

muß das Verhältnis doch unhaltbar geworden sein, denn er siedelte in ein Privatlokal, die Schule des Tyrannos über. Wie genaue Nachrichten die Quelle des Apostel= geschichtsschreibers enthielt, zeigt eine Lesart des Codex D, der zu Vers 9 den Zusatz hat, Paulus habe das Lokal von der fünften Stunde bis gur gehnten benüten durfen. Bis zum Beginn der heißen Mittagszeit hatte also der Besitzer sich die Schule selbst vorbehalten, von elf bis vier Uhr, der Zeit der Arbeitsruhe, durfte Paulus sich des Raums bedienen. Daß die Versammlungen in einer leer stehenden Sophistenschule gehalten wurden, beweift nicht, daß sie einen anderen Verlauf nahmen, als die in Galatien oder Korinth. Vorlesung, Auslegung und Besprechung eines Schriftabschnitts wird auch ihr Inhalt gewesen sein. Was die Ephesier zu hören bekamen, glich nicht den in diesen Räumen üblichen Vorträgen der Rhetoren, sondern dem Inhalte der paulinischen Briefe. Aber auch Kranke suchten hier die Hilfe des heiligen Manns und als heil= fräftiger Wundertäter wurde er so berühmt, daß man den Kranten seine Arbeitsschürzen auflegte, um ihre Leiden zu lindern. Die Juden sahen knirschend vor Born und Eifersucht auf dieses schwärmerische Treiben und daß auch die Mehrzahl der Judenchriften ihre Gefühle teilten, zeigt das Lob des Apokalyptikers für die Gemeinde zu Ephesus: "Ich weiß, daß du Schlechte nicht tragen kannst und hast geprüft, die da sagen, sie seien Apostel und sind es nicht und haft sie als Lügner erfunden." Aus der Apokalypse erfahren wir, daß wie unter den Galatern, so auch zu Ephesus Streit herrschte über die Verbindlichkeit des jüdischen Gesetzes, ja die Judaisten des proconsularischen Asiens sind noch fanatischer als die der Provinz Galatia. Der zweite Timotheusbrief und die Korintherbriefe reden von bittern Gegnern in Ephesus, die dem Feinde ihres Gesetzes sogar nach dem Leben stellen. "Der Gegner sind viele," seufzt Paulus selbst (1. Kor. 16, 9). Sowohl die vielen Sklavennamen in der Liste Rom. 16. wie die Bor-

gänge, die die Apostelgeschichte berichtet, zeigen, daß es sich um eine populäre Bewegung in der dienenden Klasse handelt, die Baulus in Ephesus angeregt hat. Lebte er boch auch hier als Arbeiter mit Arbeitern, so aut wie Aquila. Auf solche Kreise deutet auch ihr Bericht (Apg. 19, 12), daß Pauli Anhänger dessen Schweiftücher und Arbeits= schürzen zu den Kranken trugen. Nach ihr errangen die Dämonenaustreibungen des christlichen Lehrers solchen Ruf, daß andere sie nachzuahmen versuchten. "Es unter= fingen sich etliche von den herumziehenden judischen Beschwörern über die von bosen Geistern Besessenen den Namen des Herrn Jesu auszusprechen, indem sie sagten: Ich beschwöre dich im Namen Jesu, den Paulus ver= fündet ... Aber der Beschworene fiel über sie her und überwältigte und mißhandelte sie, daß sie nacht und ver= wundet entflohen aus selbigem Hause." "Jesum kenn' ich wohl, und Paulum weiß ich wohl, aber wer seid ihr?" war des Teufels höhnische Antwort (19, 15). Ob es sich dabei um Geschichten handelt, die eine Partei der andern anhängte, oder um wohlverbürgte Tatsachen, wird niemand entscheiden wollen. Zum Beweise, wie erfolgreich Paulus den heidnischen Aberglauben bekämpfte, berichtet die Apostelgeschichte, seine Anhänger hätten ihre Zauberbücher verbrannt, denen die Eigentümer einen Geldwert von 50 000 Drachmen (40 000 Mark) zuschrieben, was bei den ökonomischen Verhältnissen der Besitzer doch wohl mehr ein Affektionswert gewesen sein dürfte. Bu verstehen sind unter diesen ephesinischen Büchern Papprusblättchen mit geheimnisvollen Namen und Zeichen, gut zum Geister= bannen, Schakgraben und als Liebeszauber. Während sie sich von diesen teuern Amuletten trennten, schrieben die Brüder den Schweißtüchern und Umhängen des Paulus ähnliche Kräfte zu. Sicher war auch das Aberglaube, aber in diesen Schichten der Bevolkerung konnten nicht philosophische Belehrungen helfen, sondern homöopathische Mittel waren hier angebracht. Der Aberglaube war nur

durch einen andern Aberglauben zu vertreiben. Dem großen Werte der vernichteten magischen Schriften entspricht der Schaden, den nach der Erzählung der Apostelgeschichte Pauli Predigt dem Absat anderer Gözenware getan haben soll. Der Dianatempel zu Ephesus gehörte unter die sieben Bunderwerke der Welt und kleine Nachbildungen desselben in Silber, Erz oder Ton waren weit verbreitet. Nach der Erzählung der Apostelgeschichte hätten sich nun die Vertreter dieser Industrie gegen die Predigt Pauli erhoben. Bur Unterstützung dieser Nachricht, daß ein gefährlicher Aufstand gegen Paulus von einem Silber= schmied Demetrius angestiftet und von dessen Handwerks= genossen auch versucht worden sei, kann man sich auf 2. Tim. 4, 14 berufen, wo Paulus seinen Schüler por einem andern Erzarbeiter Alexander warnt, der ihm viel Böses getan habe. Nach der Apostelgeschichte wiegelte Demetrius die Arbeiter seiner Industrie gegen Paulus auf, die dann mit ihrem Lärmen gang Ephesus auf die Beine brachten. Den Lästerern der großen Mutter wurden auch Bauli Freunde Gajus und Aristarch beigezählt, die nach dem Theater geschleppt wurden, während einige von den Asiarchen, die dem Apostel freundlich gesinnt waren, Paulus warnten, sich zu zeigen, weshalb die driftlichen Brüder nicht zuließen, daß er sich nach dem Theater begebe. Ein Jude Alexander, vielleicht der, vor dem Paulus den Timotheus warnt, wollte zu dem Volke reden, aber als die Menge gewahr wurde, daß er ein Jude sei, ließ sie ihn nicht zu Wort kommen, sondern brüllte unentwegt: "Groß ist die Diana der Epheser!" Erst nach zwei Stunden gelang es dem Stadtschreiber, die Leute nach Hause zu schicken, indem er die Menge mit Ovids: sunt leges, sunt fora, auf die gesetzliche Klage verwies. Das Ganze sieht einigermaßen nach einer Hetze gegen die Juden aus, die schon lange literarisch gegen die große Mutter agitiert hatten. Wenn aber Paulus schreibt, er habe nach Menschenweise zu Ephesus mit wilden Tieren gekämpft (1. Kor. 15, 32)

und sei ein Theater geworden für die Menschen und die Engel (4, 9), so entspricht dem die Erzählung der Apostelgeschichte nicht, die auch hier wieder Paulus als Schützling der Beamten darstellt. Auf der einen Seite hat die Apostelgeschichte den Ernst des Vorgangs bis zur Un= kenntlichkeit abgeschwächt, anderseits fließen dem im zweiten Jahrhundert schreibenden Sistoriker Züge in die Feder, wie wir sie aus einem Berichte des Plinius kennen. der klagt, daß die Tempel leer stehen und das Opferfleisch feine Räufer mehr finde. Solche Bedeutung, den Bertauf von Gögenware zu schädigen, hatte die ärmliche Christen-gemeinde des Jahres 55 doch schwerlich. Es wird sich um Streitigkeiten zwischen christlichen und heidnischen Arbeitern handeln, wie sie auch später Anlaß zu Christen-verfolgungen geworden sind. Anderseits ist klar, daß Paulus in viel größerer persönlicher Gefahr war, als man aus der Apostelgeschichte entnehmen kann. Wenn er selbst 1. Kor. 4, 9 von Ephesus aus schreibt: "Gott hat uns, die Apostel, als zum Tod Berurteilte hingestellt, weil wir ein Theater geworden sind der Welt, sowohl Engeln als Menschen," oder er habe mit wilden Tieren gekämpst zu Ephesus, so kann sich das nicht auf einen Vorgang beziehen, bei dem er zu Hause blieb, während im Theater die Menge ihre Diana hoch leben ließ. Auch hier hält der Apostelgeschichtsschreiber an seiner Praxis fest. Konflitte der Christen mit der Obrigkeit möglichst zu verschweigen, weil er die Christenverfolgung als eine un-erhörte Neuerung der Beamten seiner Zeit betrachtet wissen will. Da Paulus noch von Rom aus den Timotheus in Ephesus por dem Erzarbeiter Alexander warnt, der ihm viel Boses getan habe, ist dieser vielleicht einer der Juden aus Ephesus, die ihm in Jerusalem das Volk aufhetzen und dort erreichten, was ihnen in Ephesus mißglückt war, denn man wird bei einer solchen Klage im Jahre 63 eher an neuere Konflitte denken, als an solche, die viele Jahre zurückliegen.

Ebenso lückenhaft und absichtlich verschleiernd sind die Berichte der Apostelgeschichte über das Verhältnis des Paulus zu der christlichen Gemeinschaft, die sich aus Anlaß der Tausbewegung schon vor seiner Zeit in Ephesus gebildet hatte. Das Verhältnis zu diesem judenchriftlichen Stamme der Gemeinde war offenbar schlecht. Der Apostel selbst sagt, er sei in Gefahr gewesen unter falschen Brüdern. Der haß der Judenchriften blieb mithin hinter dem der Juden und Heiden in nichts zurück. Auch sie stellten Baulus nach dem Leben. In den Augen des Apokalpp= tikers ist das ihr größtes Verdienst, daß sie anders lehrende Apostel, die aus eigenem Austrag predigen, nicht trugen und die Werke der Nikolaiten haßten, die auch der Messias haßt. Wie auf stürmischem Meere, als ihm das Wasser bis an den Hals ging, so war Paulus, nach seiner eigenen Erzählung, unter ihnen in Lebensgefahr, aber erst in Jerusalem konnten diese "Juden aus Ephesus" ihren Haß befriedigen. Von all dieser Schande schweigt des Apostelgeschichtsschreibers Schönfärberei und unterschlägt uns so die wichtigste Kunde.

Näheres als von den Beziehungen des Paulus zu den ephesinischen "Brüdern" ersahren wir über die Verhand-lungen des Apostels mit seiner korinthischen Gemeinde durch die beiden Briese, die Paulus von Ephesus aus schrieb, den ersten Korintherbrief und den Vierkapitelbries (2. Kor. 10, 1—13, 10). Während seines ephesinischen Ausenthalts erhielt Paulus Nachrichten aus Korinth, daß auch dort die von ihm gewonnenen Anhänger sich wegen der Geltung des jüdischen Gesehes gegenseitig besehdeten. Durch diese Korrespondenz sind wir besser als durch die Apostelgeschichte über Pauli Lage in Ephesus unterrichtet, denn der Apostel war in dieser ganzen Zeit teils brieslich, teils persönlich mit den Korinthern in Beziehung geblieben, da der Verkehr zwischen Ephesus und Korinth keinerlei Schwierigkeit bot. Nach der Apostelgeschichte wäre Paulus erst kurz vor seiner letzen Reise nach Jerusalem, im

Jahr 58, zum zweiten Male nach Korinth gekommen, allein, als Baulus den zweiten Korintherbrief schrieb, war er schon zweimal in Korinth gewesen (2. Kor. 12, 14; 13, 1). was um so weniger zu verwundern ist, als auch andere Christen, die Leute der Chloe, die Diakonissin Phobe, Apollos, Aquila bald hier bald dort zu finden sind. Brüder aus Korinth suchen Paulus in Ephesus auf und er selbst verspricht den Korinthern bald wieder bei ihnen porzusprechen; der briefliche Verkehr zwischen Ephesus und Korinth war also ein lebhafter. Daß dieser zweite Besuch nur ein flüchtiger war, folgt aus 1. Kor. 16, 7: "Ich will euch jett nicht im Vorbeigehn sehen." Und daß der Apostel bei diesem zweiten Aufenthalt vielen Berdruß erlebte, geht aus 2. Kor. 2, 1 hervor, wo es heißt: "Ich beschloß, nicht abermals in Betrübnis bei euch zu sein." Dasselbe besagt 2. Kor. 12, 20, wo Paulus fürchtet, es werde, wenn er komme, wieder sein Gott ihn demütigen und er werde über viele Leid tragen, die zuvor gesündigt und nicht Buße getan haben, für die Unreinheit, Geilheit und Hurerei, die sie getrieben haben. So, fürchtet Paulus, werde er es wieder finden. Er hat es also das letztemal so gesunden; das kann aber nicht beim ersten Aufenthalt der Fall gewesen sein, denn damals war Paulus anderthalb Jahre in Korinth und nicht auf der Durchreise: er konnte auch nicht gedemütigt werden durch den schlechten Zustand der Gemeinde, denn er stiftete diese Gemeinde eben erst, und ebensowenig können wir das Parteiwesen, die Ohrenbläsereien und Zwistigkeiten un= mittelbar nach der Gründung der Gemeinde vorausseken, sondern diese betrübliche Entwicklung der neuen Stiftung lernte Paulus kennen, als er zum zweitenmal auf der Durchreise da war, in Betrübnis, wie er selbst sagt, und wie wir nach seiner Beschreibung ihm gern glauben. Aber unermüdlich in seiner Liebe und seiner Geduld und seiner Hoffnung suchte er auch nach diesem traurigen Besuche brieflich auf die verwilderte Gemeinde einzuwirken.

Denn es ist nicht an dem, als ob Paulus nur unsere beiden Briefe an die Korinther gerichtet hätte, sondern es find vielmehr die uns erhaltenen Briefe nur ein Teil einer größeren Korrespondenz. Schon in unserem ersten Briefe, 5, 9, erwähnt der Apostel einen früheren Brief. den er an die Korinther gerichtet hat: "Ich habe euch in dem Briefe geschrieben, daß ihr keinen Umgang haben sollt mit den Unzüchtigen." Es ist also mindestens ein Schreiben des Apostels unserem ersten Briefe voran= gegangen. Neben den Briefen liefen aber auch persönliche Botschaften. Nach 1. Kor. 4, 17 beschloß Paulus, den iungen Galater Timotheus nach Korinth zu schicken, um die dortigen Angelegenheiten auf einen bessern Weg zu bringen. Bu dieser Sendung aber hatte er sich entschlossen. als er neue Nachrichten aus Korinth erhielt, die sehr unerbaulicher Art waren.

Da unser erster Korintherbrief die Korinther ermahnt, den Timotheus freundlich zu behandeln, wenn er kommt (1. Kor. 16, 10), so sest Paulus voraus, daß sein Brief früher ankommen werde als Timotheus, den er ankündigt. Seine Nachrichten, die ihn zum Schreiben bestimmen, hat Paulus auch nicht durch Timotheus, sondern er schreibt 1, 11: "Es wurde mir mitgeteilt durch die Leute der Chloe, daß Spaltungen unter euch sind." Da am Schluß etliche Sklaven erwähnt werden, die aus Korinth nach Ephesus gekommen sind, und die der Apostel der Gemeinde als gutes Element empfiehlt, so sind diese Leute der Chloe wahr= scheinlich die Boten, die seinen Brief besorgen. Die Leute ber Chloe wären dann also: Stephanas, Fortunatus, Achaicus, die schon ihr Name als Sklaven bezeichnet. Sein Brief ist nun aber ein Antwortschreiben auf einen Brief, den ihm wahrscheinlich die gleichen Leute der Chloe überbracht haben. Der erste Korintherbrief beantwortet nämlich bestimmte Anfragen der Korinther in den ver= schiedenen Abschnitten, die anfangen mit: "anlangend aber." "Anlangend aber, was ihr geschrieben habt, so ist dem

Menschen gut kein Weib zu berühren." So 8, 1: "Anlangend die Gögenopser" oder 12, 1: "Anlangend die Geistesgaben." Das alles sind Antworten auf gestellte Fragen. Wir haben es also mit einer fortlausenden Korrespondenz zu tun, die freilich auch ihre Pausen gehabt haben wird, da die Besörderung von Briefen für beide Teile von zufälligen Gelegenheiten abhängig war. Unser Brief ist dann wahrscheinlich durch dieselben Leute besördert worden, die den Brief der Korinther brachten, d. h. durch die 1, 11 erwähnten Stlaven der Chloe.

Das Bild, das die korinthische Gemeinde bietet, ist ein so unerfreuliches, daß es nicht selten benutt worden ist, zu zeigen, wie die Losung, mit der das Christentum sich einführte, "Frieden auf Erden und den Menschen ein Wohlgefallen" von der Wirklichkeit Lügen gestraft werde. Bittere Streitigkeiten in Antiochien und Galatien, blutige Händel in Ephesus, lächerliche Eifersüchteleien in Korinth, das sei das verheißene Gottesreich, während Ordnung in den Synagogen und Andacht in den Tempeln herrschte. Außerer Friede ist eben leichter aufrecht zu halten in alten Religionsgemeinschaften, in denen die Sitte der Ahnen eine Autorität geworden ist, der niemand widerspricht, als in einer Gemeinschaft, die noch in der Bildung begriffen ist, wobei Meinungsverschiedenheiten über die Wege, die ein= geschlagen werden sollen, unvermeidlich sind. alte starre Judentum sich verjüngte in dem Ableger, den es getrieben hatte, ist ebenso sicher, als daß der junge Trieb, infolge seiner überfließenden Kraft sich svaltete, und diese Spaltungen setzten sich fort bis sich auch hier wieder ein ehrwürdiges Bekenntnis der Bäter, eine althergebrachte Sitte gebildet hatte, dann trat der Friede ein, aber auch die Ermattung. Das ist die Art, wie das historische Leben sich selbst erzeugt, fortpflanzt und alt wird. Daß die in jüdischer Sitte grau gewordenen Judenchriften oder heiß= blütigen jungen Schriftgelehrten sich ohne Widerspruch den Neuerungen des Baulus fügen würden, daß die bekehrten

Hellenen mit den gebornen Juden nur Umarmungen und Friedenskusse tauschen, daß die philosophisch gebildeten Söhne der Großstadt mit den kleinen Leuten der Sklaven= stuben sich stets verstehen würden, konnte niemand erwarten. Die eigentlichen Schwierigkeiten lagen aber auch hier in der Hartnäckiakeit, mit der die Anhänger des judischen Gesetzes den Neuerungen des Baulus widerstrebten. Der sittliche Tiefstand der Gemeinde allein ist es nicht, der den Apostel so widrig berührte, daß er zögerte, das Ber= sprechen eines neuen Besuchs zu erfüllen, an solche Zustände war er ja gewöhnt, sondern wie in Galatien hatten sich auch in Korinth die driftlichen Pharifäer eingefunden, die es für ihre nächste Aufgabe hielten, die gesetzesfreie Rich= tung des Paulus zu bekämpfen. Wie an die Galater konnte Paulus auch an die Korinther schreiben, ein wenig Sauerteig versäuert den ganzen Teig. Eine judaistische Partei, die Petrischen und Christischen, hatte sich auf Un= regung von palästinensischen Wanderaposteln konstituiert. Um Paulus den Boden abzugraben, verfehlten die neuen Lehrer nicht geltend zu machen, daß sie Jesum dem Fleische nach gekannt hätten, Paulus nicht, daß sie von den Aposteln installiert seien, Paulus aber sei ein Apostel eigener Mache. daß sie die Lehre des Petrus und Christi brächten, Paulus aber predige seine eigenen Träume. Mit der ganzen Bir= tuosität des Spionierens und Richtens, die den Frommen eigen ist, hatten die fremden Missionäre bald eine ganze Last von Verleumdungen über ihren Gegner zusammen= gebracht. Er ist gar kein Apostel; er treibt das Geschäft als ein Hochstapler, um die Leute auszubeuten, er redet hier so, dort anders. Er hat hier die Gemeinde getäuscht, bort einen einzelnen zugrunde gerichtet. Rein Wunder, daß da die Gemeinde an ihrem Gründer irre wurde und diesem selbst die Lust verging, sich neuem Arger mit den verhetzten Leuten auszusetzen. Er wollte nicht wieder in Betrübnis in der Gemeinde sein, die er selbst gestiftet hatte. Daß solche Gestalten nunmehr in der religiösen Bewegung

auftauchen, erklärt sich daher, daß eine tiefgehende Erregung der Gemüter nicht nur die enthusiastischen Elemente ent= fesselt, sondern auch die Grundsuppe von Gemeinheit aufrührt, die nirgend fehlt. Für diese Wanderlehrer ist die Mission ein Kandwerk geworden, das seinen Mann nährt. Immer wieder weist Paulus darauf hin, daß er von seiner Hände Arbeit lebe, die ihn Tag und Nacht in Anspruch nimmt, jene dagegen lassen sich mit Weib und Kind von den Gemeinden erhalten. Das Evangelium ist für sie ein Nahrungszweig. Sie hökern mit der frohen Botschaft. Nicht Christus hat sie gesendet, sondern der Bauch ist ihr Bott. Wie Engel des Lichts, mit heiligen Mienen, führen sie sich ein, aber auch die Teufel treten am liebsten als Engel auf, bis ihre wahre Gestalt zum Vorschein kommt. Im ersten Korintherbriefe will Paulus die guten Absichten der fremden Heker noch nicht völlig bestreiten und stellt überhaupt den Kampf gegen sie zurück, um zunächst die schreiendsten sittlichen Mikstände abzustellen. Im zweiten Briefe nennt er sie bereits Lügenapostel, im Philipperbrief einfach Hunde. Auch wenn man annimmt, das leidenschaft= liche Temperament des alten Saulus spiele bei diesen Urteilen auch seine Rolle, so bleibt doch so viel trauriger Tatbestand übrig, daß wir keine Ursache haben, uns das Gemeindeleben dieser Zeit als reines Ideal zu denken.

Des Apostels persönliches Eingreisen war zunächst nötig geworden, weil infolge der fremden Agitationen die redseligen und parteisüchtigen Hellenen sich in drei dis vier streitende Gruppen gespalten hatten. Auf diese "Schismata" beziehen sich die ersten vier Kapitel des ersten Brieses. Zunächst sagt Paulus (1, 12) müsse er tadeln, daß Spaltungen unter den Korinthern seien, er wolle aber das sagen, daß die einen sagen, ich din des Paulus, die andern, ich din des Apollos, ich din des Kephas, ich din Christi, und sich, wie der Apostel es bezeichnend ausdrückt, einer wegen des einen sich gegen den andern ausblies, wie sie im Theater gewöhnt waren, sich für Sänger, Tänzer oder Fechter in

Parteien zu spalten. Welcher Gegensatz sich mit bem Namen des Petrus und Paulus beziffert, ist uns vom Galaterbrief her bekannt. Es ist einfach der Gegensat der gesethestreuen und gesethesfreien Richtung. Zwischen ihnen handelt es sich um die jüdische Reinheitsangst: was darf man essen, was anrühren, mit wem darf man um= gehen, welche Räume darf man betreten? Die von Baulus beantworteten Fragen über den Genuß von Gögenopfer= fleisch, über den Besuch der Tempelmahlzeiten, das Betreten des heidnischen Brätoriums u. dal. werden wohl von den Betrischen und Christischen aufgeworfen worden sein. Aber die Judenchriften haben hier doch beträchtlich Wasser unter ihren Wein geschüttet. Die Beschneidung und das Kalten der jüdischen Feiertage muteten sie den Bürgern Korinths vorläufig nicht so direkt zu wie den Kleinbürgern und Bauern Galatiens. Dagegen taucht eine Frage auf, die zwar judaistisch ist, aber doch nicht von den Betrischen auf= geworfen worden sein kann, die Frage nämlich Kapitel 7, 1: "Ist es dem Menschen überhaupt gut, ein Weib zu berühren?" Es gab also auch essäisch gerichtete Judaisten in Korinth, die nicht unter die Petrusleute gehörten, denn Petrus war selbst verheiratet. Auch hier also erscheinen Leute auf der Bühne, die den "etlichen von Jakobus" in Antiochien und den Unruhftiftern in Galatien entsprechen, die sich hier "die Christi" nennen, und wie in Antiochien strengere Forderungen stellen als Petrus. Gegen sie beruft sich Baulus auf die Brüder des Herrn und die zwölf Apostel. So sagt er 1. Kor. 9, 4: "Haben wir nicht Macht zu essen und zu trinken? Haben wir nicht Macht eine Schwester als Weib umherzuführen, wie die andern Apostel und des Herrn Brüder und Kephas?" Also in dem Kreise der Apostel, im Kreise des Petrus insbesondere, herrschte dieses Vorurteil nicht, daß der Christ kein Weib berühren durfe und daß Verzicht auf Fleisch und Wein den Menschen heiliger mache. Paulus, der die Rechtfertigung allein aus dem Glauben lehrte, kann gleichfalls seine Anhänger nicht

gelehrt haben, daß es verdienstlich sei, ehelos zu leben und zu fasten. Zu Apollos, der als Mann der Welt und der Weisheit dieser Welt geschildert wird und durch das Chevaar Aguila und Briscilla nach Korinth empfohlen ift. vallen solche Vorurteile am allerwenigsten. Es bleiben also nur die Christischen übrig, denen wir diese essäischen Grund= sätze zuschreiben können. Wie aber kommen diese Asketen gerade zu dem Namen "Christische", da Christus doch jede Art von Askese ablehnte? Altere Ausleger nennen die Christischen diejenigen, die von allen andern Parteien nichts wissen wollten und sich darum einfach Jünger Chrifti nannten. Allein solche Leute könnte Baulus nicht tadeln. er müßte sie vielmehr loben. Ein solcher Christischer ist er selbst, der alles hinter sich geworfen hat und nichts wissen will als Christum den Gekreuzigten. Solche Chris stische sollen alle Korinther sein. Wenn er es tadelt, daß etliche sich "die Christi" nennen, kann er das nicht meinen, daß sie von allen Parteihäuptern absehend nichts wissen wollen als Christum. Das verdiente Lob nicht Tadel. Die makaebende Interpretation aibt Baulus 2. Kor. 10, 7: "Wenn jemand sich dünken läßt, er gehöre Christo an, so bente er hinwiederum, daß so wie er selbst Christo angehört, also auch wir." Ein Christischer ist also einer, der vertraut in spezifischem Verhältnis zu Christus zu stehn, anders als andere. Näher saat 2. Kor. 5, 16: "Auch wenn jemand den Herrn nach dem Fleische gekannt hat, so kennen wir ihn doch jest nicht mehr nach dem Fleisch." Also das Charakteristische der Christischen ist, daß sie von sich sagen können: "Wir haben den Messias dem Fleische nach gekannt." Sie nennen sich also geradeso Schüler Christi, wie die andern sich Schüler Pauli, Petri und des Apollos nennen, weil sie noch persönlich Jesu nachfolgten. Im Grunde verlangt das ja auch die parallele Aufzählung mit den Schülern des Apollos, Paulus und Petrus, daß fie Schüler Chrifti sind, der sie unterrichtet hat, wie Petrus die Betrischen. Bei der starken Auswanderung der Palä=

stinenser während der Hungerjahre des Claudius ist es auch feineswegs auffällig, daß wir Leute in Korinth treffen. die Zeugen des Wirkens Jesu im heiligen Lande gewesen waren. Es sind ungefähr zwanzig Jahre verflossen, seit Jesus gekrenzigt wurde; warum sollten nach zwanzig Jahren nicht noch viele Zeugen seines Lehrens, Lebens und Leidens vorhanden sein und waren deren etliche hier in Korinth, so nannten sie sich nicht petrisch, paulisch, noch avollisch. sondern christisch; das wird des Namens Ursprung gewesen sein. Sie sind es, die nach 1. Kor. 9, 1 ff. Pauli Apostolat bestreiten, weil er Jesum nicht gekannt habe, also überhaupt nicht mitreben könne. Damit stimmt, daß von den Leuten, die sich nach 2. Kor. 5, 17 des Außern rühmen, sie kennten Jesum nach dem Fleische, gesagt wird, sie führten sich mit Empfehlungsbriefen ein (2. Kor. 3, 1). Sie werden als fremde Eindringlinge charafterisiert (2. Kor. 11, 22), sie kommen also von auswärts, von da, wo man gewichtige Empfehlungsschreiben ausstellt, von Jerusalem. Sie sind Glieder der Urgemeinde und so versteht es sich, wie sie sich damit brüsten konnten, den Messias dem Fleische nach gekannt zu haben. Damit verträgt sich auch wohl ihre aparte Askese, ihre essäische Reiniakeitsanast, die an die Schule Johannes des Täufers erinnert. Ein ähn= liches asketisches Leben, wie sie es führen, hat die Tradition wenigstens für Jakobus den Gerechten bezeugt, obwohl die übrigen Brüder des Herrn, nach Bauli Reugnis, verheiratet waren1). Während die Petrischen also Christen sind, die mit Betrus das Gesen für verbindlich halten, sonst aber keine aparte Askese treiben, sind die Christischen eine strengere Gruppe. Dieselbe besteht aus einer Schar zu= gewanderter Balästinenser, Hebraer, Samen Abrahams (2. Kor. 11, 22), die da glauben, sie dürften auf Baulus

<sup>1)</sup> Bgl. Schmiedel, Handsommentar 2, 229. Jülicher, Einleitung 69: "Die Christischen erkennen als Norm nur an, was sie im Berkehr mit dem Messias seinerzeit empfangen."

herabsehen, weil sie Chriftum im Fleische gekannt haben, er nicht, und die darum sein Apostolat bestreiten. Ihnen gilt also das Wort 1. Kor. 9, 1: "Bin ich nicht frei? Bin ich nicht Apostel, habe ich nicht Jesum Christum unsern Herrn gesehn? Seid ihr nicht mein Werk im Herrn? Bin ich andern nicht Apostel, so doch euch. Denn ihr seid das Siegel meiner Apostelschaft, das ist meine Antwort an die, die mich zur Verantwortung ziehn." Bei dem Wander= leben, das nach Waldenserweise die Glieder der Urgemeinde führten, ist es nicht auffallend, daß so gerichtete Wander= lehrer auch in Korinth sich einführten, wo sie die Gast= freundschaft der Brüder in Anspruch nahmen. Sie sind es, gegen die Paulus 2. Kor. 11, 22 die donnernde In= vektive richtet: "Hebräer sind sie? auch ich. Israeliten sind sie? auch ich. Samen Abrahams sind sie? auch ich. Diener Chrifti sind sie? darüber ich." Die Christischen, Die von den Vetrischen unterschieden werden, sind also die spezifischen Gegner Pauli, sie sind die, die sein Apostolat antasten, und die dazu legitimiert erscheinen, da sie den Vorzug vor ihm voraus haben, Christum gekannt zu haben. Nimmt man nun hinzu, daß ihnen allein der Widerspruch gegen die Ehe aufgerechnet werden kann, so rundet das Bild sich ab. Wir haben es mit Frommen im Stile des Jakobus zu tun, die aus Palästina kommen und wie Johannes der Täufer nicht essen, nicht trinken, ein essäisch keusches Leben führen, sich aber für all diese Opfer durch Herrschlucht und Anmakung schadlos halten und dabei die wahren Junger Christi sein wollen. Bon den gleichen Dienern Christi, gegen die er 2. Kor. 11 eifert, saat Baulus, daß sie trok ihrer hohen Enthaltsamkeit sich den Gemeinden recht lästig machen: "Ihr ertragt ja die Toren", heißt es, "da ihr klug seid. Ihr ertragt es ja, wenn man euch zu Stlaven macht, wenn man euch aufzehrt, wenn man euch fängt, wenn man euch ins Angesicht schlägt. Bu meiner Schande gestehe ich, daß ich zu schwach gewesen bin." Der Nimbus, der sie umgab, weil sie den Messias nach dem

Fleische gekannt haben, hat es also diesen Christischen möglich gemacht, sich in der Gemeinde in jeder Weise zu Herrn aufzuwerfen, obwohl ihre moralische Bedeutung gering genug gewesen sein muß. Der Hauptvorzug, auf den sie pochen und nach dem sie sich die Schüler Christinennen, wie andere sich Schüler Petri oder Pauli heißen, ist lediglich der, daß sie aus unmittelbarer Augenzeugen= schaft zu erzählen wissen, wie Jesus auf dem Berge geprediat, wie er in den Straffen von Kapernaum gewandelt, wie er auf Golgatha das Haupt geneigt. Etwas Beschämen= des hat es freilich, unter dem unmittelbaren Anhange Jesu solchen traurigen Gestalten zu begegnen. Wir sind von Haus aus geneigt, jedem eine besondere Glorie ums Haupt zu denken, der zu der gebenedeiten Menge gehörte, an die das lebendige Wort Jesu sich richtete. Aber nicht alle, die es hörten, haben geglaubt, und nicht alle die glaubten, wurden dauernd besser. Auch diese Christischen gehören zu diesen Gesegneten, und ihnen selbst ift diese Zeit die gesegnete ihres Lebens, aber aus dem, was einst wahre Begeisterung gewesen, ift jest ein Geschäft geworden. Sie hötern mit dem Evangelium, sagt der Apostel 2. Kor. 2, 17, fie hausieren mit dem Wort und leben davon, und wollen dabei auch noch das wahre Christentum vorstellen. In diesen Christischen haben wir die schlimmsten Gegner des Paulus zu sehen. Sie verstärken den Widerspruch der Petrischen gegen Paulus und geben ihm eine ungleich schärfere und vergiftete Spite. Wie in Antiochien die von Korinth Gesendeten Betrus übertrumpfen, so überbieten in Korinth die Christischen die Petrischen.

Die vierte Gruppe in Korinth ist die der Apollischen. Bon ihrem Schulhaupte wissen wir durch Apg. 18, 24 f., daß er aus einer Großstadt kommt, ein Weltmann ist und nicht ein Provinziale. Das zweite ist, daß Apollos ein Schristgelehrter ist, griechisch ausgedrückt ein Sophist, ein beredter Mann, ein Rhetor. Während Paulus durch seine ekstatische Erregung wirkte, die mit der Gewalt unwider-

stehlicher Ansteckung auf die Hörer übersprang, die Menge aufregte und faszinierte, fesselte der Alexandriner durch seine philonische Methode der Schriftauslegung die Bebildeteren. Er war "start in der Schrift". Seine perschiedene Methode wurde denn für die Hellenen Anlaß zu einer neuen Sezession. Der gelehrte Alexandriner, der den tieferen Sinn der Schriftworte in schöner Rede enthüllte, gefiel vielen Korinthern besser als der unschein= bare Teppichflechter, dessen Rede sich bis zur Brophetie. Rungenrede und Ekstase steigern konnte. Gine gewisse hoch= mütiae Absonderung stellte sich schon äußerlich darin dar, dak die Apollischen auf ihre Taufe durch Apollos besondern Wert legten. Apollos hatte, ehe Aquila und Priscilla ihn näher unterrichteten, nur die Taufe des Johannes gekannt und als Johannesjünger den Messias verkündigt, an den er, wie Paulus, schon glaubte, ehe er von dem Galiläer Jesus gehört hatte. Es ist möglich, daß er das Haupt jener Taufgemeinde von zwölf Baptisten war, die Baulus bekehrte, nachdem Apollos schon von Aguila und Priscilla gewonnen war. Das Taufen spielt noch in dem Abschnitte 1. Kor. 1—4, der gegen die Apollischen gerichtet ist, eine große Rolle. Auch in Korinth muß Apollos besondere Formen der Taufe beibehalten haben. Die Apollischen tun sich etwas darauf zugute, gerade von ihm getauft zu sein, so daß Paulus schreibt: "Ich danke Gott, daß ich keinen von euch getauft habe, außer Crispus und Gajus, daß keiner sage, ihr seiet auf meinen Namen getauft." Es sind das Worte, die in dem Abschnitte gegen die Apollischen stehen; es hat also mit der Taufe des Apollos seine besondere Bewandtnis. Paulus aber fährt fort: "Weiter weiß ich nicht, ob ich jemand sonst getauft habe. Denn Christus hat mich nicht gesandt zu taufen, sondern das Evangelium zu predigen." Apollos dagegen meinte, er sei gesendet zu taufen. Er hat also auch hier wie in Ephesus in Kontinuität der Johannestaufe gearbeitet und die, die von ihm in einer

der milden attischen Rächte, als der Mond am Himmel stand, die Taufe erhalten haben, nannten sich die Apollischen und meinen, daß ihre Taufe mehr wert sei als die der andern. Wenn die Apostelgeschichte ferner sagt, Apollos sei ein schriftkundiger beredter Alexandriner gewesen, so lieat nahe, an die alexandrinische Religionsphilosophie zu denken, deren allegorische Schriftauslegung seit Philo in hoher Geltung stand. Das ist auch die Voraussetzung des Abschnitts gegen Apollos, in welchem Paulus dem Alexan= driner indirekt vorwirft, daß er eine Weisheit dieser Welt vortrage und der Archonten dieser Welt, während doch geschrieben steht: "Ich will zunichte machen die Weisheit der Weisen und die Klugheit der Klugen. Wo ist ein Weiser, wo ein Schriftgelehrter, wo ein Meister im Disputieren? Hat nicht Gott die Weisheit der Welt zur Torheit gemacht?" Entgegen dieser Schulweisheit des Apollos hatte Paulus beschlossen, nichts zu wissen unter den Korinthern als Jesum Christum den Gekreuzigten. Die Weisheit, die er zu geben hat, ist nicht weltlicher, sondern himmlischer Art und teilt mit, "was kein Auge gesehen und fein Ohr gehört hat und in feines Menschen Herz gekommen ist, was Gott bereitet hat denen, die ihn lieben". Diesen vornehm tuenden Apollischen gegenüber verbittet Paulus sich auch "das Gerichtet= und Beurteilt= werden" und schließt dann den ganzen Abschnitt 1—4 mit der ausdrücklichen Erklärung: "Mit solchem habe ich auf mich und Apollos gedeutet um euretwillen, damit ihr an uns lernet, nicht höher von euch zu halten, denn gesichrieben steht." Einer der Anlässe der korinthischen Spaltungen war demnach die törichte Eifersucht der Schüler des Paulus und des Apollos. Doch macht Paulus einen Unterschied zwischen den palästinensischen Eindringlingen und den Schülern des Alexandriners, Von jenen weiß er, daß sie gegen ihn hehen, von Apollos weiß er, daß er das Gute will, wenn auch in einer Form, die Baulus nicht in allem billigt. Er macht Apollos nicht perant=

wortlich für die Zänkereien, die seine Anhänger verschuldet haben, sondern redet ihm vielmehr zu, nach Korinth zurückzukehren, aber Apollos selbst wollte davon nichts wissen (16, 12). Die ausführlichen Bemerkungen gegen die Apollischen zeigen aber, daß der Gegensat zwischen Baulischen und Apollischen sich nicht auf die formale Frage beschränkte, ob Apollos' gefeilter Vortrag oder Baulus' inspirierte Rede vorzuziehen sei, sondern daß auch über den eigentlichen Kern der chriftlichen Verkündigung, über die Nähe des Gerichtstaas und die Auferstehung der Toten zwischen Vaulischen und Apollischen eine große Ver= schiedenheit der Meinungen bestand. Es ist für die Echt= heit des ersten Thessalonicherbriefs nicht unwichtig, daß in Korinth, wo dieser Brief gerade damals geschrieben murde. nachweislich über dieselbe Frage gestritten wird, die die Thessalonicher bewegt. Während Paulus den ersten Thessalonicherbrief schreibt, hat er in seiner Nähe den gleichen Streit zu schlichten. Hatten die Thessalonicher ihre Toten beklagt, die den Tag der Herrlichkeit nicht erleben sollten. so spotten die Korinther über die Verheißung ihrer Auferstehung. "Wie sollen Tote auferstehen, in welchem Leibe fommen sie doch?" Dieser Einwand, daß der Mensch nicht wiederkehren könne, nachdem sein Leib verwest sei. ist sicher nicht von Hebraern erhoben worden, denn jüdische Sadduzäer, die die Auferstehung leugnen, können wir uns nicht als Glieder der christlichen Gemeinde denken. Hellenen sind es, die diesen philosophischen Einwand er= heben und am ehsten wird man an die Schüler des Apollos denken, denn von dem Standpunkte der dualisti= schen alexandrinischen Religionsphilosophie war der Körper das Bose, dessen Wiederkehr sie nicht erhoffte. Mark Aurels Zeitgenosse Lucian macht sich in seiner wahren Geschichte über diese Lehre der Christianer lustig, indem er erzählt, sein Held sei im Lande der Seligen keinen Leibern, sondern nur Schatten begegnet, roten, blauen, grünen, die sich nur durch Karbe und Stimme unterschieden. Also

auf hellenischem Beistesboden ist dieser Spott erwachsen. So wenig wie diese Zweifler haben wir unter den Juden= christen jene Emanzipierten zu suchen, die sogar in die Tempel gehen und sich an den Opfermahlzeiten beteiligen. Waren es nicht raditale Pauliner, so können es nur die Apollischen gewesen sein. Zwischen vier Gruppen also wird man die Streitfragen verteilen durfen, die in unserem Briefe berührt werden. Der Streit über das Taufen, über die griechische Schulweisheit, über die spiritualistische Auferstehungslehre ist wohl durch die Apollischen entzündet worden. Sie fragen: "Wie sollen Tote auferstehen, in welchem Leibe kommen sie doch?" Die Frage nach dem Bögenopferfleisch, nach den judischen Speisegeseten, nach dem Besuch der Tempel oder des Prätoriums haben die Betrischen angeregt. Dagegen werden wir den Christischen, als geborenen Palästinensern, die Exzesse des Jungenredens, die essäische Verachtung der Che und die gehässige Polemik gegen Paulus zur Last legen, da sie sich einbilden mehr zu sein als jemand, der Jesum Christum selbst nicht gesehen hat, und die sich selbst wegen dieses Vorzugs die Christischen nennen. Pauli wahre Schüler stehen über allen diesen Gegensätzen; sie wissen, daß es nur auf den Glauben ankommt, daß äußere Dinge uns nicht verunreinigen können und weder Essen noch Trinken uns Gott darstellt, und daß es auch feine unheilige Stätten für den gibt, bessen Berg rein bleibt. Auf diesen Standpunkt vermochten sich aber nur die Gefördertsten zu erheben; die, die etwas Handsestes brauchten, waren bei den Petrischen und Christischen besser bedient. Gegenüber den Angriffen, die sich von gang entgegengesetten Seiten gegen ihn wendeten, kommt nun Paulus auf denselben Standpunkt zurück, den er am Schlusse des Galaterbriefs so mannhaft ausgesprochen hatte. Er sagt: "Mir ist es ein Geringes, daß ich von euch gerichtet werde ... denn ich bin mir nichts bewußt ... der aber, der mich richtet, ist der Herr." Auch in Korinth redet er nicht Menschen zu Gefallen. Er kann sich den Gemeinden gegenüber sehr demütig zeigen, aber sobald es not tut, ist er doch stets ein Mann.

Das Gesamtbild der Gemeinde ist danach merkwürdig genug. Ernstestes religiöses Interesse und arbeitsscheues Schmarogertum frommer Landfahrer, denen die Mission ein Nahrungszweig geworden ist, aufgeklärtes sich Hinwegsetzen über überlieferte Vorurteile und Gespensterfurcht por verderblichen Speisen und Schlupfwinkeln der Dämonen, philosophierende Rhetoren und aus dem Stegreife salba= bernde Stumpredner, lautschreiende Inspirierte und Zungen= redner und stille Gebete schlichter Leute aus der Werkstatt und der Sklavenstube - das war die jüdischegriechische Konventikelwelt, die bunte Gesellschaft, aus der hier die Kirche hervorwuchs und deren gärende Gegensätze alle die Blasen trieben, die uns so wunderlich anmuten. diese Zustände sich lebhaft vergegenwärtigt, wird ein Gefühl der Verehrung empfinden por der Art, wie Paulus im ersten Korintherbriefe diese schwierige Gemeinde behandelt. Der Brief, den er zu Ephesus turz vor Oftern 58 schrieb, ist ein schönes Denkmal seines reinen Charakters und seiner überlegenen Menschenkenntnis. Unter Bezug= nahme auf die Leute der Chloe bespricht er zunächst die Spaltungen in der Gemeinde, in denen er einen Saupt= grund der eingerissenen Schwierigkeiten sieht. "Ift denn Paulus für euch gekreuzigt?" fragt er. "Seid ihr auf den Namen des Paulus getauft?" Oder kann die Philo= sophie des Apollos euch selig machen? "Wir haben nicht den Geist der Welt empfangen, sondern den Geist aus Gott, auf daß wir wüßten, was uns von Gott geschenkt ist. Dieser Welt Weisheit ist Torheit bei Gott. Also rühme sich niemand eines Menschen. Alles ist euer, es sei Paulus oder Apollos oder Kephas. Ihr aber seid Christi." Die absprechenden Urteile der Apollischen über seine Lehrweise berühren ihn nicht. Der Herr, wenn er kommt, wird die Herzen offenbar machen. Was einer hat, hat er nicht von sich: "Ihr aber seid schon satt ge= worden, ihr seid schon reich geworden, ihr herrschet ohne uns: und möchtet ihr doch herrschen, daß auch wir mit euch herrschen könnten!" Von großer Wirkung ist es dann, wie Paulus nach dieser Besprechung des frommen Hochmuts und der Aufgeblasenheit der trefflichen Korinther nun unvermittelt ein großes Argernis erwähnt, das sie in ihrer Mitte dulden, das Berhältnis eines chriftlichen Bruders mit seiner eigenen Stiefmutter. "Und ihr seid noch aufgebläht und habt nicht vielmehr Leid getragen, auf daß der dieses Werk vollbracht hat, aus euerer Mitte geschafft würde." Was Paulus nun seinerseits ausspricht, ist unfraglich ein Todesurteil, wie es nach der von der Apostelgeschichte aufgenommenen paläftinensischen Sage Betrus an Ananias und Sapphira vollstreckt haben soll. Paulus hat beschlossen, bei ihrer Versammlung "im Beiste unter ihnen zu sein und den, der solches verübt hat, dem Teufel zu übergeben zum Verderben des Fleisches, auf daß die Seele gerettet werde auf den Tag des Herrn..." Vor versammelter Gemeinde soll der Fluch im Namen des Herrn Jesu über den Günder ausgesprochen werden und wie in der Taufe der Name Jesus Leben gibt, so wird bei der Verfluchung dieser selbe Name den Tod herbeiführen. Vor diesem Namen zittern die Dämonen, diesem Namen gehorsam würat der Satan den, der ihm übergeben wird. Und nicht Baulus allein glaubte an die geheimnisvolle Wirkung dieses Namens, sondern auch der Verurteilte, der von da ab so völlig zusammenfiel, daß die Brüder fürchteten, er werde von seiner Betrübnis verschlungen werden (2. Kor. 2, 7). Dem Umgange mit den sündigen Heiden kann der Apostel sie nicht entziehen, da müßte er sie heißen aus der Welt hinausgehen, aber ihre Kirche sollen sie rein halten. "Schaffet den Bösen weg aus euerer Mitte." Gibt Paulus so ein Beispiel mustischer Justig, so verbietet er anderseits den Seinen, sich bei ihren Streitigkeiten an die bürgerlichen Behörden zu wenden. Wie in den Audengemeinden oder im griechischen Eranos

sollen die Brüder alle Streitfragen unter sich austragen. "Waget es jemand von euch, so er einen Handel hat gegen den andern, zu rechten vor den Ungerechten und nicht vor den Heiligen? Oder wisset ihr nicht, daß die Reiligen die Welt richten werden? Und wenn von euch die Welt gerichtet wird, seid ihr nicht aut zu den geringsten Ge= richten? Wisset ihr nicht, daß wir die Engel richten werden, geschweige denn zeitliche Güter? Wenn nun bei euch über zeitliche Güter Gerichte statthaben, so setzet ihr die, die in der Gemeinde verachtet sind, eben die zu Richtern ... Warum lasset ihr euch nicht lieber unrecht tun?" Auch hier tritt wieder ein Stud judischer Apoka-Inptik zutage, das Paulus seinem Lehrer Gamaliel verdankt, denn ein Teil der messianischen Erwartung der jüdischen Schriftgelehrten war es. daß die Heiligen die gefallenen Engel und die Heiden richten werden (Henoch 9; Weisheit Salomonis 3, 7; Dan. 7, 22).

Von aleicher Strenge sind des Apostels Weisungen in Sachen des Geschlechtsverkehrs. Er weiß es ja, daß es feine Art von Schamlosiakeit aibt, die diese Leute nicht von Jugend auf geübt hätten, aber eben dazu wurden ste in der Taufe abgewaschen und geheiligt, damit sie in einem neuen Leben wandeln. Auch hier stellt Paulus seine Gründe gegen die Unsittlichkeit nicht auf moralische oder soziale Motive, sondern auf religiöse. Durch die Taufe ist der Christ ein Glied am Leibe Christi geworden. "Soll ich nun die Glieder Christi nehmen und sie zu Gliedern einer Dirne machen?" Was Baulus unter dem "Sein in Christo" versteht, tritt hier besonders deutlich hervor und insofern ist 1. Kor. 6, 15 f. ein lehrreicher Beitrag zu seiner Christusmpstik. Die bei dieser Gelegen= heit gegebene Empfehlung der Askese ist zugleich ein Beispiel, wie der Jude es verstand den Griechen ein Brieche zu sein. Den Korinthern, für die die Festspiele auf dem Isthmus die hohen Tage ihres Lebens bedeuten, schreibt er: "Wisset ihr nicht, die in der Rennbahn laufen,

laufen zwar alle, aber nur einer bekommt den Siegespreis (den Olivenkranz)? So sollt ihr laufen, daß ihr ihn wirklich erhaltet. Wer aber am Wettkampf sich beteiligt, der übt in allen Dingen Enthaltsamkeit, jene, um einen vergänglichen Kranz zu gewinnen, wir aber um einen unvergänglichen." Und es ist rührend, wie der fränkliche, schwache Schriftgelehrte versichert, auch er laufe wie jemand, der seines Zieles sicher ist, und kämpfe wie ein Faustkämpfer, der keine Lufthiebe tut, damit er, der als Herold zum Kampfe aufgerufen hat, nicht selbst müßig stehe. Das Bild erhitzt ihn sichtlich, so daß er selbst die schwachen Arme reckt. Ob er wohl einmal die Trainierung der Athleten, ihren Lauf, den Gebrauch ihrer Fäuste mit angesehen hat? Dem strengen Juden war das verboten, aber ein solcher war Paulus nicht.

Die Ordnung des Verkehrs zwischen Christen und Heiden ist denn eine weitere Aufgabe des driftlichen Gesetzgebers. Die gökendienerischen Bräuche reichten weit hinein auch in das Privatleben und so konnte sich die Frage er= heben, wie weit darf der Christ bei dem Umgang mit Heiden sich der heidnischen Sitte unterwerfen? Der heid= nische Freund feierte seine Feste mit einem Opferschmause im Tempel, durfte der Chrift, dem Freunde zu Ehren, sich daran beteiligen? Wenn der Nachbar dem Askulap einen Hahn opferte wegen Genesung seines Kindes, sollte der Christ herzlos erscheinen und sich ausschließen? Wenn ein Christ zur Hochzeit geladen wurde, sollte er sich weigern, die üblichen Blumen und das Böcklein hinauf zu geleiten auf den Afrokorinthos? Die Korinther scheinen sich in ihrem Briefe nach 8, 1 f. darauf berufen zu haben, sie wüßten ja, daß Göken nichts sind, und daß sie bei diesem Stande ihrer Erkenntnis ohne Schaden einer Zeremonie beiwohnen könnten, die für sie nichts bedeute. Warum sollten sie also Freunde beleidigen durch ihre Ablehnung, warum sollten sie sich von dem Eranos zurückziehen, in dem sie gewohnt waren, ihre Bekannten zu treffen, weil bei

dem Mahle dem Gotte eine Libation dargebracht wurde? Oder weshalb sollten sie auf dem Markte kein Opferfleisch kaufen, das die Tempel dort aufleaten und das das billiaste war? Paulus erwidert, daß auch er wisse, daß die Gögen nichts sind. Es gibt keinen Reus, keine Hera, keine Aphrodite. Aber den Dienst dieser Phantome haben die Dämonen gestiftet und wer an ihren Festen teilnimmt, gerät in ihre Macht. Die, die als Christen diese Bräuche dennoch be= gehen, tun es mit bosem Gewissen und die driftlichen Brüder, die es sehen, werden durch diesen Anblick geärgert. Dementsprechend richtet der Apostel seine Antwort ein: "Unlangend den Genuß der Gökenopfer wissen wir, daß es keine Gögen gibt in der Welt und keinen Gott als den einen. Denn wenn es auch wirklich sogenannte Götter gibt, es sei im Himmel oder auf Erden, so haben wir doch einen Bott, den Bater, von welchem alle Dinge sind, und wir zu ihm, und einen Herrn Jesus Christus, durch welchen alle Dinge sind, und wir durch ihn. Aber nicht in allen ist die Erkenntnis, sondern etliche essen es nach der bis= herigen Gewohnheit bezüglich des Gögen als Gögenopfer und ihr Gewissen wird dadurch, weil es schwach ist, be= fleckt ... Wenn daher eine Speise meinen Bruder ärgert, so werde ich ewiglich kein Fleisch mehr essen." Sein Beispiel sollen sie nachahmen. "Wiewohl ich frei bin von jedermann, habe ich mich doch jedermann zum Knechte gemacht, um ihrer viele zu gewinnen, und bin den Juden geworden als ein Jude, um die Juden zu gewinnen, denen, die unter dem Gesetze sind, als unter dem Gesetze, wiewohl ich selbst nicht unter dem Gesetze bin, um die unter dem Geseke zu gewinnen. Den Schwachen bin ich schwach ge= worden, um die Schwachen zu gewinnen. Allen bin ich alles geworden, um ja etliche selig zu machen." Auch er will nicht sagen, daß ein Götzenopfer etwas sei ober daß ein Göne etwas sei, aber was die Heiden opfern, das opfern sie den Teufeln, die diesen Dienst erfunden haben. "Ich will aber nicht, daß ihr in der Gemeinschaft der Teufel

seiet. Ihr könnt nicht des Herrn Kelch trinken und der Teufel Reld. Ihr könnt nicht des Herrn Tisch genießen und des Teufels Tisch. Oder wollet ihr des Herrn Eifer reizen? Sind wir etwa stärker als er?" "Alles ist er= laubt, aber es frommt nicht alles . . . Ihr esset oder trinket, oder was ihr tut, tut alles zur Ehre Gottes." Für die Braxis gibt Baulus Vorschriften, die durch ihre gesunde Bernünftigkeit zeigen, wie er das Mögliche von dem Unmöglichen zu unterscheiden weiß und er sich darum trot aller mustischen Schwärmerei zum praktischen Organisator eignete. Bei allem visionären Traumleben beherrscht ihn doch eine durchaus praktische Tendenz und der Umgang mit den himmlischen Dingen hat ihm den Blick für die irdischen nicht getrübt. "Des Herrn ist die Erde," sagt er, "und was sie erfüllt. Alles, was im Schlachthause verkauft wird, das esset ohne zu untersuchen. So jemand von den Unaläubigen euch ladet und ihr wollt hingehn, so esset alles was euch vorgelegt wird, ohne zu untersuchen. aber jemand zu euch sagen würde: "Das ist Tempelopfer", so esset nicht um dessentwillen, der es angezeigt hat, um des Gewissens willen. Ich meine aber nicht dein eigenes Gewissen, sondern das des andern. Denn warum sollte meine Freiheit gerichtet werden von einem andern Ge= wissen? Wenn ich mit Dank genieße, was werde ich ver= lästert über dem, wofür ich danke?" So gelingt es dem Apostel einen Schiedsspruch zu finden, der den Freien recht gibt und doch die Gefühle der Angstlichen schont. über dem Bringip stand ihm der Frieden. Auch ist er weit entfernt die schwierige Lage seiner Korinther zu verkennen. In geistvollem Bilde vergleicht er ihre Lage der der Israeliten auf der Wanderung, die heute von den Töchtern Midians, morgen von den Fleischtöpfen Agyptenlands und dann wieder von den Gögen Kangans in Versuchung ge= führt wurden, als Borbild für das Ifrael nach dem Geift, für das das Ende der Welt herbeigekommen ift. Auch dieses neue Ifrael locken die Fleischtöpfe Agnptens zu den Tempelmahlzeiten, von denen man aufsteht, um mit den Töchtern Midians zu tanzen. Das wandermüde Bolk Włosis erquickte der Messias mit einer Wasserquelle, denn er war der Felsen, der Israel in der Wüste nachfolgte, wie Paulus von seinen Rabbinen gelernt hat, und dennoch sielen diese Begnadeten unter dem Schwerte des Würgengels, als sie murrten und Gott nicht gehorchten. Auch Israel hatte zwei Sakramente, es war getauft im Roten Weer auf Moses und gespeist mit himmlischem Manna in der Wüste; dennoch hatte Gott an der Mehrzahl kein Wohlgefallen. So mögen die Korinther sorgen, daß es ihnen, dem Israel, für das das Ende der Tage herbeigekommen ist, nicht troß Tause und Eucharistie ähnlich ergehe.

Dem Streite über das Liebesmahl verdanken wir 11, 23 ff. den Bericht über das erste Abendmahl, der zeigt, daß Paulus über die Vorgänge des Lebens Jesu genaue Kunde hatte und außer den mündlichen Mitteilungen eines Ananias in Damaskus, eines Petrus in Jerusalem oder des Johannes Markus wahrscheinlich auch ein schriftliches Evangelium besaß, wie der genannte Reisebegleiter ein solches zuerst zusammenstellte. Nach Paulus bekräftigt und erneuert das Abendmahl sowohl den Bund der Genießen= den mit Chriftus, als ihre Gemeinschaft untereinander. Gemäß den Vorstellungen des Alten Testaments ist bei einer solchen Bundesschließung zwischen Gott und den Menschen Blut erforderlich und dieses Blut ist das am Kreuze vergossene Blut Jesu<sup>1</sup>). Der Kelch mit dem Blute des Messias ist der Neue Bund in seinem Blute. dem Brechen des Brots und dem Austeilen des Kelchs verfündigen die Gläubigen den Tod des Herrn und wollen damit fortfahren bis daß er kommt. Die Handlung des Brothrechens selbst stellt den Tod des Messias dar,

<sup>1)</sup> Vergl. Johannes Weiß, Die Schriften des Neuen Testaments, 2, 128.

so daß die christliche Gemeinde damit so gut eine sakra= mentale Handlung besitt wie die Musterien der Demeter, des Dionnsos oder des Adonis. Es handelt sich nicht bloß um ein Gedenken an den Tod, sondern um eine mustische Wiederholung. Aus der Einsetzung des Mnsteriums durch Jesus selbst folgt aber, daß niemand es ungestraft miß= brauchen darf, ohne schuldig zu werden an dem Tode dieses Leibes, der auf geheimnisvolle Weise ihm in der Eucharistie gereicht wird. Wer dieses Brot und den Wein nimmt wie andere Speise, ist und trinkt sich selbst das Gericht, weil er den Leib nicht unterscheidet. "Darum sind so viele Schwache und Kranke unter euch und nicht wenige schlafen. So wir uns aber selbst beurteilten, würden wir nicht verurteilt." Die eingerissene Rücksichtslosigkeit bei dem Liebes= mable, daß die Familien nicht aufeinander warten, daß jeder verzehrt, was er mitgebracht hat, daß die einen hungrig bleiben und die andern trunken werden, zeigt, daß diese Zusammenkünfte auf die Linie eines gewöhnlichen hellenischen Eranos herabzusinken drohten. Baulus aber rügt, daß sie so nicht um besser, sondern um schlechter zu werden zusammenkommen. Wenn er nach Korinth kommt. will er alle diese Dinge besser ordnen.

Einer solchen gründlichen Neuordnung bedurften aber vor allem die Gebetsversammlungen selbst. "Wir können uns," sagt Johannes Weiß<sup>1</sup>), "das von den Geistesbesitzern getragene gottesdienstliche Leben kaum fremdartig und wild genug denken. Es wird vielsach ein tolles, ekstatisches Treiben gewesen sein. Propheten standen auf und redeten von der geheimnisvollen Zukunst und sagten den Anwesenben ihre geheimen Gedanken (14, 25). Während der eine noch redete, sprang der andere vom Geiste ergriffen auf, dann sprachen zwei oder drei durcheinander. Nur mit sich selbst beschäftigt, sallten die ekstatischen Zungenredner ihre unverständlichen Töne. Kranke wurden in die Gemeinde

<sup>1)</sup> A. a. D. 2, 143.

gebracht und Wundertäter versuchten ihre Seilfraft an ihnen in inbrunftigem Gebet. Dämonen wurden aus den Besessenen ausgetrieben" usw. Baulus wußte über den Verlauf solcher Paroxysmen zu gut Bescheid, um sie sehr tragisch zu nehmen. Er bedauert diese Exzesse, aber er wendet für sie das beste Heilmittel an: Spott und Ironie. Auch ihm ist die Ekstase des ersten Bfingstfestes eine Offenbarung Gottes. Es sollte sich erfüllen, was Jesaja 28, 11 f. geschrieben steht: "Durch Leute anderer Runge und durch Lippen anderer will ich zu diesem Bolke reden. Also dienen die Zungen zum Zeichen nicht für die Bläubigen, sondern für die Ungläubigen." Für die Bläubigen ist die Predigt. "Kommen Ungläubige und hören, wie ihr allzumal in Zungen redet, werden sie nicht sagen, ihr seid wahnsinnig?" Das Seufzen und die Ausrufe des ganz in sich versunkenen Gefühls kann der eigenen Erbau= ung dienen, aber nicht der Erbauung der Brüder. danke Gott, ich rede mit Zungen mehr als ihr alle, aber in der Gemeinde will ich lieber fünf Worte reden mit meiner Vernunft, auf daß ich auch andere erbaue, als zehntausend Worte mit Zungen." Wenn einer in der Ekstase so von Sinnen kommt, daß er Jesu flucht, so ist das der orgiastische Taumel der Kornbanten der großen Mutter, wie man ihn da unten auf der Straße in Ephesus bei den Enbelefesten beobachten kann, aber nicht der Reilige Beist, den Christus sendet. Überhaupt aber ist das Reden in Zungen unter allen Gaben des Beistes die geringste. "Es gibt verschiedene Gaben, doch nur einen Geist, es gibt verschiedene Dienstleiftungen, doch nur einen Herrn, es gibt perschiedene Kraftwirkungen, doch nur einen Gott." Die Gaben also stammen vom Beift, die Kraft= und Dienst= leistungen vom Herrn, die Wunderwirkungen von Gott, der alles wirkt in allem. Jedem aber wird die Offenbarung des Geistes zur Förderung der Gemeinde gegeben, nicht aber, um zu lärmen und Radau zu machen. In der Aufgählung der Gaben des Geistes, 12, 8-11, kommt darum. das Zungenreden zulett. Die "andern Zungen", von denen Jesaja geredet hatte, scheint man in der Gemeinde für die Sprache der Engel angesehen zu haben, da Paulus 13, 1 Menschen= und Engelszungen unterscheidet. Was aber die höchste Gnadengabe sei, hat der Apostel in dem schwungvollen Hymnus auf die Liebe (13, 1-13) ver= fündet, der wohl die geseiertste Stelle aller paulinischen Briefe ist. Erkenntnisse, Weissagungen, Inspirationen kommen und gehn, bliken auf und versinken im Dunkel, nur die Liebe hört niemals auf. "Wenn ich mit Menschen= und Engelszungen rede, habe aber der Liebe nicht, so bin ich ein tönendes Erz und eine klingende Schelle. Und wenn ich weissagen kann und alle Geheimnisse weiß und alle Erkenninis und wenn ich allen Glauben habe, um Berge zu versetzen, habe aber keine Liebe, so bin ich nichts. Und wenn ich alle meine Habe ausgespendet und wenn ich meinen Leib hingegeben habe zum Berbrennen, habe aber feine Liebe, so bin ich nichts. Die Liebe ist langmütig. freundlich, sie eifert nicht, sie prahlt nicht, sie bläht sich nicht, sie stellt sich nicht ungebärdig, sie sucht nicht das Ihre, sie läßt sich nicht erbittern, sie rechnet das Bose nicht an. sie freut sich nicht über die Ungerechtigkeit, sie freut sich aber der Wahrheit. Sie erträgt alles, sie glaubt alles, sie hofft alles, sie duldet alles. Die Liebe höret nimmer auf. Seien es Weissagungen, sie werden vergehen, seien es Zungen, sie werden aufhören, seien es Erkenntnisse, sie werden ein Ende haben. Unser Wissen ist Stückwerf und unser Weissagen ist Stückwerk, wenn aber das Vollkommene gekommen ist, wird das Stückwerk aufhören . . . Wir sehen jest durch einen Spiegel in einem dunkeln Worte, dann aber von Angesicht zu Angesicht. So aber bleibet Glaube, Liebe, Hoffnung, diese drei, die Liebe aber ist die größte unter ihnen." über das wirre Chaos der ekstatischen Korinther erhebt sich hier in der Tat eine Engelszunge. die über Worte der Ewigkeit verfügt. Aber auch der Tieffinn der Philosophie dieser Zeit ist an Vaulus nicht

spurlos vorübergegangen. Das platonische Bild, der Mensch sitze in diesem irdischen Dasein in einer Höhle und sehe nur die Schatten der Gestalten, die drauken porübergehn. ist auch Baulus aufgegangen. Auch er meint: jest schauen wir in einem Spiegel die Wahrheit in undeutlichen und verschwommenen Umrissen, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Das Geheimnis ist verschleiert und die Inspirierten sollen es nicht durch die Weise des Vortrags noch vollends verdunkeln. "Wenn ich, meine Brüder, mit Rungenreden au euch fäme, und euch in meiner Rede nicht Offenbarung. Erkenntnis, Prophetie, Lehre brächte, was würde ich euch dann nüten?" übertriebene Vorliebe für seine Unhänger kann man Paulus nach dieser satirischen Schilderung ihres Verhaltens nicht vorwerfen. Im Gegenteil sind wir in Gefahr uns ein allzu unaunstiges Bild der Gemeinde zu machen, wenn wir uns nicht vergegenwärtigen, daß in einer vädagogischen Unterweisung immer mehr von den Mängeln der Röglinge die Rede sein wird als von ihren Tugenden. Auch in Korinth werden die auten Seiten überwogen haben, sonst hätte diese Schöpfung keinen Bestand gehabt.

Das Bild der Gemeindeversammlung wie sie sein soll, gibt Paulus, wie billig, jum Schlusse. "Bei euern Zusammenkunften hat ein jeder einen Psalm, oder einen Lehrvortrag, oder eine Offenbarung, oder eine Zunge, oder eine Deutung. Es soll aber alles zur Erbauung dienen. Wenn man in Zungen redet, so sollen es nur je zwei oder höchstens drei sein und einer nach dem andern, und einer soll auslegen. Ist kein Ausleger da, so soll er schweigen, er mag für sich und zu Gott reden. Von Bropheten aber sollen gleichfalls nur zwei oder drei sprechen, und die andern sollen prüfen. Wenn aber einem andern, der noch sitt, eine Offenbarung kommt, so soll der erste schweigen. Denn ihr könnt alle nacheinander weissagen zur Lehre und Ermahnung. Die Prophetengeister gehorchen den Propheten, denn Gott ist kein Gott der Unordnung, sondern ein Gott des Friedens." Die

Weisungen über die Beteiligung der Frauen 14, 34 sind in den Handschriften viel hin= und hergeschoben worden und so nehmen diesenigen, die nicht der Ansicht sind, daß die Frauen in der Versammlung schweigen sollen, die Worte für die Andglosse eines Späteren, die an verschiedenen Orten eingeschaltet worden wäre. Aber ein Urteil der Gemeinde enthielten sie auch dann und 1. Tim. 2, 11 s. besagt dasselbe. Daraus, daß 11, 5. 13 von der Frau sagt, sie schände ihr Haupt, wenn sie unverschleiert weissage, folgt nicht, daß Paulus den Verschleierten das Redenhalten gestatten wollte, was bei der Art des griechischen Schleiers ihr auch nicht viel geholsen hätte. Mit dieser Weisung wäre ihr schon physisch der Mund verbunden. Die Meinung der alten Kirche war jedenfalls: "Mulier taceat in ecclesia."

Eine wichtige dogmatische Frage versparte Paulus zum Schlusse, die von der Auferstehung. Dem Widerspruch der Apollischen gegen die Auferstehung des Fleisches ver= danken wir gegen Ende des Briefes die Aufzählung der Reugnisse für die Erscheinungen Jesu, die wir besprochen haben. Aus der Auferstehung Jesu folgt für Paulus aber, daß auch wir auferstehen werden. Wie der erste Adam den Tod brachte, so bringt der zweite Adam Leben und Auferstehung denen, die an ihn glauben. "Es möchte jemand sagen, wie werden die Toten auferwecket, mit welchem Leibe kommen sie doch? Du Narr, was du säest, wird nicht lebendig, es sterbe denn. Und was du auch fäest, so säest du nicht den Leib, der werden soll, sondern ein bloßes Korn, vielleicht von Weizen oder etwas anderem. Gott aber gibt ihm einen Leib, so wie er gewollt hat, und einem jeglichen Samen seinen eigenen Leib." Es sind die den Korinthern wohlbekannten Gedanken der Eleusinien, mit denen Baulus die Auferstehung begründet, wie jene den Glauben an die Unsterblichkeit. "Nicht alles Fleisch ist einerlei Fleisch, sondern ein anderes ist das des Menschen, ein anderes Fleisch das der Tiere, ein anderes

Fleisch das der Bögel, ein anderes das der Fische. Und es aibt himmlische Leiber und irdische Leiber, aber eine andere Herrlichkeit haben die himmlischen, eine andere die irdischen." So heifit er seine Korinther die Augen aufheben zum nächtlichen Himmel Joniens, zu dem schon so viele Tausende bewundernd emporaeschaut, an dem jeder Stern in seinem eigenen Glanze funkelt. werden die Gerechten leuchten in dem Reiche ihres Baters. Wäre es anders, so wäre ja das ganze Evangelium ein leerer Traum. "Wenn Tote nicht auferweckt werden, so ist euer Glaube eitel, so seid ihr noch in euern Sünden. so sind auch die, welche in Christo entschlafen sind, verloren. Koffen wir allein in diesem Leben auf Chriftus, so sind wir die elendsten von allen Menschen." Den Prozef der Umwandlung selbst aber schildert Paulus den Korinthern genau so, wie er ihn unlängst, als er noch in Korinth weilte, den Brüdern in Thessalonich geschildert hat. "Das aber sage ich, Brüder, daß Fleisch und Blut das Reich Bottes nicht werden ererben können, noch die Berwes= lichkeit die Unverweslichkeit ererben wird. Siehe ich sage euch ein Geheimnis. Wir alle werden nicht ent= schlafen, alle aber verwandelt werden, plötlich, im Augen= blick bei der letzten Vosaune. Denn schallen wird Bosaune, und die Toten werden auferwecket werden un= verweslich, und wir werden verwandelt werden. Denn dieses Verwesliche muß Unverweslichkeit anziehen und dieses Sterbliche muß Unsterblichkeit anziehen. Wenn aber dieses Verwesliche Unverweslichkeit angezogen hat, und dieses Sterbliche Unsterblichkeit, dann wird erfüllet werden das Wort, das geschrieben stehet: Der Tod ist verschlungen in den Sieg. Tod, wo ist dein Stachel, Hölle, wo ist dein Sieg? Gott aber sei Dank, der uns den Sieg aibt durch Jesus den Messias." Nach Besprechung einiger persönlicher Angelegenheiten folgt nun nur noch der Schluff, in dem aber noch die ganze Erregung des Schreibers nachzittert: "So jemand den Herrn nicht

lieb hat, der sei verflucht. Maran atha." Der Herr kommt!

Der Abfassungsort des Briefs steht durch den Text selbst fest. 1. Kor. 16, 8 saat Baulus: "Ru Ephesus bleibe ich bis Pfinasten" und Vers 19 sagt er: "Es grüßen euch die Gemeinden Aliens." Da nun Ephesus die Hauptstadt des proconsularischen Asiens ist, befindet sich der Apostel da, woher er grüßt und wo er bis Pfingsten bleiben will, im proconsularischen Alien und aller Wahrscheinlichkeit nach noch immer zu Ephesus. Der Termin, den er sich Bers 8 sett, zeigt denn auch, wann Paulus den Brief geschrieben hat, nämlich vor Pfingsten. Vor Pfingsten kommt nun aber Oftern und daß Paulus bei Herannaben des Ofterfestes den Brief verfaßte, zeigt Kap. 5, Vers 6-8. Entsprechend der Vorschrift des Gesetzes, daß auf das Passah aller Sauerteig hinausgeschafft werden muß aus dem jüdischen Hause, ruft Paulus der Gemeinde "Schaffet hinaus den alten Sauerteig, damit ein neuer Teig werde, wie ihr ja ungefäuert seid. Denn auch unser Passahlamm ward geschlachtet: Christus. Darum lasset uns Festfeier halten nicht mit dem Sauerteige des Bosen, sondern mit dem Ungefäuerten der Lauterkeit und Wahr= heit," das "Fest des Ungesäuerten" ist aber Ostern. Dieses Oftern fällt gegen Ende seines ephesinischen Aufenthalts. denn er bestimmt bereits den Termin seiner Abreise. Sein Aufenthalt in Ephesus dauerte nach act. 19, 8 und 10 über zwei Jahre. Drei Monate nämlich lehrte Baulus in der Synagoge und dann noch volle zwei Jahre in der Schule des Tyrannos. Zu diesen 21/4 Jahren kommen dann noch Fristen, die Paulus auf Reisen zubrachte. Eine Wallfahrt nach Jerusalem in der Tracht des Nasiräers ist wohl nur eine Fabel der Apostelgeschichte, die den Apostel möglichst oft nach Jerusalem schickt. Dagegen ist aus 1. Kor. 16, 1 wahrscheinlich, daß Paulus in jener Zeit in Galatien war. Also für einen Besuch im innern Klein= asien muß Raum geschafft werden. Aus 1. Kor. 16. 7

ergibt sich ferner, daß Paulus von Ephesus aus nach Korinth kam "auf der Durchreise", also vor dem Besuche in Korinth, den die Apostelgeschichte berichtet, bereits zweimal dorthin kam (2. Kor. 13, 1). Nach Römer 15, 19 nimmt man an, daß diese "Durchreise" nach Norden ging und sich bis Illyrien erstreckte. So ist zu den 21/4 Jahren, die die Apostelgeschichte erwähnt, noch für zwei große Reisen die dazu nötige Zeit zu berechnen, weshalb man von einem ephesinischen Triennium zu sprechen pfleat. Ist diese Rechnung begründet, so war das Osterfest, das Baulus noch in Ephesus zu begehen dachte, Ostern 58. Absicht war, nach 1. Kor. 16, 8, in Ephesus bis Pfingsten 58 zu bleiben, denn eine große Tür hatte sich ihm aufgetan und er blickt befriedigt auf seine Erfolge. Aber das Glück ist, nach der schwermütigen Beobachtung eines griechischen Weisen, nur die Schwelle des Unglücks. Gerade seine großen Erfolge werden es gewesen sein, die das Ungewitter über seinem Haupte zusammenzogen. Stürme. die selbst ihn ins Mark erschütterten, und in denen er bereits am Leben verzweifelt hatte (2. Kor. 1, 8), ver= trieben ihn vor dem in Aussicht genommenen Termin aus Ephesus. Noch vorher aber trafen Nachrichten aus Korinth ein, nach denen sein ganzer Erfolg unter den wetter= wendischen Hellenen in Frage gestellt schien. In den Ansechtungen und Widerwärtigkeiten, die von allen Seiten auf ihn einstürmten, beantwortete Paulus neue, höchst unehrerbietige Beschwerden der Korinther in einem Briefe, bessen erregten Ton er später selbst bedauerte. Dieser Brief liegt vor in den vier letten Kapiteln des zweiten Korintherbriefs, die an die zweite kanonische Epistel an= gefügt sind, wie sie zuvor vermutlich an ein Schreiben von Aguila und Priscilla oder an ein gemeinsames Schreiben der Brüder, die in Aquilas Haus sich versammelten, sich angeschlossen haben dürften, da Baulus sich im Einaana 2. Kor. 10, 1 in Gegensatz stellt zu benen, die bis dahin geredet haben. Ein Teil der von Ephesus aus mit den 29\*

Rorinthern gewechselten Korrespondenz ist dieser Vierstapitelbrief jedenfalls 1).

<sup>1)</sup> Daß Kapitel 10—13 des zweiten Briefes nicht ursprünglich au Kapitel 1-9 können gehört haben, ift eine Beobachtung, die schon im achtzehnten Jahrhundert Semler gemacht hat. Gewiß ift zunächst, daß in den vier letten Kapiteln unseres Briefes ein gang= lich veränderter Ton herrscht und auch die Verteidiger der Einheit des zweiten Korintherbriefes finden für nötig, dieses vollständige Umspringen der Stimmung aus der Annahme zu erklären, Paulus habe zwischen Kapitel 9 und 10 neue Nachrichten erhalten, oder er habe Kapitel 10 ff. an einem anderen Ort unter veränderten Berhältnissen geschrieben. Das Wesentliche ware damit zugestanden, benn ein Zusatz unter neuen Berhältniffen, in neuer Stimmung, auf neue Nachrichten hin, ist eben ein neuer Brief. Kapitel 7, 7-16 bezeugt Baulus den Korinthern, sie hätten seinen Boten aufgenommen mit Furcht und Zittern. Diefer Bote habe sich überzeugt, daß die Korinther all das Lob verdienen, das Paulus ihnen spende und wie sie aufs inständigste nach ihm verlangten. Nachdem der Apostel so das Verhältnis als das freundlichste geschildert hätte, sollte er dann in demselben Brief einige Seiten weiter unten Kapitel 10, 1 denselben Leuten schreiben, sie unterständen sich von ihm zu sagen, ins Angesicht sei er demütig, in Abwesenheit aber um so dreister. Etliche beschuldigten ihn auch, er wandle nach dem Fleisch, er suche in seinen Briefen mit einer Gewalt zu schrecken, die er nicht habe: ja sie entblödeten sich nicht zu spotten, seine Briefe seien schwer und gewaltig, aber seine leibliche Gegenwart schwächlich und seine Rede verächtlich. Das wäre doch eine seltsame Sehnsucht und eine seltsame Liebe, die sich solche Ausdrücke der Berachtung erlaubt. Ebensowenig kann Paulus in ein und demselben Briefe (8, 7) be= zeugen, die Korinther seien in allen Studen reich im Glauben und im Wort und in der Erkenntnis und in allem Fleiß und in ihrer Liebe zu ihm, um dann wenige Seiten weiter unten (12, 20) zu erklären, er getraue sich kaum nach Korinth zu kommen, weil er fürchte, wieder recht gedemütigt zu werden, weil er in der Gemeinde Streit, Brimm, Groll, Hader, Born, Afterreden, Ohrenbläsereien, Aufgeblasenheit und Unordnungen zu finden erwarte. wenig ist es denkbar, daß Baulus Kapitel 8 und 9 die Korinther belobte wegen ihrer großmütigen Willigkeit zu der Kollette für Jerusalem beizusteuern, um dann sich sofort 12, 16 darüber zu be= klagen, sie beschuldigten ihn des Betrugs und hätten ihm die ganze Kollettensache entleidet. Um den großen Wechsel des Tones in den vier letten Kapiteln des zweiten Korintherbriefes zu erklären.

Daß die Fortsetzung der Korrespondenz mit den Korinthern keine erfreuliche sein konnte, lag in den Vors gängen, über die ste geführt wurde. Zunächst handelte

behauptet man, zwischen Kapitel 9 und 10 habe Baulus neue Nachrichten erhalten, die ihn aufs neue auf das bitterste erregten, allein warum ließ er dann den Brief mit allen den lobenden und be= gütigenden Worten überhaupt abgehn, wenn er einsah, daß die Dinge ganz anders lagen, als er sich gedacht hatte? War die Situation so, wie die Kapitel 10—13 sie darstellen, d. h. halten es die Korinther mit dem Unzüchtigen, beschuldigen sie Baulus des Betrugs, liegen sie sich in den Haaren, dann konnte sich Paulus die Lobsprüche 1—9 und den Ausdruck seines Bedauerns für seinen früheren scharfen Brief sparen, und er konnte nicht mehr den Korinthern bezeugen, was er 7, 11 tut, sie hätten sich in allen Stücken unschuldig dargestellt. War aber die Situation so, wie die Rapitel 1-9 sie zeichnen, d. h. waren die Streitigkeiten beigelegt, war der Blutschänder abgestraft, hatten die Korinther ihre früheren Schwierigkeiten durch doppelten Gifer in der Kollektensache wieder gut gemacht, dann ware das heftige Postskriptum 10-13 rein unbegreiflich. Baulus hätte dann ganz unmotiviert all die Vorwürfe wiederholt, die er zu Anfang des Briefes bedauert und zurückgenommen und alle die Wunden wieder aufgerissen, über deren Heilung er eben seine Freude ausgesprochen. Es ist doch keine glückliche Apologetik, wenn man den Apostel, nur um die gegen= wärtige Ordnung der Stücke im Kanon nicht anzutasten, handeln läßt wie einen Geisteskranken. Im Grunde liegt auch in der Annahme, Kapitel 10-13 seien unter anderen Eindrücken, in veränderter Situation, bei sich trübender Stimmung hinzugefügt worden, eigentlich nichts anderes als das Geständnis, daß Kapitel 10-13 ein besonderer Brief sind. Man läßt nur, um der gegenwärtigen Redaktion des Kanon willen, Baulus selbst es sein. der diesen anderen Brief als Boststriptum an den längeren an= heftete. Ferner kommt in Betracht, daß der längere Brief mit Kapitel 9 fertig ist. Daß Kapitel 8 und 9 einen Briefschluß repräsentieren und daß beide Kapitel eben solche praktische Fragen behandeln, wie sie sonst bei Baulus immer am Ende eines Briefes zu stehen pflegen, geben auch die Vertreter des Postsfriptums zu. Der lette Bers des neunten Kapitels mit seinem "Dank aber sei Bott für seine unaussprechliche Bnade", ift so sicher ein Briefschluß, wie der erste Bers von Kapitel 10 mit seinem "Ich selbst aber, Baulus", ein neuer Anfang ift. Es läßt sich aber beweisen, daß 10-13 fein Postsfriptum sind. Als Postsfriptum würden sie einmal

es sich um die Abstrafung des Korinthers, von dem man Paulus gesagt hatte, daß er mit seiner Stiefmutter in unerlaubtem Verkehr stehe. Wenn Paulus schreibt, ein

den ganzen begütigenden Inhalt des Briefes 1-9 vernichten und wären nur zu verstehen als ein plötklicher Anfall von Leidenschaft, die gegen ihre eigenen Zwecke wütet. Bum zweiten aber gehören die vier letten Kapitel offenbar einem viel früheren Stadium des Streits an als die neun ersten. Sie sind nicht nach Kavitel 1-9 geschrieben, sondern vorher. Gie find fein Poststriptum, sondern ein Antestriptum. Unter den Angelegenheiten, die der zweite Korintherbrief verhandelt, steht obenan die Frage wegen des Blutschänders, den Baulus dem Satan übergeben hatte zum Verderben des Fleisches, damit der Geist gerettet werde. In betreff dieser Sache saat Baulus im Vierkapitelbrief (Kap. 13, 1 und 2): "Mit Hilfe von zwei oder drei Zeugen werde sich alles ins reine sehen lassen." Die Frage wird also auf einen Zeugenbeweis geschoben; die Untersuchung ist noch nicht beendet, aber Baulus ist überzeugt, daß der Mann schuldig sei und die Gemeinde strafwürdig, daß sie ihn gewähren lasse. Paulus wiederholt dann Bers 2. er werde nun keine Schonung mehr kennen, um so weniger, als die Korinther selbst eine Erprobung des in ihm redenden Chriftus verlangten. Hier also schwebt die Frage noch, und es wird Sache eines Zeugenverhörs sein, die Tatsache selbst festzustellen. Paulus aber ift ent= schlossen zu kommen und ein Ende zu machen. Banz anders liegt die Sache im siebenten Kapitel (Vers 11). Da ist das Urteil be= reits gesprochen. Die Majorität hat bereits eine Strafe verhängt und Baulus erklärt sich mit derselben zufrieden, ja er fordert zur Milbe auf, damit der Sünder nicht von allzugroßer Trübsal verschlungen werde. Daß dieser Sünder, der begnadigt werden soll, der Blutschänder ift (so auch Holymann zu der Stelle 2. Kor. 2, 5 in Bunsens Bibelwerk), und nicht jemand, der Paulus sonst beleidigt hat, folgt aus der Befürchtung, derselbe könnte von seiner Trauer verschlungen werden. Eine solche vernichtende Strafe wäre für bloße Beleidigung des Paulus nicht verhängt worden, während bei dem Vollzug der Ausstoffung und der Abergabe des Sünders an den Satan die Befürchtung solcher verhängnisvoller Folgen nahe liegt. Auch die Beleidigung der ganzen Gemeinde durch das Vorkommnis (2. Kor. 2, 5) trifft zu, nur wissen wir über die näheren Umstände zu wenig, um sagen zu können, ob Paulus dabei auch persönliche Unbilden erfuhr oder wer mit dem Beleidigten 7, 12 gemeint sei. Kapitel 7 ist also geschrieben, nach= dem der ganze Streit ausgetragen ift. Kavitel 13. während er noch solches Vergehen sei selbst bei Heiden unerhört, so hat er vielleicht die in Korinth allbekannte Erzählung von Hipposityt und Phädra im Auge, nach der Phädras Liebe beiden

schwebt und ein Zeugenverhör nötig erscheint. Mithin repräsentiert 10-13 ein früheres Stadium als 1-9. Ebenso verhält es sich mit der Kollekte. Im Vierkapitelbriefe, 11, 7—12 und 12, 14—18, sind die ärgerlichsten Streitigkeiten über diese Geldsammlung ent= brannt. Die Korinther behaupten. Paulus habe sie mit List zu ihrer Geldversprechung gebracht, er habe sie übervorteilt. "Ich habe euch nicht gewungen, aber da ich schlau bin, habe ich euch mit Lift gefangen. Hat euch etwa Titus übervorteilt? Sind wir nicht in einem Beiste gewandelt in denselben Fußstapfen?" Ra= pitel 9 und 10 dagegen hat sich alles in Wohlgefallen aufgelöst. Paulus kommt zwar Kapitel 7, 2 noch einmal darauf zurück, daß er niemand unrecht getan habe und niemand übervorteilt habe, aber die Angelegenheit selbst ist in bestem Zug, ihrem Abschluß nah und Paulus wird sich demnächst daran machen, das Geld nach Jerusalem zu bringen. Er preift ben Segen, ben diese Sache ben Gebern selbst bringe und dankt Gott für seine unaussprechliche Bnade. Schwebten noch immer solche häßliche Händel wie in Kapitel 11, 7 und 12, 16, so wäre ein solches Dankgebet der reine Hohn, da die Sache bis jeht nur Argernis gewirkt hat. weiterer Beweis für diese Chronologie liegt in dem Stande der Parteikämpfe. In den Kapiteln 10-13 sieht Paulus mit großer Sorge auf die Umtriebe der Gegner. Er warnt vor falschen Aposteln, die nur verkappte Teufel sind (11, 15). Nimmt doch auch der Satan zuweilen die Gestalt von Engeln des Lichtes an. Darum zählt Baulus im Vierkapitelbriefe die ganze Geschichte seines Lebens und alle seine Martyrien her, um zu beweisen, daß er ein wahrer Diener Christi sei. In dem größeren Stück 1-9 hat er das nicht mehr nötig. Er dankt gleich von vornherin (1, 11) für die Teilnahme, die die Korinther seinen neuften Leiden haben zuteil werden lassen; er erkennt 7, 7 an, daß Titus ihm die erfreulichsten Nachrichten gebracht habe, "indem er uns euer Verlangen kund tat, euere bittere Klage, euern Eifer um mich, also daß ich mich noch mehr freute". Liegen die Dinge so, so sind die ängstlichen Berwahrungen Kapitel 10—13 nicht mehr am Platz, sondern offenbar gehören sie einem früheren Stadium an, während, als Paulus 1-9 schrieb, die Zerwürfnisse beigelegt sind. Zu beachten ist auch die Erwähnung seiner Flucht aus Ephesus (1, 8). Das Verzeichnis seiner Leiden im Vierkapitelbrief hätte Paulus nicht besser schließen können als mit dem Hinweis auf die noch eben erst bestandene

Beteiligten so schweres Unheil brachte. Wer die neue Phädra war, in deren Garn der bei den Korinthern wohlgelittene arme Sünder gefallen sein sollte, wird nicht

Gefahr, der er in Ephesus mit Not entrann. Im Bierkapitelbrief aber redet er nicht von derselben, weil er sie noch nicht erlebt hat. Im Neunkapitelbriefe dagegen beginnt er sofort mit diesem furcht= barsten seiner Erlebnisse (1, 8). Der Vierkapitelbrief fällt also por diese Flucht aus Ephesus, der Neunkapitelbrief nach derselben. Wenn nun aber Kapitel 10-13 früher geschrieben sind als 1-9, so werden die Beschwerden der Korinther 2. Kor. 2, 3 ff. über ben letten Brief Pauli sich auf diesen Brief beziehen. Der Bier= favitelbrief mit seinen stürmischen Vorwürfen konnte die Gemeinde franken, wie 2. Kor. 2, 4 f. zugesteht, und der Aufzählung seiner Leiden im Vierkapitelbriefe konnten die Feinde des Apostels den Vorwurf des Eigenlobs machen, da er sich in demselben wirklich seiner Erfolge rühmte und an alle seine Martyrien erinnerte. Diesen Brief konnte ein Gegner in frommer Bosheit allerdings eine Gelbstempfehlung nennen. Die Reisen des Titus und Timotheus zu Orientierungspunkten für die Korrespondenz zu machen, ist unmöglich, da der zu Schiff gang turze Weg zwischen Korinth, Macedonien und Ephesus von diesen Wanderlehrern in dem Laufe eines Jahres mehrmals zurückgelegt worden sein kann, und nicht alle Nachrichten, die die Schüler bringen, auf Augenzeugenschaft au beruhen brauchen.

Eine Schwierigkeit dieser Auffassung scheint zu sein, daß Rapitel 10-13 für sich teinen selbständigen Brief darstellen. sind allerdings ein Postskriptum, nur aber nicht ein Postskriptum zu dem zweiten Korintherbriefe, sondern zu einem Briefe anderer Der Eingang "ich selbst aber, Paulus" Personen. sett den Schreiber in Gegensatz zu etwas, was soeben andere über ihn geschrieben haben. Vermutlich haben in der Kollektenfrage Titus und Timotheus, die Nächstbeteiligten, oder Aguila und Priscilla, die Mitbegründer der Gemeinde in Korinth und Wirte der Gemeinde in Ephesus eine Erklärung abgegeben und zu dieser sett nun Paulus persönlich hinzu: "Ich selbst aber, Paulus." Mit dieser Erklärung der andern, meint Baulus, wird euer Argwohn zerstreut sein. Ich selbst aber, Paulus, will nun auch noch ein Wörtchen mit euch reden. Dieser Teil des Schreibens, der von Paulus herrührte, wurde von dem Sammler (Marcion?) den Korintherbriefen hinten angeschlossen, während das vorangegangene Schreiben, mag es nun ein Gemeindeschreiben ober ein Schreiben des Titus oder des Aquila sein, nicht unter die paulinischen Briefe berichtet, doch kann sie der Gemeinde nicht angehört haben, da Paulus sein Urteil nicht auch auf sie erstreckt. Welchen Eindruck das mystische Todesurteil über den christlichen

gehörte und darum weggelassen ward. Wahrscheinlich ist dann aber, daß der Schluß des Vierkapitelbriefs 13, 11—13 ursprünglich Schluß des Neunkapitelbriefs war und daß erst die Redaktoren dieses Schlußwort an das Ende des von ihnen zusammengekitteten Briefes brachten, um diesen in üblicher Weise zu schließen. Aufforderung zur Freude, zum gegenseitigen Trost, der Friedensgruß und Friedenskuß passen sehr zu dem Dankgebet 9, 15, nicht aber zu der gewaltigen Strafepiskel 10—13. Diese schließt viel passenden mit dem ernsten Worte 13, 10: "Deshalb schreibe ich solches in Abwesenheit, auf daß ich nicht in Anwesenheit streng versahren müsse nach der Macht, die mir der Serr gegeben hat zu erbauen, nicht zu zerstören." Vers 11—13 aber beschloß ursprünglich den längeren Brief, dessen Thema Trost, Freude und Friede sind.

Was den Abfassungsort des kleinen Briefs 10-13 betrifft, so wird man schon darum an Ephesus denken, weil der erste Brief von dort ausgegangen ist, und der Brief 10-13 nur die Fortsetzung der begonnenen Korrespondenz darstellt. Daß Paulus schon in Macedonien angekommen wäre, steht nirgends zu lesen, während der Neunkapitelbrief sich ausdrücklich als ersten von Macedonien aus geschriebenen Brief bezeichnet. Dann ist der vorangegangene Brief also noch aus Kleinasien. Wenn Baulus, der sich entschlossen hat, nach Rom zu reisen, 10, 16 von seiner Absicht spricht, über Korinth hinaus das Evangelium zu verfündigen, befindet er sich auch nicht in Macedonien, sondern noch in Aleinasien, denn von Macedonien aus gesehen, liegt Rom nicht über Korinth hinaus, wohl aber paft der Ausdruck sehr aut von Ephesus aus. Den Abschied voll Schrecken aus Ephesus, den die Apostelgeschichte übergeht, berichtet Baulus erft im Neunkavitelbrief. - In 2. Kor. 1, 9 will er den Korinthern nicht verbergen die Bedränanis, die ihm widerfahren ist in Asien, so daß er sogar am Leben verzweifelte und Aguila und Priscilla nach Röm. 16. 4 ihren eigenen Hals für ihn wagten. Im Bierkapitelbrief redet er bei der Aufzählung seiner Leiden davon nicht, weil das Ereignis noch nicht eingetreten war. Da diese Drangsal in Asien aber identisch ist mit seiner Vertreibung aus Ephesus, wo Aquila Herbergspater der Gemeinde war, fällt 2. Kor. 10—13 vor diesen stürmischen Abschied von Ephesus und ist noch dort verfant. Dann erklärt es sich auch, daß Aquila und Priscilla selbst in Lebens= gefahr für ihn tamen. Er lebte in Ephesus bei ihnen und die

Bruder in Korinth gemacht hatte, zeigt der nächstfolgende Brief Pauli (2. Kor. 10—13). Die Gemeinde war betroffen, beleidigt und entruftet. Nach Nachrichten, die Paulus zugetragen wurden, wendete ihr Unwillen sich gegen diesen. Sie nannten den Apostel in Anwesenheit demütig, in Abwesenheit dreift. Sie bezweifeln die Gewalt, mit der er sich brüste, und glauben nicht, daß er den Mut habe wieder nach Korinth zu kommen. Sie erklären ihn für einen Toren und wollen von seiner Wunderkraft noch nichts bemerkt haben. Aber, wie skeptisch sie sich stellen, der, auf den es ankam, glaubte an diese Kraft und im dritten Briefe hören wir, daß nachträglich seine Patrone zugeben, die mysteriöse Strafe beginne bereits zu wirken und es sei zu fürchten, der Geängstete werde von seiner Trübsal aufsgerieben werden (2. Kor. 2, 7). Ob es nötig war, dem Apostel alles auszurichten, was aus Anlaß dieser Sache über ihn selbst in Korinth geschwatt werde, läßt sich bezweifeln. Die griechischen Gemeinden ließen sich in dieser Hinsicht von den griechischen Philosophenschulen und den Judenschulen noch nicht sehr deutlich unterscheiden, denn Läfter= schulen waren sie alle. Aber Paulus behandelte die Lästerer wie sie es verdienten. Er wendete ihnen den Rücken. Als= bald erhoben sich Stimmen, Paulus solle doch in Korinth erscheinen und das Strafwunder selbst vollbringen, das er der Gemeindeversammlung aufgetragen hatte. Damit war die Frage wieder auf die Tagesordnung gesetzt, ob denn Paulus überhaupt eine solche Gewalt besitze, ob er wirklich ein von Jesus eingesetzter Apostel sei? Davon hing aber nicht nur der Glaube an seine Wunderkraft ab, sondern auch die für die Korinther praktische Frage, ob er ein Recht habe ihre Gastfreundschaft in Anspruch zu nehmen. Auch war die Gemeinde um so leichter gegen Paulus zu verhetzen als der Apostel in seinem letzten Briefe

Gemeinde versammelte sich, wie wir aus Röm. 16, 4 wissen, in ihrem Hause. Bei einer Christenhetze waren sie so gefährdet wie er.

wieder die Kollekte für Jerusalem in Erinnerung gebracht hatte, die den zum großen Teil armen Korinthern sehr unerwünscht war. Paulus hatte die Gemeindealieder angewiesen, zu Anfang jeder Woche für diese Sammlung zurückzulegen, soviel jeder vermöge. Als nun aber Titus. der in Jerusalem mit Paulus sich für diese Kollekte hatte verpflichten lassen, in Korinth erschien, stieß er auf sehr widerwillige Geber. Die Korinther murrten, Baulus habe ihnen ihre Ausage abgelistet. Selbst von Miktrauen waren sie nicht frei, Paulus oder Titus tollektierten für ihre eigene Tasche. Um so weniger wollten sie ihm so ganz ausgeliefert sein und nun fanden die Vorschläge der Betrischen und Christischen williges Gehör, man möge eines der Häupter von Jerusalem nach Korinth einladen, damit die von Baulus gestistete Gemeinde in Reibe und Glied trete mit der übrigen Christenheit. Jetzt erst zeigten die zugewanderten Juden ihr wahres Gesicht und entwickelten die gleichen Künste der Verhetzung und überredung wie ihre Barteigenossen in Galatien. "Bon Paulus-, Apollosund Betrusleuten." saat Jülicher, "hören wir nichts mehr, um so drohender hat sich, von draußen genährt (3, 1; 10, 12, 18; 11, 4), die Opposition der Unversöhnlichen, der Christusleute, gestaltet, gefährlicher selbst als die judaistische Bewegung in Galatien, weil man hier mit den eigentlichen Forderungen des Judentums nicht herausrückt, sondern nur den verhaßten Paulus als Prahlhans, fleischlich wandelnd, ohne Beruf und Kraft zum Apostel, der aus Habaier den Evangelisten spiele, mit den schändlichsten Verleum= dungen aus Korinth wegzudrängen trachtet"1). Während sie aber die Lauterkeit der Absichten Bauli verdächtigen, lassen die Fremden es sich selbst auf Kosten der Gemeinde wohl sein und erklären, Pauli Zurückhaltung in Sachen der Gastfreundschaft beweise gerade, daß er selbst das Bemußtsein habe, kein berechtigter Apostel Jesu zu sein. Mit

<sup>1)</sup> Jülicher, Einleitung. S. 76.

arimmigem Humor schreibt darum Paulus: "Ihr ertragt ja gern die Narren, obwohl ihr klug seid. Ihr ertragt es ja, so euch jemand in Anechtschaft bringt, so euch jemand aufzehrt, so euch jemand das Euere nimmt, so sich jemand aufwirft, so euch jemand ins Angesicht schlägt. Bu meiner Schande sage ich, ich bin zu schwach gewesen." war durch die jüdische Hetzerei an Stelle des christlichen Lebens häßlicher Konventikelzank getreten. Dem judaistischen Apostel, "der da kommen soll", sah Paulus doch nicht ohne Besorgnis entgegen; aber die in herausforderndem Tone gehaltene Einladung, Paulus solle nur kommen und sein Strafwunder selbst tun, der Vorwurf, er habe längst seinen Besuch versprochen, sei aber weislich nicht erschienen und vor allem die Verdächtigung, er beute die Gemeinden mit seiner Kollette gegen ihren Willen aus und mache seine Missionstätigkeit zu einem vorteilhaften Geschäfte, erforder= ten eine Antwort. Aber diese ökonomische Frage scheint Paulus näher Beteiligten das Wort gelassen zu haben, denn der Einaang des Vierkapitelbriefs 10, 1: "Ich selbst aber, Paulus," stellt den Schreiber in Gegensat zu andern, die bis dahin geschrieben haben. Ob diese Schreiber der vor allen andern beteiligte Titus, ob es die ephesinischen Altesten, ob es die den Korinthern bekannten Brüder Aquila und Apollos waren, wissen wir nicht, Baulus bedarf ihrer Empfehlungen auch nicht, wie die Korinther bald erfahren sollen. "Ich selbst aber, Paulus, ermahne euch bei der Sanftmut und Huld Christi, der ich zwar ins Angesicht demütig bin unter euch, in Abwesenheit aber dreist gegen euch, ich bitte euch, zwinget mich nicht in Anwesen= heit dreist zu sein mit der Zuversicht, mit der ich es zu wagen gedenke gegen etliche, die von uns denken, als ob wir nach dem Fleische wandeln . . . Ein solcher erwäge dieses, daß wie wir sind mit Worten in Briefen abwesend, so werden wir auch wohl sein mit der Tat anwesend. Denn wir wagen uns nicht beizugählen oder zu vergleichen etlichen, die sich selbst empfehlen, vielmehr sind sie, weil sie sich an sich selbst messen, unverständig." Nicht einmal in den äußern Vorzügen, auf die sie pochen, braucht Paulus zurückzustehen. "Worauf jemand es wagt, darauf wage ich es kühn. Sie sind Hebräer, ich auch. Sie sind Ifraeliten, ich auch. Sie sind Abrahams Same, ich auch. Sie sind Diener Christi — ich rede im Wahnsinn — ich noch mehr." Auch der, der erwartet wird, hat sicher kein anderes Evangelium zu bringen. "Wenn, der da kommt, einen andern Jesus predigt, den wir nicht gepredigt haben. oder ihr einen andern Geist empfinget, den ihr nicht emp= fangen habt, oder ein anderes Evangelium, das ihr nicht angenommen habt, so ertrüget ihr's mit Recht. Denn ich halte dafür, in nichts zurückzustehn hinter den übergroßen Aposteln." Daß er der Gemeinde keine Last gemacht habe mit der Sorge für seine Bedürfnisse, sei nicht darum, weil er dazu kein Recht gehabt hätte, sondern weil er seine Ehre darein sett, die Gemeinde nicht aus= zubeuten wie jene. "Denn solche Menschen sind falsche Apostel, trügliche Arbeiter, sie verstellen sich als Christi Apostel. Und das ist kein Wunder, denn er selbst, der Satan, verstellt sich als Engel des Lichts 1). Darum ist es nichts Grokes, wenn sich auch seine Diener verstellen als Diener der Gerechtigkeit; welcher Ende sein wird nach ihren Werten." Er selbst weiß, daß nicht der bewährt ist, der sich empfiehlt, sondern der, den der Herr empfiehlt, aber wenn die Gegner denn doch sich breit machen mit all ihren Verdiensten. so will auch er einmal von seinen Ansprüchen reden und so erhalten wir jenes erschütternde Bild von all dem Schweren, was Paulus in seinem Apostelleben erduldet hat und noch täalich erduldet (11, 23 bis 12, 11). Seine Schicksale in Damaskus, in den Schluchten des Taurus, in den Stürmen des Agäischen Meers, seine Be-

<sup>1)</sup> Gemeint ist mit dieser Anspielung 11, 14, daß nach rabbinischer Überlieserung der Satan sich in einen Engel des Lichts verkleidete, um Eva zu verführen. Bgl. Bousset a. a. O. S. 360.

fahren unter den fanatischen Juden und den Mordbuben unter den Judenchristen bringt er in Erinnerung. "Ohne was sich sonst zuträgt, das tägliche Achthaben und die Sorge für alle Gemeinden. Wer ist schwach und ich werde nicht schwach. Wer wird geärgert und ich brenne nicht." Sollen nun einmal die Apostel, nach dem Beispiel jener Eindringlinge, Herolde ihrer eigenen Taten sein, so kann auch er sich rühmen. Er verweist nicht nur auf seine Offenbarungen und Entzudungen, von denen er die eine in merkwürdiger Weise beschreibt, sondern er beruft sich auch auf die Wunder, die er unter den Korinthern voll= bracht hat. "Es sind freilich eines Apostels Zeichen unter euch gewirft worden, mit aller Geduld durch Zeichen und Wunder und Krafterweisungen. Denn worin seid ihr verfürzt worden gegen andere Gemeinden, außer daß ich selbst euch nicht lästig geworden bin? Verzeiht mir dieses Unrecht!" Trot all der Anfeindung und Beleidigung ist er bereit zum drittenmal nach Korinth zu kommen, aber nicht als Angeklagter, sondern als Richter und Rächer. "Denn ich fürchte, ich werde, wenn ich komme, euch nicht so finden, wie ich will und ihr mich nicht so finden, wie ihr wolltet, es werde sein Hader, Zorn, Afterreden, Ohren= bläsereien, Aufgeblasenheit, Unordnungen. Es werde wieder= um, wenn ich komme, mich mein Gott demütigen bei euch und ich über viele leidtragen müssen, die zuvor gesündigt und nicht Buße getan haben." Über den schwebenden Prozeß wird er die Zeugen vernehmen, dann aber keinen schonen, da sie ja die Erprobung des in ihm wohnenden Christus verlangen. "Ich hoffe aber, ihr werdet erkennen, daß wir probehaltig sind." Daß diese Lektion, so berechtigt sie war, die Korinther erbitterte, ist sicher nicht zu ver= wundern. Dem Briefe wollte Paulus selbst in Balde nach= folgen, aber es kam dazu nicht. Er blieb zunächst in Ephesus und als ihn äußere Stürme vertrieben, eilte er nach Troas und nicht, wie er versprochen hatte nach Korinth. Auf einen Ausbruch der Volkswut, auf gemeinsames Be-

fängnis mit andern Christen, auf Lebensgefahren der einen oder andern Art weisen der Geleitsbrief für die Dia= fonissin Phobe und die Eingangsworte seines nächsten Briefes (2. Kor. 1, 8 ff.) hin, aber um den verschleiernden Bericht der Apostelgeschichte zu erganzen, sind diese An= deutungen leider nicht ausreichend. "Wir wollen euch nicht verhalten," schreibt Paulus im Eingang unseres macedonischen Briefs, "hinsichtlich der Trübsal, die uns in Asia widerfahren ist1), da wir über die Maßen beschwert wurden über Vermögen, also daß wir auch am Leben verzweifelten. Vielmehr hatten wir in uns selbst das Urteil des Todes gesprochen, auf daß wir nicht auf uns selbst vertrauten, sondern auf Gott, der die Toten auferwedt, welcher uns von so argem Tode errettet hat und erretten wird, auf den wir unsere Hoffnung gesett haben. daß er auch hinfort retten wird durch Mithilfe euerer Fürbitte für uns." Wahrscheinlich bezieht sich auf diese Schreckenstage die Außerung Römer 16, 4, die an die Freunde in Ephesus sich richtet. Er bezeugt, daß Aguila und Briscilla, bei denen er in Ephesus arbeitete, ihren Hals für sein Leben hingehalten hätten, wobei er auch die Epheser Andronifus und Junias, als seine "Mitgefangenen", grußen läßt. Über den weiteren Verlauf berichtet dann 2. Kor. 2, 12: "Als ich aber nach Troas kam zur Verkündigung des Evangeliums Christi, obschon mir eine Türe aufgetan war im Herrn, so hatte ich doch keine Ruhe in meinem Geiste, weil ich nicht Titus, meinen Bruder fand, sondern ich nahm von ihnen meinen Abschied und reisete weiter nach Macedonien." "Aber," so fährt er 7,5 fort, "auch als wir nach Macedonien gekommen waren, hatte unser Fleisch feine Ruhe, sondern wir waren auf alle Art bedränget; von außen Kampf, von innen Furcht. Aber der die Nieder= geschlagenen tröstet, tröstete uns durch die Ankunft des Titus." Eine klare Vorstellung von dem Verlaufe er-

<sup>1)</sup> Auch hier ist die römische Provinz Asia proconsularis gemeint.

halten wir auch durch diese Worte nicht. Das einzelne mochten die Korinther sich mündlich von den Brüdern mitteilen lassen, die den macedonischen Brief (2. Kor. 1-9) nach Korinth überbrachten. Um so erschütternder ist das Gesamtbild, das Paulus von seiner Lage entwirft. Sie ist voll Gefahren, aber die Hauptsorge bleibt doch, "daß wir in keiner Sache keinen Anstoß geben, auf daß der Dienst nicht getadelt werde, sondern in allem uns erweisen wie Bottes Diener in großer Standhaftigkeit in Drang= salen, in Nöten, in Angsten, in Schlägen, in Gefänanissen, in Aufständen, in Mühleliakeiten, in Nachtwachen, in Fasten, in Unbeflecktheit, in Einsicht, in Langmut, in Wohlwollen, in Heiligem Geift, in ungeheuchelter Liebe, im Worte der Wahrheit, in göttlicher Kraft, durch die Waffen der Ge= rechtigkeit zu Schutz und Trutz, durch Ehre und Schimpf, durch schlechten und guten Ruf; als Betrüger und dennoch wahrhaftig, als unbekannt und doch bekannt, als die Sterbenden und siehe wir leben, als gezüchtigt und doch nicht getötet, als bekümmert, aber allezeit fröhlich, als Urme, die doch viele reich machen, als die nichts haben und doch alles besitten." Das war das Leben des Mannes. in dem innerer Reichtum und äußere Not sich wie in keinem andern ständig verflochten, der ein jüdischer Bettler war und doch einer der Großen im Reiche Gottes.

Eine gute Folge hatte die Leidenszeit, die über den Apostel hereingebrochen war; die Korinther, jest beraten von Titus, schämten sich der Undankbarkeit, die sie, betrogen durch die judenchristlichen Setzer, sich einem solchen Kämpser gegenüber hatten zuschulden kommen lassen. Das sei sein bester Trost, schreibt Paulus 7, 7, daß Titus ihm ihre wiedererwachte Liebe, ihre Betrübnis, ihr Verlangen nach ihm gemeldet habe. Auch seinerseits gibt er jetzt zu, daß er zu weit gegangen sei. Er hatte sich aus dem Berichte des Titus überzeugt, daß die frommen Sklaven, deren Erzählungen er so unbedingten Glauben schenkte, ihn falsch berichtet hatten. Wenn er schreibt: "Ihr habt euch in

allen Stücken als in der Sache unschuldig dargestellt." so heißt das nichts anderes, als daß er seine Borwürfe, so weit sie die Gemeinde betreffen, zurudnehme. Ohne weitere Zeugen zu hören, hatte er den armen Sünder, was er auch verbrochen haben mochte, dem Satan übergeben und es war ein Blück, daß der Satan sich nicht beeilt hatte, seinen Auftrag zu vollziehen. Baulus aber tritt den Rückzug an. "Es ist genug, daß derselbe von der Mehr= heit also gestraft wurde; so daß ihr dagegen verzeihet, und tröstet, auf daß derselbe nicht in allzugroßer Betrübnis untergehe . . . Welchem aber ihr etwas verzeihet, dem verzeihe ich auch . . . auf daß wir nicht übervorteilt würden vom Satan, denn seine Anschläge sind uns nicht unbekannt." Auch andere Migverständnisse beseitigte er in dem macedonischen Briefe (2. Kor. 1-9), der durchweg einen milden Ton der Versöhnung anschlägt in jener Friedensstimmung. wie sie gewaltigen Aufregungen nachzufolgen pflegt. War es gegen ihn ausgebeutet worden, daß er von Ephesus nicht, wie er versprochen hatte, nach Korinth gekommen war, so erklärt er, daß er nur darum die Reise unterlassen habe, um beiden Teilen Schweres zu ersvaren. Daß seine Zusagen Ja und Rein zugleich seien, durfen die Korinther daraus nicht schließen. "Treu ist Gott, daß unser Wort an euch nicht Ja und Nein ist, wie Christus selbst das Ja ist und das Amen." "Gott aber sei Dank, der uns allezeit im Triumphe führt in Christus, und offenbart den Geruch seiner Erkenntnis durch uns und an allen Orten. dem einen ein Geruch zum Leben, dem andern ein Geruch zum Tode." Rühmen will sich der Triumphator aber seiner Tüchtigkeit nicht, denn "wer ist dazu tüchtig?" Hat die Korinther sein jüngster Brief verlett, so sollen sie doch dessen aute Absicht nicht verkennen. "Denn ich schrieb euch aus großer Trübsal und Bangigkeit des Herzens, unter vielen Tränen, nicht damit ihr betrübet würdet, sondern damit ihr die Liebe erkennet, die ich sonderlich zu euch habe." Dem judischen Gesetzesdienste, dessen Apostel nun bei den

Korinthern eingetroffen sind, aber sich anscheinend fried-fertig verhalten, stellt er den Dienst der Gerechtigkeit und Herrlichkeit entgegen, den das Evangelium verkündet. Moses legte eine Decke über sein Angesicht, damit die Kinder Israels nicht gewahren sollten, wie der Abglanz der Herrlichkeit, den er vom Sinai mitbrachte, nur ein vergänglicher war. Ja noch heutigentags ruht in der Synagoge eine Hulle auf der Verlesung des Gesetzes, in sofern vor und nach der Verlesung die Thorarolle in leinene Tücher gehüllt wird. Aber wie der Vorhang des Allerheiligsten bei Jesu Tod zerriß, so ist jest die Hülle por dem Gesetze gefallen. "Der Herr ist Beist und wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit und wer diesen Geist hat, wird nach Christi Bild umgewandelt von einer Herr= lichkeit zur andern." "Der Buchstabe tötet, der Geist macht lebendig." Dieser Hinweis auf das verdecte Antlit des Moses ist die Antwort darauf, daß man Pauli eigenes Evangelium ein verdecktes und dunkles genannt hatte. Es ist denen hell, die Gott erleuchtet hat. "Wir alle schauen im Spiegel mit unverhülltem Angesicht des Herrn Herrlich= feit und werden in dasselbe Bild umgewandelt von einer Herrlichkeit zur andern als vom Herrn des Geistes. Des= halb, weil wir solchen Dienst haben, werden wir nicht laß und haben abgesagt heimlicher Schande und gehen nicht mit Arglist um, fälschen auch nicht Gottes Wort, sondern durch Offenbarung der Wahrheit empfehlen wir uns an aller Menschen Gewissen vor Gott. Ift aber unser Evan= gelium auch verdeckt, so ist es unter denen verdeckt, die verloren werden, weil der Gott dieser Welt der Ungläubigen Sinn geblendet hat, damit ihnen nicht strahle das leuchtende Evangelium von der Herrlichkeit Christi, welcher ist das Ebenbild Gottes. Denn wir predigen nicht uns selbst, sondern Christum Jesum, daß er der Herr sei, wir aber euere Knechte um Jesu willen. Denn der Gott, der da gesprochen hat, Licht soll aus der Finsternis hervorscheinen, der hat einen hellen Schein in unsere Herzen ge=

aeben, auf daß leuchte die Erkenntnis der Kerrlichkeit Gottes in dem Angesicht Christi. Wir haben aber solchen Schatz in irdenen Gefäßen, auf daß die überschwenaliche Kraft sei Gottes und nicht von uns. Wir haben Trübsal. aber wir verzagen nicht, wir sind bedrängt aber nicht er= drückt, wir sind unberaten aber nicht ratlos, wir werden gehett aber nicht eingeholt, wir werden niedergeworfen, aber wir kommen nicht um." So mochten sie ihn in den Straffen von Ephelus gehett haben, er aber ist stolz auf seine Wunden. "Wir tragen das Sterben Jesu an unserem Leibe, auf daß das Leben Jesu an unserem Leibe offenbar werde ... Weil wir aber denselben Geift des Glaubens haben, nach dem geschrieben steht, sich glaube, darum rede ich', so glauben auch wir, darum reden auch wir." "Darum werden wir nicht laß, sondern ob auch unser äußerer Mensch verbraucht wird, so wird doch unser innerer von Taa zu Tag erneuert. Denn unsere Trübsal, die augenblicklich und leicht ist, schafft uns eine ewige und über alle Maken wichtige Herrlichkeit. Denn das Sichtbare ist für den Augenblick, das Unsichtbare aber ist ewig. Denn wir wissen. daß, wenn unser irdisches Hüttenhaus gerbrochen ist, wir einen Bau von Gott haben, ein haus, nicht von händen gemacht, ein ewiges im Himmel. Darum seufzen wir ja auch und sehnen uns mit unserer Behausung, die im Himmel ift, überkleidet zu werden." In diesem Zusammenhana läßt er sich 2. Kor. 5, 6ff. näher auf die Stadien des Seelenlebens nach dem Tode ein. Zunächst schlafen die Seelen in der hut des herrn: dann kommt das Gericht. nach welchem der Gläubige einen himmlischen Leib erhält. Erst nach dieser Zeit der Herrschaft des Messias kommt (laut 1. Kor. 15, 24f.) das Ende, "wenn Christus das Reich dem Bater übergibt, wenn er alle Macht und jede andere Kerrschaft und alle Gewalt vernichtet hat. Denn er muß herrschen bis er alle Feinde unter seine Füße gelegt hat." Als letter Feind wird der Tod überwunden. "Wenn ihm aber alles untertan sein wird, alsdann wird auch der

Sohn selbst dem sich unterwerfen, der ihm alles untertan gemacht hat, auf daß Gott alles sei in allem." Es ist das eine Eschatologie, die Paulus weder aus der Lehre Jesu, noch aus dem Alten Testament schöpfen konnte, die aber in der gleichzeitigen apokalyptischen Literatur des Judentums

ihre ziemlich vollständigen Parallelen hat 1).

Das war die neue Weltanschauung, die der Apostel Christi den Heiden statt des Glaubens an ihre Olympier zu bieten hatte, und Paulus trug das sichere Bewußtsein in sich, daß, was er bringe, eine neue Erde schaffe und einen neuen Himmel. Indem er sich so die ganze Herrlich= feit seines Amtes vergegenwärtigt, liegen auch die klein= lichen Zerwürfnisse weit hinter ihm, die ihm die letten Monate verdorben haben. "Unser Mund hat sich zu euch aufgetan, ihr Korinther! Unser Herz ist weit geworden." Wie gern möchte er auch sie erlösen von ihrem engen Wesen: "Werdet auch ihr weit." "Fasset uns! Wir haben niemandem unrecht getan, wir haben niemanden zugrunde gerichtet, wir haben niemanden übervorteilt. Nicht um euch zu verdammen, sage ich es ... ich bin überreich an Freude bei aller Trübsal." "Denn so ich euch auch durch den Brief betrübet habe, so reuet es mich nicht, denn ihr seid göttlich betrübet worden. Denn die göttliche Betrübnis wirket Buße zu einer Seliakeit, die niemanden gereuet. Die Betrübnis der Welt aber wirket den Tod." Auch in dem Verlauf des korinthischen Streits hat sich das erwiesen: auf ihre Betrübnis folgte "ihre Verantwortung, ihr Unwille, ihre Furcht, ihr Berlangen, ihr Eifer, ja ihre Rache" und so ist auch für ihn diese Sache erledigt, so daß er selbst nun Milde will walten lassen. Vielleicht läßt sich manches einwenden gegen dieses heiße jüdische Blut, das so rasch überkochte und nun wieder demütig unter die mittlere Linie berechtigten Selbstaefühls herabsinkt, aber wir möchten diese Büge nicht missen, die uns den Menschen

<sup>1)</sup> Stellen bei Bousset S. 262 ff.

Paulus so nah bringen. Zur Charakteristik seiner Person sind der Vierkapitelbrief und der macedonische Brief die Hauptdokumente.

Nur eine mißliche Sache lag noch im Wege. Es war das die lästige Kollekte für die verarmte Gemeinde in Jerusalem, durch die Paulus etliche, die im ersten Eifer zu viel aegeben hatten, zugrunde gerichtet haben sollte. Auf allzu große Bereitwilligkeit der Korinther scheint Baulus (2. Kor. 9, 1-15) auch jest nicht zu rechnen, denn er sagt ihnen, "wer sparsam sät, wird sparsam ernten". Er stachelt ihr Ehrgefühl, indem er erzählt, wie er ihre Bereitwilligkeit in Macedonien gerühmt habe, nun möchten sie ihn vor den macedonischen Brüdern, die er sendet, nicht zuschanden machen. Er weist aber auch auf den höheren Zweck dieser Sammlung hin, "denn die Hilfleistung dieses Dienstes hilft nicht blok dem Mangel der Heiligen ab. son= dern trägt auch reiche Frucht durch viele Danksagungen gegen Gott, indem die Armen zu Jerusalem durch Bewährung dieser Hilfleistung Gott preisen werden wegen des Gehorsams eueres Bekenntnisses zum Evangelium Christi und wegen der an euch überschwenglich erwiesenen Gnade Gottes." Im Laufe des Winters 58 auf 59 folgte Vaulus den porausgesendeten Boten nach Korinth nach. Wir erfahren aus dem Römerbriefe, wie er im Hause des Bruders Gaius Wohnung nahm, und dieser Brief selbst bezeugt, wie er hier Muße und Ruhe des Gemüts fand, über die Wege Bottes mit seiner Menschheit in tiefsinniger Betrachtung nachzudenken und den Inhalt seines Evangeliums, das er in den Snnagogen der Bölkerwelt predigte, den Römern in einem gedrängten Auszug darzulegen. Das Verhältnis aur korinthischen Gemeinde erscheint hier wieder völlig her= gestellt. In dem an den Römerbrief angehängten kleinen Empfehlungsschreiben für die Diakonissin Phöbe, die nach Ephesus reiste, bestellt Paulus zahlreiche Gruße der Rorinther, die beweisen, daß er mit den häuptern der Be= meinde Gajus, Eraft, Jason, Sosipater usw. in bestem

Einvernehmen steht. Der Brief aber, den er in Korinth schrieb, der Römerbrief, eröffnete eine glänzende Perspektive für die Zukunft. Er soll dazu dienen, dem Apostel die Wege nach dem Westen zu bahnen. Der Brief ist ein Programm seiner künftigen Tätigkeit, das er den Römern einsendet, um bald selbst nachzusolgen und auf dieser Brundlage mit den Christen in Rom in Verhandlung zu treten. Dieser Absicht verdanken wir einen Rechenschaftsbericht über Pauli Predigt und daß dieser Bericht über den Inhalt seiner Vorträge der Wahrheit entsprach, zeigt der Galaterbrief, der in engerer Fassung die gleichen Gedanken vorträgt. Er hat den Rösmern nichts verschwiegen und ihretwegen nichts hinzugetan.



## VII

## Der Romerbrief

uther, wie er den Galaterbrief seine Käthe im Neuen Testamente nannte, hat die Epistel an die Römer für das wichtigste Buch der Schrift erklärt, für das "allerlauterste Evangelium, wohl würdig und wert, daß sie ein Christenmensch von Wort zu Wort auswendig wisse". Zumal seit die beiden größten Kirchenlehrer des Abendelands, Augustin und Luther selbst, diesen Brief zum Ausgangspunkt ihrer Spekulation genommen haben, ist er

lands, Augustin und Luther selbst, diesen Brief zum Ausgangspunkt ihrer Spekulation genommen haben, ist er eine der Grundlagen unserer abendländischen Kultur ge= Welche Revolution haben die Gedanken des Römerbriefs allein im sechzehnten Jahrhundert hervor= gerufen! Banz Europa haben sie umgewendet, als Luther mit ihnen die Welt überfiel und die Kirche an diesem Makstab ausmak! So auch in der alten Kirche. Daß die lateinische Kirche nicht wie die ariechische sich in die verstiegenen Spekulationen der Trinitätslehre verlor, daß sie nicht, wie die Byzantiner, einen Kultus der religiösen Höflichkeitsbezeugungen ausbildete, sondern stets die Frage erwog: wie wird der Mensch gerecht vor Gott? das tam daher, daß Augustin die Gedanken des Römerbriefs bei den Lateinern im Umlauf erhielt, wo sie je und je ihre reformierende Wirkung übten.

Der Römerbrief, diese tiefsinnigste Hieroglyphe des Menschengeschlechts, an der die größten Denker gerätselt haben, war von Haus aus eine Darlegung der Predigt

des Paulus für eine Gemeinde, in der der Apostel selbst noch nicht gewirkt hatte. Wir haben somit in demselben den wesentlichen Inhalt der Borträge, wie sie Baulus sonst an jüdische Synagogen und christliche Gemeinschaften zu richten pflegte. Demgemäß hat der Nömerbrief zunächst die Bedeutung, uns mit der wesentlichen Substanz des paulinischen Evangeliums bekannt zu machen und uns augleich den prinzipiellen Zusammenhang zu zeigen, in dem die einzelnen dogmatischen Außerungen der übrigen Briefe aufzufassen sind 1). Einem Lehrer, der wie Paulus von Ort zu Ort zog, um den Synagogen die frohe Bot= schaft vom erschienenen Messias zu bringen, mußte all= mählich der Stoff sich stereotypieren. Es mußte sich dem Redner ein bestimmter Gang des Lehrvortrags als der zweckmäßigste ausweisen, den er dann beibehielt. Es bildete sich sozusagen ein Schema der Predigt und dieses Schema hat Paulus ohne Zweifel da am vollständigsten wiedergegeben, wo er nicht persönlich, sondern nur mit der Feder, dem Bruder Tertius diktierend, predigen konnte, wie das den Römern gegenüber der Fall war. Wer also wissen will, was hat Paulus den Synagogen der jüdischen Diaspora gepredigt, dem sagen wir nicht: lies die Reden in der Apostelgeschichte, die ein Historiker des solgenden Jahrhunderts nach der Weise der antiken Geschichtsschreibung selbst komponiert hat, sondern wir sagen ihm: lies den Römerbrief; dort hast du Pauli Predigt aus erster Hand. Der Römerbrief bietet das Schema, in das die gelegent= lichen theologischen Ausführungen der übrigen paulinischen Briefe einzugliedern sind. "Bom Standpunkt des Römer= briefes," sagte Baur, "übersieht man erst den reichen Inhalt des geistigen Lebens, das der Apostel aus sich

<sup>1)</sup> Eine Anpassung an die besonderen Bedürfnisse der römischen Gemeinde ist damit nicht ausgeschlossen, zumal in dem dritten praktischen Teile tritt sie sogar sehr deutlich hervor. So würde Paulus aber auch bei persönlicher Anwesenheit seine Predigt in Nom gewendet haben.

erzeugt hat." Man sieht, wie alles Einzelne sich ihm zu einem wohldurchdachten und tiefsinnigen Snstem zurecht= legte: Der Römerbrief ist mithin die Einführung in die paulinische Theologie überhaupt. Das sola fide, das der Apostel hier einer judenchristlichen Gemeinde entgegenstellt. ist das Prinzip des Protestantismus, der mit Baulus uns auruft: "Dein inneres Sein ist dein wahres Sein!" Das: "durch den Glauben allein!" ist das Prinzip der protestantischen Freiheit, das das Recht des Subjekts gegenüber toten Ordnungen proklamiert. Richt auf beine Gesethes= erfüllung kannst du dich berufen, nur in deinem innersten Glauben liegt deine Rechtfertigung. Dir geschieht, wie du geglaubt hast. So viel als dieser tiefsinnige Grundsat der Rechtfertigung durch den Glauben für die Entwicklung der Christenheit bedeutet, so viel bedeutet der Römerbrief.

Aber auch für die Würdigung der Person des Paulus ist der Brief wichtig. Der Galaterbrief zeigte uns den Streiter, die Korintherbriefe den Menschen. Im Römer= briefe haben wir den Theologen in einer Abgeklärtheit, überlegenheit und Ruhe, wie er in keinem andern Briefe uns entaegentritt, und das darum, weil aktuelle Fragen hier eine geringere Rolle spielen und fern von den Kämpfen der Gegenwart Milde und Weisheit leichter zu Wort kommen als mitten im Kampfaewühl. In ungestörter, stiller Betrachtung im gastfreien Hause seines korinthischen Freundes Gajus fand Paulus den zusammenhängenden Ausdruck für die intimsten Erfahrungen seiner Seele. Der innere Kampf des Gewissens, der Streit der Bedanken, die sich untereinander entschuldigen und ver= flagen, ist nie treuer beschrieben worden. Im Bewußtsein, der wichtiasten Gemeinde der Welt seine Lehre darzustellen, sammelt Paulus all seine Kraft und findet Worte, die durch alle Höhen und Tiefen unserer Seele greifen. In der besonderen Feierlichkeit und Gedankenfülle des Schreibens zeigt sich, welchen Wert Paulus darauf legt, gerade

diese Gemeinde zu gewinnen, und daß er wohl weiß, was die drei Buchstaben Rom auch für ihn bedeuten. Er weiß aber auch, welche weltüberwindende Macht sein Evangelium ist, das die Gegner verhöhnen und zur Ruhe verweisen möchten. Seine Freunde Aquila und Priscilla, ja alle Anhänger des Chrestus hat man aus Rom vertrieben. Er aber legt die Hand auf das Herz und spricht feierlich: "Ich schäme mich der frohen Botschaft nicht. benn sie ist eine Kraft Gottes zum Seile für jeden Gläubigen, für den Juden querft und für den Griechen." Gine höhere Feierlichkeit des Tons zeigt, daß Baulus der besonderen Bedeutung dieses Schreibens sich bewußt ift. Richtet es sich doch an die Gemeinde der Weltstadt. Er hat diese Gemeinde nie gesehen, aber er weiß, daß er ihr fein Fremder ist. "Als ein Unbekannter und doch bekannt," wie er unlänast an die Korinther schrieb, tritt er den

Römern gegenüber.

Nach der Absicht des Verfassers sollte der Römerbrief ein Rechenschaftsbericht an die Gemeinde der Hauptstadt sein, welche Lehre er in den Gemeinden vortrage. Paulus wird also in diesem Falle nichts anderes geschrieben haben, als er im Falle seiner Anwesenheit gesprochen hätte. Er konnte auch, wo er in einer Synagoge auftrat, gar nicht besser beginnen als mit dem im großartigsten oratorischen Stile gehaltenen Eingang unseres Schreibens. Der Redner an die Römer weist junachst hin auf den Born Gottes, der geoffenbart ist über das Heidentum. Hier in Korinth. wo in jeder Ede Marmorbilder stehen und ihn mit leeren Augen ansehen, ist es ihm vor die Seele gerückt, was Götzendienst ist. Was sind ihm, dem Juden, Stopas und Praxiteles? Als echter Rabbi denkt er: "Was die Heiden opfern, opfern sie den Teufeln." Schon sind diese Bilder? "Was wunders, da auch die Teufel die Gestalt von Engeln des Lichts annehmen." Die korinthischen Sitten zeigen ja, wie Gott die straft, die den Schöpfer unter dem Bilde des Geschöpfes verehren. "Prahlend mit ihrer

Weisheit sind sie Toren geworden. Die Glorie des un= vergänglichen Gottes haben sie vertauscht mit armseligen Bildern von vergänglichen Menschen, Bögeln, Bierfüßlern und Gewürm." Denn nicht nur hellenische Tempel mit ihren Idealgestalten, sondern auch ägnptische mit ihren hundstöpfigen und sperbertöpfigen Ungetümen, die hundert= brüftige Erdaöttin Kleinasiens und sprische Baalfäulen, Symbole der Zeugungskraft, hat Paulus in der Hafenstadt vor Augen 1). Und er sieht das alles mit den Augen des gottesfürchtigen Juden, für den der Götzendienst die Ursünde des menschlichen Geschlechts ist, weil er Gottes Ehre frankt und dem Geschöpfe gibt, was dem Schöpfer zukommt. Daß die abstraktere, zerflossene Gottesvorstellung der Asiaten doch nicht nur auf einer geläuterteren, philosophischen Geistesart beruhe, sondern auf Mangel an Phantasie und plastischer Begabung, die die Hellenen in so reichem Maße besaßen, war eine Erwägung, die völlig außerhalb des Gesichtskreises des Juden lag. Für ihn war die Anbetung von Bildern lediglich Verachtung des einen Gottes. Aus der aanz besonderen Lage, daß Paulus in diesem Briefe einer wesentlich jüdischen Christengemeinde gegenübersteht, wird es sich erklären, daß der Apostel eingehender als sonst auf den Gegensatz von Monotheismus und Volntheismus eingeht und hier so machtvoll die Grundgedanken der jüdischen Missionstraktate zusammenfaßt, daß sein Brief nicht nur für den jüdischen Gesetzesdienst, sondern auch für den heidnischen Gökendienst das Ende bedeutete. Wenn er echt jüdisch die Anbetung von Bildnissen und Gleich= nissen für eine Beleidigung des allein wahren Gottes erklärt, so wedt der Apostel die Stimmung, aus der später der Tempelsturm hervorgehen sollte. Auch nach dieser Richtung ist der Römerbrief eine weltgeschichtliche Urkunde. Daß die Gottesverehrung auch in der Form des Bilder= fultus mahre Frommigkeit sein konne, lag dem Standpunkte

<sup>1)</sup> Siehe Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes. 3, 110.

des jüdisch erzogenen Baulus fern. Hier ist die Grenze seines Berktändnisses für das Heidentum. Zu Trajans Zeit konnte ein hochgebildeter Beide, Dio Chrnsoftomus, von dem Zeusbilde des Phidias in Olympia sagen: "Ift ein Mensch, dessen Seele von Rummer gang niedergedrückt wird, da er viel Mikgeschick und Leiden in seinem Leben erduldete, so daß der suge Schlaf ihn verläßt, auch dieser, glauben wir, wird dieser Bildfaule gegenüber alles vergessen, was er im menschlichen Leben Schreckliches und Schweres zu erleiden hat . . . Denn in Wahrheit sieht dieser Zeus völlig wohlwollend auf uns herab, um uns sich fümmernd und so belebt, daß er beinahe mir zu reden scheint." Cassius Dio aber (150-230 nach Christus) meint: "Niemand, der Phidias' Zeus gesehen hat, kann sich leicht eine andere Vorstellung von dem Gotte machen." Daß die Griechen das Göttliche teilten, indem sie für die Schonheit, die Liebe, die Gerechtigfeit, die Stärke eigene Gestalten bildeten, ist philosophisch genommen ein Mangel, aber diese Ideale selbst gewannen so Leben und Kraft, während die tägliche Wiederholung des jüdischen: "Höre Israel, der Herr unser Bott ist ein einiger Gott," doch meist dem mechanischen: "Allah il Allah" der Derwische glich, bei dem der Betende überhaupt nichts dachte. Wohl tam die Zeit, in der der Bilderhaß der Semiten der Barbarei der Germanen die Hand reichte, und so die Allianz erwuchs, der die Herrlichkeit der Antike erlag, aber schließlich war der Erfolg doch nur, daß man die tieffinnigen Darstellungen des Göttlichen durch die hellenische Kunst vertauschte mit anderem Bilderdienst. Statt Zeus und Hera betete dann das Volk die schwarze Mutter Gottes von Einsiedeln an oder entsetliche Veronikabilder, die auch redeten, lachten, Orakel gaben wie das Bild des Tiers in der Apokalypse. Wir stehen darum dem paulinischen Urteile über den heid= nischen Kultus mit einigem Borbehalt gegenüber, begreiflich aber ift, daß unter dem Eindruck der sittlichen Berkommen= beit der hellenischen Welt, ein Jude so wie Paulus urteilen

mußte. Wenn, den Juden so nabe, in Agypten die ein= zelnen Bezirke über den Vorrang des Ibis vor der Kate. des Krokodils vor dem Pavian stritten, wenn blutige Känipfe da wüten, weil die Hundeverehrer den Kecht= verehrern zum Trotz einen Hecht und diese als Rache den jenen heiligen Hund verzehrten oder alle Arbeit im Lande ruhte, bis der neue Apisstier gefunden war, so konnte Paulus, der von Jerusalem aus diese Dinge genau beobachtet hatte, darin wohl den Born Gottes über die Heiden erkennen und in der heidnischen Lasterwelt die Hand dessen, der Sünde mit Sünde straft. Wegen ihres Abfalls von dem allein wahren Gott hat dieser sie dahin gegeben, daß sie den natürlichen Brauch mit dem wider= natürlichen vertauschten. Wie einst Sappho seufzte nach den lesbischen Mädchen, so stellte noch immer in Hellas das Weib dem Weibe nach und große Philosophen teilen mit Knaben ihr Lager. "So hat sie Gott dahingegeben, zu tun, was sich nicht ziemt." In diesem Stücke hat das Audentum ein besseres Gewissen. Indem nun der Apostel seinen Brief mit einer Auseinandersetzung über Judentum und Heidentum beginnt, stellt er der judenchriftlichen Snnagoge gegenüber mit fluger Berechnung eine Schilde= rung der heidnischen Sitte voraus. Einer heidnischen Gemeinde gegenüber wäre das keine captatio benevolentiae gewesen, doch dem Nationalstolze der Judenchristen kam diese Wendung zwei Schritte entgegen. Aber während die jüdischen Buhörer zustimmend mit den weisen Häuptern nicken und zufrieden den Bart Aarons streichen, lenkt Baulus bereits um und kehrt die Schneide desselben Schwertes gegen das Judentum. "Denn du tust dasselbe, Mensch, der du richtest. Worin du einen andern richtest, darin verurteilst du dich selbst! Was verachtest du den Reichtum pon Gottes Gute, Geduld und Langmutigkeit und merkst nicht, daß sie dich zur Buße leiten sollen? Strafe wird den Bosen werden am Tag des Borns, den Juden zuerst und den Briechen, Ehre aber und Frieden

den Guten, den Juden zuerst und den Griechen, denn bei Bott gilt kein Ansehen der Person." "Alle, die ohne Befet gefündigt haben, werden ohne Gefet dem Berderben perfallen, und alle, die mit dem Gesetze gesündigt haben, werden durch das Gesetz abgeurteilt werden." Den Juden läkt Baulus hier überall den Vortritt, denn an Judenchristen ist der Brief gerichtet. Freilich auch die Heiden haben ein Geset, wie ihre Gedanken beweisen, die sich untereinander entschuldigen und verklagen, und wenn sie diesem natürlichen Gesetze in ihrem Bergen folgen, haben sie die wahre Beschneidung durch den Geist. Israel hat das Gesetz und die Verheißungen und die Bündnisse. Dennoch ermangelt es der Gerechtigkeit, die Gott von ihm verlangt. Es ist eine direkte Apostrophe an das bekehrungs= süchtige Judentum der Diaspora, das nach der jüdischen Sibylle "den Sterblichen allen als Führer des Lebens gesett ist", wenn Paulus beginnt: "Du, der du dir selbst zutrauft ein Leiter zu sein der Blinden, ein Licht derer, die in Finsternis sind, ein Erzieher der Törichten, ein Lehrer der Einfältigen, der die ausgestaltete Erkenntnis und Wahrheit im Gesetz besitzt, du lehrest wohl andere und lehrest dich selbst nicht? Du rühmst dich des Gesetzes, und verunehrst Gott durch Abertretung des Gesekes." Also trot des Gesetzes vermochten alle diese frommen und gesetzeuen Männer nicht gerecht zu werden, denn nur der vermag das geistige Gesetz zu halten, der durch Mit= teilung eines neuen Geistes zu einem neuen Menschen umgeschaffen wird. Nach Pauli jüdischer Theologie kann Bott nur einen gerecht gewordenen Menschen begnadigen. Aber er weiß und hat es erfahren, daß durch sein Tun fein Fleisch vor Gott gerecht wird. All die strengen Ur= teile, die das Gesetz ausspricht, fällt es ja über Juden. "Wir wissen, was das Gesetz sagt, sagt es denen, die es besitzen." Gerade aus dem Gesetze ergibt sich ein Urteil über das Judentum, wie es schroffer und vernichtender nicht gefällt werden könnte. "Es ist keiner gerecht, kein

einziger. Es ist keiner da, der verständig wäre, keiner, der nach Gott fragte. Alle sind abgewichen, allzumal un= tüchtig geworden. Es ist keiner da, der Gutes täte, auch nicht einer. Ein offenes Grab ist ihre Rehle, mit ihren Bungen haben sie Trug getrieben. Schlangengift ist unter ihren Lippen. Ihr Mund ist voll von Fluch und Bitterkeit. ihre Füße find eilig Blut zu vergießen. Berftörung und Jammer ist auf ihren Wegen und den Weg des Friedens haben sie nie gekannt. Gottesfurcht gibt es nicht vor ihren Augen." So sah es aus im Judentum; das sind die Zustände hinter den Toren des Ghetto, denn nicht eine Beschreibung der heidnischen Zustände wollen diese Worte sein, sondern das Urteil eines Juden über die Juden auf Grund der Urteile des Gesetzes. Sind mithin nach dem Zeugnisse des Gesetzes selbst auch die Juden nicht gerecht geworden durch das Gesetz, so kann dasselbe auch gar nicht den Zweck gehabt haben, uns gerecht zu machen, sondern es wurde gegeben, um uns zu überführen, daß wir Sklaven der Sünde sind. "Es gibt keinen Unterschied, sie haben alle gefündigt und ermangeln des Ruhms, den sie bei Gott haben sollten." Trostlos scheint so das ganze Menschenleben. Bei den Juden Dunkel und bei den Heiden Finsternis. Aber in diese Nacht fällt ein Lichtstrahl von oben. In dem Evangelium, das die Freudenboten bringen, reicht Gottes Gnade den Juden die Hand und auch den Heiden. Verdient haben beide den Tod, aber der Apostel bietet ihnen das Leben. Jeder, der das Evangelium gläubig aufnimmt, das Paulus bringt, der hat die Gerechtigkeit durch den Glauben, die er in Werken vergeblich suchte. Am Tage liegt, daß sie allzumal Sünder sind und daß weder der Jude das geschriebene, noch der Brieche das natürliche Gesetz in seinem Herzen zu erfüllen vermochte. "Alle haben gefündigt und ermangeln der Herr= lichkeit und werden umsonst gerechtfertigt aus Gottes Gnade durch die Erlösung, die in Jesus, dem Messias, geschehen ift, welchen Gott zum Guhnopfer zuvor bestimmt hat für

die, die an ihn glauben." Mit seinem Tode hat Chriftus eine Strafe über sich genommen, die er für sich nicht hätte zu erleiden brauchen. Der Messias hat getragen, was wir mit unsern Gunden verdient haben. Damit ift der Berechtigkeit Bottes Genüge getan, die die Gunde mit dem Tode bedroht hatte. Anteil aber haben an dieser Recht= fertigung die, die glauben, das heißt ihr Herz der Gnade Bottes öffnen. Auch das aber ist eine anädige Gabe und Wirkung Gottes, nicht Frucht eines menschlichen Entschlusses. Der Glaube ift nicht die Bedingung unserer Rechtfertiaung. sondern die von Gott geschenkte Rechtsertigung selbst. ist alles Gnade. Nicht einmal beten können wir von uns aus, wie es sich gebührt. Selbst darin muß der Beist uns vertreten. Des Sünders Umschöpfung nach dem Bilde des himmlischen Adam ist also ausschließlich Gottes Arbeit an unseren Bergen. Mit dem Glauben, der dem Gunder in der Wiedergeburt geschenkt wird, zieht der Friede mit Bott, die Liebe Gottes, die Gewißheit der Versöhnung im Herzen ein. Sind wir durch Gottes Onade gerechtfertigt, so haben wir Frieden mit Gott. Auch die Werke der Berechtigkeit, die der Gerechtfertigte nun vollbringt, sind Werke Christi, der in ihm wohnt. So wird der Mensch gerechtfertigt durch den Glauben allein ohne alle Werke. "Was das Gesetz sagt, sagt es denen, die das Gesetz besitzen, damit jedem der Mund gestopfet werde und die ganze Welt schuldverfallen sei gegenüber Gott. Denn auf Grund von Gesetzeswerken wird nimmermehr ein Mensch por ihm gerecht gesprochen werden, und die Erkenntnis, die durchs Gesetz kommt, ist die Erkenntnis der Günde." In Christus dagegen ist ganz ohne das Geset die Ge= rechtigkeit Gottes offenbar geworden, die Gerechtigkeit durch den Glauben an Chriftus. Er ist in seinem Blut von Bott als Sühnopfer hingestellt worden dem Glauben zu= aute. Gott mußte die Strafe eintreten lassen, mit der er die Sünde bedroht hatte, so verlangte seine Wahrhaftigkeit und Berechtigkeit; seine Bnade aber sandte den Sohn.

damit dieser die Strafe auf sich nehme. Die sühnende, lündentilgende Kraft, die dem Blute des Opfertiers nicht nur von den Juden zugeschrieben wurde, überträgt Baulus in eminentem Sinne auf das Blut des Messias. Ein Mensch mußte zum Opfer fallen für die Gunde der Menschheit. darum erschien der Gottessohn als Mensch. Blut mußte den Zorn Gottes versöhnen, unschuldiges Blut, darum mußte der Messias gekreuzigt werden. Dieses Opfer sollte Gott mit der Menschheit versöhnen. Es kommt aber nur denen zuaute, die an den Messias glauben. Diese Wirkung hat der Glaube, weil er eine Verschmelzung des Gläubigen mit Christus ist. Glauben heißt, in Christus sein, den Beist Christi in sich tragen. Dieser Glaube geht hervor aus der Verzweiflung an aller eigenen Leistung und ist ein kindliches Vertrauen auf Gottes Gnade. In ihm schenkt uns Gott einen Teil seines eigenen Wesens, die Heiligkeit und darum die Gerechtigkeit, die wir nicht durch unsere Gesekeserfüllung uns schaffen, sondern die uns eben im Glauben geschenkt wird. Das also ist der Unterschied der Religion des Gesetzes und der Religion der Gnade. Der Jude will gerecht gesprochen werden auf Grund seiner Leistungen, die er aus eigener Kraft vollbracht hat, während Vaulus die Gerechtsprechung als reine Gabe Bottes anerkennt, auf die er nach seiner Sündhaftigkeit nicht den geringsten Anspruch hatte. Der Jude handelt sittlich, wenn er tut, was das Gesetz vorschreibt. Der Christ tut Gottes Willen, weil ihn der Beist, den er in der Taufe erhalten hat, zum Glaubensgehorsam leitet. Alles Tun, das mit Angst verbunden ist, weil dem Günder das "du sollst, du sollst" des Gesetzes im Ohre liegt, ist bem Evangelium fremd. Der wahrhaft Wiedergeborene folat den Impulsen des Beistes, denn er lebt im Beiste, nicht im Gesetz. Diese Rechtfertigungslehre begründet Baulus ähnlich wie im Galaterbriefe zunächst aus der heiligen Geschichte oder dem Vorbilde Abrahams, sodann aus der driftlichen Erfahrung oder dem Zeugnisse des

Beistes in unserem Herzen und endlich aus der göttlichen Antithese des ersten und zweiten Adam. Zunächst beweist Abrahams Beispiel, daß wir durch Glauben gerecht werden, nicht durch des Gesetzes Werke, denn das Gesetz des Moses war noch gar nicht erlassen, als Gott Abraham erwählte, und die Beschneidung erhielt Abraham erst nach seiner Berufung als Siegel seiner Erwählung, nicht als Bedingung derselben. War er so schon vor diesem Siegel erwählt, so ist der Abraham in der Vorhaut der Vater der gläu= bigen Heiden und der beschnittene Abraham der Bater der gläubigen Juden, aber nur der Glaube ist es, der Heiden und Juden zu Kindern Abrahams und Erben der Verheikung macht. Die Vorhaut ist nichts und die Beschneidung ist nichts, sondern allein der Glaube. Sätte Abraham um seiner Werke willen die Berheißung erhalten, so würde die Schrift nicht von Zurechnung reden, sondern von Lohnzahlung. So preift auch David die selig, denen Bott die Sünden nicht anrechnet. Also um Belohnung unserer Werkgerechtigkeit handelt es sich nicht, sondern um Gottes Wohlgefallen. Daß Abraham der Verheißung glaubte, trop seines hohen Alters von nahezu hundert Jahren werde er ein Vater vieler Völker werden, war der Grund von Gottes Gnade. "Obgleich er wohl bedachte, wie sein Leib erstorben war (stand er doch fast im hundertsten Lebensjahre), und wie erstorben war der Mutterleib der Sara, gab er doch Gott die Ehre und war überzeugt, daß Gott stark genug sei zu erfüllen, was er verheißen habe. Darum wurde es ihm angerechnet zur Gerechtigkeit." Daß diese Argumentation sich an beschnittene Judenchriften richtet und nicht an römische Stadtbürger, ist klar. Heiden= christen hätten für diese Spekulationen über die Vorhaut Abrahams und den Mutterleib Saras nur Spott gehabt, Den von Rabbinen erzogenen Judenchriften aber waren solche Spekulationen nichts Neues. Bewiesen die Rabbinen doch, daß Esau kein Unrecht geschehen sei durch den Verlust seines Geburtsrechts, da im Mutterleibe der Rebetka der

zuerst erzeugte Jakob hinten lag und darum später das Licht der Welt erblickte, obwohl er der Altere mar. Für Juden also hatten solche Spekulationen nichts Unstößiges. "So halten wir dafür, daß der Mensch durch den Glauben gerechtfertigt werde ohne des Gesetzes Werke." Wäre die Verheißung an die Erfüllung des Gesethes ge= bunden, so ware sie zum Spott gegeben, denn niemand fonnte es je erfüllen. "Abraham alaubte und das ward ihm zur Gerechtigkeit gerechnet." Wie Abraham glaubte an die Lebenskraft der bereits erstorbenen Glieder und dafür erwählt wurde, so wird uns die Gerechtiakeit zu= gerechnet, so wir glauben an den, der unsern Herrn Jesus von den Toten auferweckt hat (also auch den aufleben ließ, der erstorben schien), welcher um unserer Fehler willen ward dahingegeben und um unserer Gerechtigkeit willen auferweckt. Für Gottes Gerechtigkeit hätte Jesu Tod genügt, aber um unserem Glauben zu Hilfe zu kommen, fügte Gott das Wunder der Auferstehung hinzu.

Demnächst tritt neben den Schriftbeweis unser drift= liches Bewußtsein, das weiß, daß uns durch den Glauben die Gnade gekommen ist. "Sind wir gerechtfertigt aus dem Glauben, so haben wir Frieden mit Gott durch unsern Herrn Jesus Christus, durch welchen wir auch den Zugang empfangen haben zu dieser Gnade, darin wir stehen und rühmen uns wegen der Hoffnung auf die Herrlichkeit Gottes. Nicht allein das, sondern wir rühmen uns auch der Trübsale." In schöner Steigerung schildert Paulus, wie der Weg des in Christo Wiedergeborenen von Station zu Station aufwärts führt. Auch die Trübsal ist Gegenstand unseres Rühmens, "weil wir wissen, daß die Trübsal Geduld wirket, die Geduld aber wirket Bemährung, die Bewährung wirket Hoffnung und die Hoffnung läßt nicht zuschanden werden". So hat er zum zweiten aus der Seelenverfassung des Gläubigen bewiesen, daß der Glaube selia macht, denn durch den Geist, der uns gegeben wurde, ist die Liebe Gottes ausgegossen in unsere Herzen.

Rum dritten erweist Baulus den Sat, daß wir durch ben Glauben an den himmlischen Menschen zur Seligkeit geführt werden aus der Analogie der Gnadenwirkung des zweiten Adam mit der Gundenwirkung, die von dem ersten Adam ausging. Der zweite Adam ist das Gegen= bild des ersten Adam, also muß er ebenso das Heil bringen, wie der erste Adam das Unheil brachte. "Gleichwie durch den Ungehorsam des einen Menschen die vielen als Sünder hingestellt wurden, also werden auch durch den Gehorsam des einen die vielen als Gerechte hingestellt werden. Das Besetz aber ist neben eingekommen, auf daß der Fehl mächtiger würde; wo aber die Sünde mächtig gewesen ist, da ist die Gnade überreich geworden, auf daß, gleichwie die Sünde geherrscht hat im Tode, also auch die Gnade herrsche durch die Gerechtigkeit zum ewigen Leben durch Jesus Christus unsern Herrn." Wenn wir uns nun auf die Gnade Christi verlassen, so ist dabei nicht die Meinung, auf ihr auszuruhen und in der Sünde zu beharren. Unser alter Mensch ist gekreuzigt, auf daß der Leib der Sünde vergehe, damit wir hinfort der Sünde nicht dienen. "Also achtet auch ihr euch tot für die Sünde, aber lebend für Gott in Christus. Es herrsche also die Sünde nicht in euerem sterblichen Leibe, seinen Lüsten Gehorsam zu leisten. Auch gebet nicht der Sünde euere Glieder hin zu Waffen der Ungerechtigkeit, sondern gebet euch selbst Gott hin als die aus Toten Lebendige geworden sind"1). "Was

<sup>1)</sup> Daß Paulus hier in Kontinuität der rabbinischen Theologie spekulierte, zeigen die Parallelen des Alten Testaments und der Apokryphen. Sirach 25, 24 schiebt die Schuld nicht Adam, sondern Eva zu. "Bon einer Frau stammt der Anfang der Sünde her und um ihretwillen sterben wir alle." Die Weisheit Salomonis sagt 2, 24: "Durch den Neid des Teufels (der Schlange) kam der Tod in die Welt." Im vierten Esrabuch 7, 11 ff. heißt es: "Ach Adam, was hast du getan? Als du sündigtest, kam dein Fall nicht auf dich, sondern auch auf deine Nachkommen, denn was hilft es uns, daß uns die Ewigkeit versprochen ist, wenn wir Werke des Todes getan haben." Wie Gott viele wertlose Steine schuf, die

Römer 8, 12 vorträgt," sagt Jülicher<sup>1</sup>), "ist eine großartige Geschichtsphilosophie. Zuerst eine Periode der Sünde, des Elends und der Not, die Menschheit durch ihre Schuld immer tiefer in Unseligkeit versinkend, dann ein Eingreifen der Gnade von oben. Durch eine Liebestat ohnealeichen. die aber auch das Werk eines Menschen ist, eröffnet sich ein Zugang zu Gerechtigkeit, Friede und Leben; und so fest wie die Gündenwelt durch die Gemeinschaft des Fleisches mit dem Urvater der Sünde, Adam, zusammenhänat, ebenso fest hängt die Schar der Christusgläubigen mit ihrem Führer und Stifter durch die Gemeinschaft des Geistes zusammen. Die Abwärtsbewegung hat der umgekehrten Blak gemacht, wo alles aufwärts führt, zurück zu den aöttlichen Ursprüngen, zum Urzustand!" Damit ist das Musterium der neuen Religion klar und deutlich beschrieben. Es ist die Lehre vom neuen Menschen. Wie der erste Stammvater durch seinen Gundenfall seine Nachtommen dem Verderben überantwortet, so schafft der Messias in uns einen neuen Menschen, der zur Seligkeit bestimmt ift. Bauli Messias ist also nicht ein neuer David, der ein jüdisches Königtum bringt, sondern ein neuer Adam, nach bessen Bild wir umgeschaffen werden zu einer neuen Kreatur. Gottes Sohn muß in uns Gestalt gewinnen, dann sind wir Gottes Kinder. Damit ist von selbst der Gedanke ausgeschlossen, daß die Abschaffung des Gesetzes die sitt= liche Ungebundenheit bedeute, wie die Gegner Bauli Lehre nachsagen. Der Gnadenstand bedeutet erst recht eine innere Gebundenheit. Der Tod ist der Sünde Sold, Gottes Gnadengabe aber ist ewiges Leben in unserem Herrn Jesus Christus (6, 23). Ob du unter der Gnade stehst, kannst du nur daran erkennen, daß du in einem neuen Leben

weggeschüttet werden, und wenig Gold, so wird die breite Masse der Menschheit dem Berderben überlassen. Ebenda 9, 49. Weitere Stellen bei Bousset, Religion des Judentums, S. 388 f.

wandelst. Daß das Gesetz die Menschen nicht in einen Bott wohlgefälligen Zustand brachte, liegt in dem Verlauf der Geschichte klar vor Augen, Paulus weiß aber auch aus Erfahrung, daß das Geset die Gunde nur reigte und vermehrte. Adam hätte die Frucht am Baume der Erkenntnis nicht so verlockend gefunden, wäre sie ihm nicht verboten worden. So ging es auch Paulus. Wenn die Sünde in ihm zur Ruhe gekommen war, sprach das Geset: "Laf dich nicht gelüsten", und alsbald war die sündige Lust wieder da. Der Apostel begnügt sich aber nicht 1), diese psncho= logische Wahrnehmung festzustellen, sondern er führt sie auf eine göttliche Veranstaltung zurück. Vom Standpunkt seines Monergismus muß er alles, was ist, aus Gottes Willen ableiten. Wenn das Gesetz unsere Lust reizt, so sollte es eben nach Gottes Willen nicht Gunde verhindern, sondern Sünde wirken. Es sollte sich keiner seiner Tugend rühmen tönnen, Christus sollte nicht überflüssigerweise sterben, sondern das Heil sollte lediglich aus Gnaden kommen und durch Christi Tod; so ist das Gesetz nicht gegeben, um Leben zu schaffen, sondern um uns immer tiefer in Sünde zu verstricken, damit es sich auch verlohne, daß der Gottessohn starb. Um unser Sündenbewußtsein zu entwickeln und unsere Ohnmacht zu erweisen, mußte das Gesetz immer neue Sünden hervor= rufen. Freilich liegt da die Frage nabe: Sat Gott das Gesetz gegeben, damit wir es übertreten? Ist das, was in uns Böses veranlaßt, nicht auch selbst bose? Für Schrift= gelehrte, denen Israels Vorzug vor den Völkern gerade auf dem Gesetz beruhte, die das Gesetz, wie später die Christen die Kirche, als ewigen Gedanken Gottes, als Aon. unter die himmlischen Wesen versetzten, mußte diese Theorie vom Gesetze wie Lästerung klingen. Auch lenkt Paulus ein: "Das sei ferne," sagt er. "Das Gesetz an sich ist heilig, recht und gut," aber der Mensch ist unter die Sünde verkauft, deren treibende Kraft durch das Verbot geweckt

<sup>1)</sup> Bgl. Clemen, Paulus 2, 89.

und gereizt wird. Eine grüblerische Selbstbeobachtung spricht aus Pauli Geständnis, daß das Gesetz ihn nicht besser, sondern schlechter machte. Sobald das Gesek sprach: "Laß dich nicht gelüsten", war die Lust wieder da. Gott aber hat diesen Weg eingeschlagen, uns durch Gunde zur Gnade reif zu machen, damit der Mensch durch Erfahrung des Bösen den Wert des Guten erkennen lerne. Darum mehrte Gott durch seine Verbote die sündige Gier, damit die Erfahrung des Sündenelends das Heilsverlangen hervorrufe. So hat das Gesetz die Absichten Gottes gefördert und dem Heile gedient. Es war der Zuchtmeister auf Christus hin. Das Gesetz also ist aut, der der schlecht ist. bin ich. "Denn was ich tue, weiß ich nicht, denn nicht was ich will, tue ich, sondern was ich hasse, das tue ich. Wenn ich aber, was ich nicht will, das tue, so willige ich ein, daß das Gesetz gut ist. Jest aber tue nicht mehr ich es, sondern die Sünde, die in mir wohnet. Denn ich weiß, daß in mir, das ist in meinem Fleische, nichts Gutes wohnet. Denn das Wollen habe ich wohl, nicht aber das Vollbringen des Guten. Denn Gutes, das ich will, tue ich nicht, sondern Böses, das ich nicht will, das tue ich. So ich aber, was ich nicht will, das tue, so tue dasselbige nicht mehr ich, sondern die Sünde, die in mir wohnet. So finde ich nun das Gesetz, daß mir, der ich das Gute tun will, das Bose anhange. Denn ich habe Lust an dem Besetze Gottes nach dem inwendigen Menschen; ich sehe aber ein anderes Gesetz in meinen Gliedern, das wider= streitet dem Gesetze meiner Vernunft, und mich gefangen nimmt in der Sünde Besetz, welches in meinen Gliedern ist." Die Tragödie einer nach dem Guten vergeblich ringenden Menschenseele ist wohl nie ergreifender vor= geführt worden als in diesem Geständnisse eines Mannes, der darauf verzichtet hat, sich selbst zu täuschen. Er tut, was er selbst nicht billigt, so ist nicht er der Täter, sondern die in ihm wohnende Sünde. Sie zwingt ihn, und daß sein Geist gegen ihre tyrannische Herrschaft reagiert, macht

ihn nur doppelt elend. So kommt er zu dem Aufschrei sittlicher Berzweiflung, der durch die Jahrhunderte gellt: "Ich elender Mensch, wer wird mich erretten von dem Leibe dieses Todes?" Zur Wirklichkeit bringt es nur das Bose, das Gute möchte der Mensch tun, aber in seinen Gliedern wohnt ein anderes Geset, das nimmt ihn gefangen in der Sünde Geset, daß er nicht tut, was er möchte. "Wie riesige Bersonen," saat Jülicher, "agieren vor uns Fleisch, Sünde, Tod. Das Ganze hat einen Stich ins Mythologische." Die Gunde ist eine Riesengestalt, mit der unsere guten Vorsätze vergeblich ringen. Soll es nun ewig bei diesem Zwiespalte bleiben? Es müßte kein Gott im Himmel sein, wenn er so heißen Gebeten taub bliebe! Nein, es ist noch eine Hilfe: "Ich danke Gott durch Jesus Chriftus unsern Herrn." "Sieh, dazu mußte Chriftus leiden, damit du könntest selig sein." Er hat die Sunde auf sich genommen, die uns erdrückte. An denen, die in Christo Jesu sind, ist nichts Verdammliches mehr. "So der Geist dessen, der Jesum vom Tode auferweckt hat, in euch wohnet, so wird er auch euere sterblichen Leiber lebendig machen durch seinen in euch wohnenden Geist." Gemeint ist das nicht als Auferstehung des Fleisches im gemeinen Sinn, die bei der Borstellung, die Paulus mit dem Fleische verknüpft, nur eine Erneuerung des alten Elends wäre, sondern aus der Taufe des Gläubigen geht hervor ein Leib, in dem der nunmehr in ihm wohnende Beist Christi die Kraft der Sunde niederhält. Wer auch jetzt noch nach Fleisches Art leben wollte, auf den wartete der Tod. "Wenn ihr dagegen durch den Geist die Werke des Leibes tötet, werdet ihr leben. Die der Geist Gottes treibet, die sind Gottes Kinder." "Ihr werdet leben," darf Paulus den Seinen zurusen, weil durch den Tod Christi am Kreuze auch ihr Fleisch mit dem seinen und in dem seinen getötet ist, denn was Christo geschah, geschah all seinen Bläubigen. Das bezeugt auch der Beift, den fie erhalten haben, der in Gott nicht mehr den strafenden Richter sieht, sondern

den liebenden Vater. "Denn ihr habt nicht einen Geist der Anechtschaft empfangen, um euch abermal zu fürchten, sondern ihr habt einen Geist der Kindschaft empfangen, durch welchen wir rufen: Abba, Bater!" Sind wir durch Bereinigung mit dem Geifte des Sohnes Bottes gleichfalls Bottes Kinder geworden, so sind wir auch Erben der Seligkeit und diese Aussicht tröstet Baulus für allen Druck des sterblichen Leibes und alle Plagen seines gehetzten Lebens. "Ich halte dafür, daß die Leiden diefer Zeit nichts bedeuten gegen die Herrlichkeit, die künftig an uns geoffenbart werden soll. Das sehnsüchtige Harren der Rreatur wartet auf die Offenbarung der Kinder Gottes. Denn der Richtigkeit ist die Kregtur unterworfen, nicht mit Willen, sondern um dessen willen, der sie unterworfen hat, auf Hoffnung hin, da auch die Kreatur gemeinsam seufzet und in Wehen liegt bis heute; nicht allein aber sie, sondern auch wir selbst, die wir des Geistes Erstlinge haben, auch wir seufzen bei uns selbst und warten auf die Kindschaft, nämlich auf unseres Leibes Erlösung." Eine Vorstellung voll Schwermut und Poesie! Durch seinen Fall hat der Mensch als König aller Areaturen alle Kreatur hineingerissen in sein Elend. Auch sie wurde dem Tode, dem Gesetze der Endlichkeit unterworfen. "Baulus") hört draußen in der Natur, auf hohen Bergen wie in stürmender See, beim Wandern durch Blütenhaine wie in der trostlosen Einsamkeit der Wüste immer nur eine Stimme: nicht etwa wie wir Lebensfreude, Jubel, Kampfluft, nein bloß: "Hüter, ist die Nacht bald hin?" Er neigt sein Ohr teilnehmend zu der Kreatur hernieder und hört da erklingen, was in Wirklichkeit aus seiner Brust herauftont, das Seufzen nach Erlösung." So hofft er, auch die unmündige Kreatur wird teilhaben an der Erlösung des Menschen, wie sie an den Folgen seines Falles teilhatte: sie wird wieder so sein, wie sie im

<sup>1)</sup> Jülicher, Neues Testament von Weiß, 2, 53.

Paradiese aus den händen Gottes hervorgegangen war, als Gott sprach: "Es ist alles sehr gut." Aber auch Paulus selbst kennt Stunden des Seufzens, Stunden der geistigen Trockenheit, in der die Quelle in ihm kein Wasser geben will. Dann muß der Geist seiner Schwach= heit aufhelfen. "Denn, was wir beten sollen, wie es sich gebührt, wissen wir nicht, aber der Geist selbst tritt dafür ein mit unaussprechlichem Seufzen." Weltschmerz und Lebensschmerz fließen so in Pauli Betrachtungen ineinander. Zu beidem hat er Grund genug, aber wie stark er den Druck der Endlichkeit empfindet, seine Seele ist still, sie ruht in Gott. Die judische Frommigkeit war ewige Beseßesangst — "nun haben wir Frieden in Gott". "Wir wissen, daß denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Besten dienen . . . Wer will uns scheiden von der Liebe Christi? Trübsal und Angst, oder Verfolgung, oder Hunger, oder Blöße, oder Gefahr, oder Schwert?... In dem allem überwinden wir weit durch den, der uns geliebet hat, denn ich bin gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Engel noch Macht, weder Gegenwärtiges noch Zukunftiges, noch Gewalten, weder Hohes noch Tiefes, noch irgendeine andere Kreatur uns wird scheiden können von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn." Diese Begnadigten sind aber die von Ewigkeit her zum Beile Vorherbestimmten, die Gott nach seiner freien Gnade erwählt hat. "Welche er zuvor erkannt hat, die hat er auch berufen, und welche er berufen hat, die hat er auch gerechtfertigt; welche er aber gerechtfertigt hat, die hat er auch verherrlicht." Durch diese Ausführungen ist der Römerbrief die Haupturkunde der Prädestinationslehre. Die große Masse der Menschen verbleibt dem Verderben, das der einzelne wegen seiner Sünde verdient. Nur eine Minderheit, die nach dem Bilde des zweiten Adam umgeschaffen ist, wird errettet, nicht weil sie weniger Sünder waren als die andern, sondern weil Gott aus freier Gnade ihnen die Wiedergeburt gewährte, die Gottes

eigene Tat, ein absolutes göttliches Wunder, eine neue Schöpfung ist. Denn auch der Glaube, durch den der Sünder in die Gemeinschaft mit Christus eintritt, ist nicht sein Werk, sondern das des Geistes Gottes, der ihnen durch seine Gnade geschenkt ward. "Gott hat vor Erschaffung der Welt einzelne bestimmt, Brüder Christi, Kinder Gottes zu werden 1)." So weiß Paulus, daß er von Mutterleib an ausgesondert war zum Apostel. Daß schon mit unserem Eintritte in die Welt die Würfel über uns geworfen waren. ist ein furchtbarer Glaube und ganz ohne Abzug konnten nur Kanatiker der Logik, wie Calvin und seine Schüler, ihn sich aneignen, aber wie Calvin, so findet auch Paulus diesen Gedanken nicht grausam, sondern tröstlich. Gerade, daß alles freies Geschenk Gottes ist, nichts des Sünders eigenes Werk, gibt Paulus die feste Heilsgewißheit. "Ist Bott für uns, wer kann wider uns sein? Er, der seines eigenen Sohnes nicht geschont, sondern ihn für uns alle in den Tod gegeben hat, wie sollte er uns nicht mit ihm alles schenken?" Die Lehre von der Vorherbestimmung ist ihm nicht erdrückend, sondern sie richtet ihn auf und gibt ihm einen Halt, auf den er sich stützt. Wer bei Damaskus vom Himmel her persönlich durch Christus angerufen wurde, der kann nicht mehr fragen, ob er berufen sei? Im Gegenteil läßt seine Gewißheit der Erwählung ihn einen Triumphgesang anstimmen, voll Zuversicht und Siegesfreude. "Wer will klagen gegen Bottes Auserwählte? Gott ist hier, der gerecht macht. Wer will verdammen? Christus ist es, der gestorben, ja vielmehr auferweckt ist, welcher auch ist zur Rechten Bottes und vertritt uns. Wer will uns scheiden von der Liebe Christi? Trübsal oder Angst oder Verfolgung? Oder Hunger oder Blöße oder Gefahr oder Schwert? Bleichwie geschrieben steht: Um deinetwillen werden wir getötet den ganzen Tag, wurden wir geachtet wie Schlacht=

<sup>1)</sup> Wernle, Die Anfänge unserer Religion. S. 201 f.

schafe. Aber in dem allem überwinden wir weit durch den, der uns geliebet hat. Denn ich bin gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Engel, noch Mächte, weder Gegenwärtiges, noch Zukunftiges, noch Gewalten, weder Sohe noch Tiefe, noch iraendeine andere Kreatur, uns wird scheiden können von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn." Wenn nun aber diejenigen, auf die die Ver= heißung sich bezog, nicht die Juden sind, sondern die von Ewigkeit her Erwählten, die Nachfolger Abrahams im Glauben, so war es nur konsequent, wenn die späteren Pauliner, der vierte Evangelist, der Verfasser des Bar-nabasbriefes und Marcion leugneten, daß die Juden das erwählte Volk seien. Der Standpunkt des Paulus, schließ= lich werde die Verheißung sich in der Weise erfüllen, daß die Juden sich noch bekehren, wurde von der konsequenteren Meinung verdrängt, daß die Juden niemals eine Berheißung besessen hätten, sondern was den Erwählten galt, bezogen sie mit Unrecht auf sich. Dagegen sind die Glieder der Gemeinschaft für Paulus die berufenen Heiligen. Sie sind erwählt. "Welche er berufen hat, die hat er gerecht= fertigt und verherrlicht." Somit ist jeder Christ erwählt zum ewigen Heil. "Teder, der an ihn glaubt, wird nicht zuschanden werden." Daß alle andern verloren gehen, bekümmert Paulus nur, wenn sie Juden sind. Darin liegt nicht nur ein Stud antiker Harte, sondern auch immer noch ein Stück jüdischer Verachtung für die Völker. Sie sind eine massa perditionis, ein fonds perdu, den Gott hingibt, um an den Erwählten seine Zwecke zu erreichen. Durch diese Lehre von der Gnadenwahl ist der Römerbrief für das Dogma der Protestanten nicht weniger wichtig geworden als die Sammlung der Sprüche Jesu — und doch welch ein Unterschied zwischen den beiden Quellen der Kirchenlehre! Bei Jesus ein Garten, in dem Blume neben Blume, Blüte neben Blüte duftet, bei Paulus ein Lavafeld, das von gewaltigen Revolutionen berichtet und doch den fruchtbarften Boden für eine neue Pflanzung

abaibt. Der Mann, der auf diesen Trümmern philosophiert, konnte Heilige steinigen, schuldlose Menschen in den Kerker schleppen, und als durch das übermaß der Umschlag in seinem Gemüt eintrat, da riß der Himmel und der Menschensohn gab ihm aufs neue den Auftrag. die Welt an allen vier Enden in Brand zu stecken. Wie Jesu Antlig das Bild des Friedens ist, so ist das des Paulus voll kaum verharrschter Narben, Zeugen schwerer Kämpfe. Dort hieß die Losung: "Friede auf Erden, den Menschen ein Wohlgefallen," hier ein Aufschrei, die Erde breche und der Himmel sturze ein, ein Schmettern der Posaune, daß die Toten in ihren Gräbern erwachen. Beide Weisen wechseln fortan in dem langen Liede, das durch viele Jahrhunderte hindurch die Kirche der armen Menschheit sang, um die Guten zu trösten, die Günder zu schrecken. Die sanfte Stimme ist die Bergrede, die Bosaune der Römerbrief, der paulinische Text aber lautet: "Die Gerechtfertigten haben Friede mit Gott; Trübsal aber und Anast über die Seelen der Menschen, die Boses tun." Das war eine Gotteserfahrung, über die gepredigt werden kann, solange sündige Menschen über diese Erde wandeln.

Man hat stets empsunden, daß mit Kapitel neun der Römerbrief aus dem Tone abstrakter Lehrentwicklung in den Ton persönlichster Ergriffenheit übergeht, wenn Paulus versichert, daß er große Betrübnis und Schmerzen über das Schicksal seiner jüdischen Brüder empsinde. Das Haus, in dem die Christen in Korinth ihren Gottesdienst abhielten, stieß an die Synagoge (Apg. 18, 7). Unter Pauli Augen versammelten sich die rechtgläubigen Judensamilien zu den Gebetsstunden in der Schule. Noch ist die Inschrift im Museum zu Korinth zu sehen, die über der Türe stand, durch die die Juden in ihr Bethaus schlüpsten 1). Angesichts dieser Wanderer zur Synagoge begreift sich die persönliche Erregung, mit der Paulus versichert, kein Opfer

<sup>1)</sup> Deißmann, Licht aus Often. S. 9.

würde ihm zu groß sein, um sein Volk vor dem Schicksal der Verwerfung zu bewahren, und er weiß, daß die römi= schicksallen und bie er schreibt, seinen Schmerz über das Schicksal Israels teilen. So ist an diesem Abschnitt das erste, was uns ein warmes Interesse abgewinnt, der persönliche Anteil, den Paulus an dem Schicksal seines Volkes nimmt. Er läßt uns in eine Falte seines Herzens sehen, in der sich sein stiller Gram über das Los Israels birgt. "Brüder, das Wohlgefallen meines Herzens und mein Gebet zu Gott ist für ihr Seil. Denn ich gebe ihnen das Zeugnis, daß sie für Gott eifern aber mit Unverstand. Denn da sie die Gerechtigkeit Gottes nicht erkannten, sondern ihre eigene aufzurichten trachteten, haben sie sich der Ge-rechtigkeit Gottes nicht unterworfen." Aber auch über die Verirrten hat Gott Gedanken des Friedens. "Gott hat sein Volk nicht verstoßen, welches er zuvor erkannt hat. Oder wisset ihr nicht, was die Schrift von Elia sagt? Wie er vor Gott tritt wider Israel, und spricht: "Herr. deine Propheten haben sie erwürgt und deine Altäre haben sie eingerissen, und ich bin allein übrig geblieben, und sie trachten danach, daß sie mir mein Leben nehmen.' Aber was sagte ihm die göttliche Weisung? Ich habe mir übrig bleiben lassen siebentausend Mann, die ihre Kniee nicht gebeugt haben vor Baal. Also ist nun auch in der jetigen Zeit ein Rest übrig geblieben nach Auswahl der Gnade." Also ein Rest wird gerettet werden, wie auch Jesaja ge= weissagt hat, aber nicht durch Gesetheswerke, sondern nach Gottes Erwählung. Israel hat nur getan, was ihm durch den ewigen Ratschluß Gottes verhängt war. Noch ehe die Kinder der Rebekka etwas Gutes noch Boses getan hatten. stand Gottes Ratschluß fest: "Jakob habe ich geliebet, aber Esau habe ich gehasset." Diejenigen, die nur dem Fleische nach von Abraham stammen, sind nicht die Abrahamiden, denen die Verheißung galt, sondern die sind es, die Gott aus freier Gnade zum Heile bestimmt hat. "Was sollen wir nun sagen? War Gott ungerecht? Das sei ferne . . . "

"Wird auch ein Werk zu seinem Meister sagen: Warum machest du mich also? Oder hat nicht der Töpfer Macht über den Ton aus demselben Teige zu machen ein Gefäß zur Ehre, das andere aber zur Unehre?" So spricht Gott schon bei Hosea: "Nicht mein Volk will ich berufen zu meinem Volke" und Jesaja verkündet: "Nur ein Rest wird gerettet werden." Wie diese überzeugung, daß unsere Bekehrung nicht Er= aebnis unserer Wahl und Willfür sei, bei Paulus zu= sammenhänat mit seinem Erlebnis von Damaskus, ist nicht au verkennen und ist auch nie verkannt worden. Mit der Kührung der Bölker ist es aber nicht anders. "Was sollen wir sagen? Daß Heiden, die Gerechtigkeit nicht erstrebten, Berechtigkeit erlangt haben, aber eine solche Gerechtigkeit. die aus Glauben kommt. Israel aber, welches das Gesetz der Gerechtigkeit erstrebte, kam nicht zum Gesetze der Gerechtiakeit. Warum? Weil sie sie nicht erstrebten aus Glauben, sondern aus Werken." Auch ist es aar nicht an bem, daß die Verheißung Gottes auschanden geworden wäre durch die Ausdehnung des messianischen Heils auf die Heiden. Diese Verheißung bezog sich von vornherein nur auf die, die Gott nach seinem ewigen Ratschlusse zum Heil erwählt hatte. Gottes Zusage bleibt nicht aus, son= dern sie erfüllt sich; denn nicht die fleischliche Abstammung von Abraham sollte entscheiden, sondern Gottes Gnaden= wahl. So ist Römer 9 die grundlegende Schriftstelle für die Lehre von der Prädestination.

Für das Berständnis des Römerbriefs ist dieser Abschnitt besonders wichtig, weil er zeigt, daß Paulus als Leser geborene Juden vor sich hatte. Trost über die zeitweise Berstockung Israels hatten die Judenchristen nötig, nicht die Heidenchristen. Auch die Frage: Kommt die Rechtsertigung aus dem Geset oder aus dem Glauben? ist sicher nicht an Heiden gerichtet, die das Geset nicht haben, sondern an Judenchristen, die sich noch immer von ihrer Anbetung des Gesets nicht losmachen können. Die Berssicherung, daß es nicht Gleichgültigkeit gegen sein Bolk

war, wenn er das Evangelium auch den Heiden anbot, gibt er gleichfalls geborenen Juden, die mit Kummer sehen, wie ringsum in den driftlichen Gemeinden die heidnisch Geborenen die Judenchriften überflügeln. Paulus, der dazu selbst beigetragen hat und den man dafür verantwortlich macht, schwört darum, er gabe gern sich selbst hin, um Israel zu retten. "Wahrheit sage ich in Christus, ich lüge nicht, indem mein Gewissen mir Mitzeuge ist im Seiligen Beiste, daß ich große Betrübnis und Schmerzen ohne Unterlaß in meinem Herzen habe, denn ich würde wünschen, selbst verbannt zu sein von Christus für meine Brüder, meine Verwandten nach dem Fleisch!" Einerseits bekämpft Baulus also die dünkelhafte Meinung der Synagoge, als ob das Reich Gottes den geborenen Juden allein bestimmt sei, anderseits tröstet er die römischen Judenchristen, die Aufnahme der Beiden bedeute nicht dauernde Verstoffung Israels. Das Eingehen der Heiden in das Reich wird im Gegenteil die Juden antreiben, sich doppelt zu beeifern, und so werden schließlich beide gerettet werden. Lettes Ergebnis dieser Krisis kann nur die Verwirklichung der Ratschlüsse Gottes sein, der Gedanken des Friedens für alle hat. Paulus selbst nennt das ein Geheimnis, das Bläubigen und Ungläubigen unbekannt, ihm durch göttliche Offenbarung enthüllt ist. Über die Lage von heute hinweg weissagt er im Geiste, daß wenn die Vollzahl der Heiden sich bekehrt habe, dann auch Israel zurückkehren werde zu den Hütten seines Gottes. Ist Israel jetzt die Nichtgeliebte, so wird es dann wieder die Geliebte werden, wie Hosea verheißt. Und wenn er bedenkt, daß gerade die Zulassung der Heiden auch die Juden veranlassen wird, das Beil zu ergreifen, so bricht er in den Ruf der Bewunderung aus: "O welche Tiefe des Reichtums, der Weisheit und der Erkenntnis Gottes! Wie gar unergründlich sind seine Ge= danken und unerforschlich seine Wege! Denn wer hat des Herrn Sinn erkannt oder wer ist sein Ratgeber geworden?" So wird der harte Ratschluß Gottes, der eine zeitweilige

Verstockung über Israel verhängte, auf einen Heilsrat zurückgeführt, der die schließliche Beseligung aller zum Ziele hat.

Daß diese Erörterung in erster Reihe geborene Juden im Auge habe, ist flar. Heidenchriften in Rom brauchten darüber. welches Los der Judenschaft in Jerusalem und der Diaspora harre, keinen Trost: jüdische Tränen hat er zu trocknen. iüdischen Unmut zu beschwichtigen. Aber auch die einzelnen Argumente richten sich an Judenchristen. "Ich rede ja zu Gesetzeskundigen," sagt Paulus 7, 1, und er hat dabei das jüdische Recht im Auge, unter dem seine Leser stehn. "Die verheiratete Frau ist durch das Gesetz an den Mann für seine Lebenszeit gebunden. Demgemäß heißt sie bei Lebenszeit des Mannes Chebrecherin, wenn sie einem andern Manne zu eigen wird." Das traf für Jüdinnen zu, nicht für Römerinnen, die zu Lebzeiten ihres ersten Mannes einen zweiten und dritten Mann nehmen durften, wenn sie nur geschieden waren. Auch wenn Paulus (7, 6) das Gesetz den alten Buchstaben nennt, hat er nicht das ungeschriebene Gesetz der Heiden im Sinn, sondern das geschriebene des Judentums. Spekulationen über die Vorhaut des Abraham und den Mutterleib der Sara würden bei den Mitbürgern des Seneca und Vetronius nur Spott hervorgerufen haben. wie sich Baulus den Korinthern und Macedoniern gegenüber derselben auch völlig enthielt, dagegen für Insassen des römischen Ghetto, die an diese orientalische Bildersprache gewöhnt waren, hatten sie nichts Anstößiges. Die an das Alte Testament anknüpfende Voraussekung des Briefes ist überall, daß es ein Bolt der Erwählten gebe, nur daß das= selbe nicht ausschließlich unter den Beschnittenen zu suchen ift. Für heidnisch Geborene waren diese Reflexionen zum Teil überflüssig, zum Teil unverständlich. Man hat freilich aus der Bemerkung 6, 21, daß die Römer früher Dinge getrieben hätten, deren sie sich jest schämten, beweisen wollen, daß sie früher Heiden gewesen sein müßten. Aber 7, 5 heifit es: "Als wir im Fleische waren, da wirkten die sündhaften Leidenschaften, wie sie durch das Gesetz kommen, in unsern Gliedern"; Paulus redet also von Sündern, die einst unter dem Gesetze standen. Auch hatte er 2, 1 ausdrucklich gesagt, daß der richtende Jude dasselbe tue wie der Keide, den er verdammt, und wer die Beschreibungen kennt, die Juvenal und Martial von den römischen Juden machen, wird nicht zweifeln, daß das wörtlich wahr ist. Entscheiden muß auch hier der Zusammenhang im ganzen. Läßt man einzelne, offenbar später eingetragene Stellen, wie die Selbstbezeichnung Pauli als Heidenapostel 11, 13. 1, 5. 13f. beiseite, so liest sich der Brief wie ein Plaidoner vor judischen Richtern. Schon die abschreckende Schilderung der Laster der Heiden im Eingang hatte nur die Absicht, an der Ungerechtigkeit der Heiden den Juden ihre eigene Sünde zum Bewußtsein zu bringen. Der Mensch, der die Heiden verurteilt (2, 1), ist unbestreitbar der jüdische Leser. Wenn Paulus 2, 10 betont, daß das Heil den Juden zu= erft und dann erst den Griechen bestimmt sei, so ist das eine Berbeugung vor Judenchriften; ihnen läßt er den Vortritt, was er heidenchristlichen Lesern gegenüber sicher nicht täte, denn er ist ein frommer, aber auch ein sehr kluger Brief= steller. Legen wir uns bei jedem Abschnitt die Frage vor, hat Paulus hier Heidenchristen oder Judenchristen im Auge? so wird man nur da, wo er die Heiden ausdrücklich an= redet (11, 13), an solche denken. Schon im Gruße verrät es sich, daß Baulus an Judenchriften schreiben will. Da= her das geflissentliche Einflechten von hebräischen Vorstellungen, wie wir es sonst nicht bei ihm finden. "Paulus, Knecht Jesu Christi, ausgesondert zum Evangelium Gottes, welches Gott zuvor verheißen hat durch seine Propheten in heiliger Schrift von seinem Sohne, geboren aus dem Samen Davids nach dem Fleisch" usw. In diesem Hervorsheben der Vorherverkündigung der Propheten und der davidischen Abstammung Jesu liegt offenbar eine Anknüps fung an jüdische Lieblingsvorstellungen, wie sie einer heiden= driftlichen Gemeinde gegenüber zwecklos ware und auch

nirgend in einem an Heidenchristen adressierten Brief porfommt. Weiterhin bewegt sich der gange Brief in Schrift= beweisen, die eine heidenchriftliche Gemeinde aar nicht hätte verstehn können. Er ist durch und durch rabbinisch. Auf Brund von alttestamentlichen Zitaten von Stein zu Stein tretend erreicht Paulus sein Ziel wie Rabbi Hillel oder Einer heidenchristlichen Gemeinde konnte Schammai. Paulus solche Schriftkenntnis nicht zutrauen und dieser Schriftbeweis hätte für sie wenig überzeugendes gehabt. Nur Judenchristen gegenüber konnte Paulus (4, 1) schrei= ben: "Was sollen wir sagen, daß unser Vorvater Abraham gefunden habe nach dem Fleisch?" Für die Römer Titius und Gajus ist Abraham nicht ihr Bater und Sara nicht ihre Mutter. Dazu hätte Heidenchriften gegenüber der größere Teil des Briefs keinen Zweck. Wem muß bewiesen werden, daß das Heil nicht aus dem Geset komme, son= dern aus dem Glauben? Das war nicht gebornen Heiden zu beweisen, die das Gesetz nicht haben, sondern Juden, die gewohnt sind, ihr Gesetz als Bedingung des Heils zu betrachten. Wem hat Vaulus die heilige Versicherung (Kap. 9 u. 10) abzugeben, daß er kein Feind der Juden sei, daß er ihre hohe Vorzüge wohl kenne, ihre Kindschaft, die Glorie der Theophanien, die Bündnisse, die Ver= heißungen, die Patriarchen? Doch gewiß nicht den Heiden= christen, denen es gleichgültig war, ob die Juden Brivi= legien voraus haben vor den andern Völkern oder nicht. Wohl aber hat er eine solche Apologie nötig gegenüber von Audenchriften, denen man gesagt hat, Baulus wolle Israel um seine Verheißungen bringen, indem er das messianische Heil auf die Reiden übertrage. Wem muß Baulus ferner mit Aufbietung aller Schriftbeweise dartun, daß nicht alle Söhne Ifraels an sich schon die Verheißung haben, sondern daß nur die nach dem Geiste Abraham Angehörigen mit der Verheißung gemeint seien? Auch das war nicht Heiden= christen zu beweisen, sondern geborenen Juden, die diesen Geburtsdünkel hatten. Wem muß Baulus ferner schwören, 32\*

daß er gern selbst verdammt sein möchte für sein Bolt? Doch gewiß nicht den Heidenchriften, die darin nur eine Burücksetzung hätten sehen können, wenn er für die Juden die Verdammnis auf sich nehmen will, sondern nur den Judenchristen, die ihm vorwersen, er sei ein Abtrünniger und ein Feind seines eigenen Volkes. Nur Judenchristen konnte die Verwerfung Ifraels ein so ernster Anstoß sein, nur ihnen schnitten die Zweifel durchs Herz, was aus den Juden werden solle, wenn es mit der Aufnahme der Heiden so weiter gehe? Die Heiden brauchten diesen Trost und solche Schwüre nicht. Daß daneben auch eine Anzahl heid= nischer Proselyten in der römischen Gemeinde vorhanden sind, versteht sich von selbst. Die waren bei jeder Synagoge und es bedarf um so weniger Scharssinn, um sie zu ent= beden, als Paulus fie 11, 13 ausdrücklich anredet. Sie werden einem wilden Zweige verglichen, der auf einen edeln Baum gepfropft ist und ihre Berufung in das Heil Israels wird ihnen als Grund zur Dankbarkeit vorgerückt. Die gute Absicht, den römischen Judenchristen mit dem "edlen DI= baume" etwas Verbindliches zu sagen, verführt Paulus zu dem falschen Bilde von einem wilden Zweige, der auf einen zahmen Stamm gepfropft wird. Israel ist der edle Dlbaum, der im Garten Jehovas gewachsen ist, die Beiden= christen sind ein wilder Zweig, der in diesen Garten ver= set wurde, in den er ursprünglich nicht gehörte. Gin er= fahrener Gärtner war der cilicische Teppichmacher danach nicht, denn man pfropft keine wilden Zweige auf wurzel= echte Stämme, aber ein verbindlicher Briefschreiber und kluger Diplomat und Menschenfischer war er. Wenn nun die römischen Heidenchriften sich zu der judenchriftlichen Gemeinde verhalten wie ein ofulierter Zweig zum alten Stamme, so sind sie auch nur eine kleine Minderheit, denn ber Stamm ist dicker als der Zweig.

Durch elf Kapitel hat Paulus zu den Lesern bereits geredet, erst 11, 13 bezeichnet er das nun Folgende als eine Bemerkung für die Heidenchristen, die er mithin bis dahin nicht im Auge gehabt hatte und denen er sich jett beiläufig zuwendet. Die Heidenchriften sind es also nicht, denen in erster Reihe sein Schreiben gilt. Auch die scharfe Ermahnung an die Heidenchriften zur Bescheidenheit zeigt. daß selbst hier auf die Stimmung der Judenchriften Rück= sicht zu nehmen war'). Daß Paulus sich dabei (11, 13) ausdrücklich als den Keidenapostel von Fach vorstellt, ist doch wohl eine der Interpolationen, die der Römerbrief über sich hat ergeben lassen mussen in einer Zeit, in der man Paulus als den ordentlichen, etatmäßigen Heidenavostel betrachtete. Es ist das aber eine völlig falsche Deutung von Gal. 2, 9, denn wir sehen Baulus in der Diaspora überall auch unter den Juden tätig. Nach dem vielen Schönen, was Paulus den Juden gesagt hat, wollte der Intervolator in Erinnerung bringen, daß trot alledem Paulus der Heidenapostel sei. Die Schule Marcions hätte mit den Juden überhaupt nicht so viele Umstände gemacht.

Ist diese Tatsache, daß der Brief an Judenchristen gerichtet war, festgestellt, dann bietet der ganze Rest (Kap. 12—14) keinerlei Schwierigkeit, sondern paßt auf das beste in die

<sup>1)</sup> In betreff des Leserkreises hat sicher Holymann, Einleitung, S. 236, das Richtige: "Der Brief sett sich in fortdauerndem dialettischem Kampfe mit den Einwendungen und Instanzen geborener Juden auseinander ... Nur gegenüber geborenen Juden, die die Lösung des Bandes mit dem Gesetze als einen Akt der Untreue empfinden, hat es einen Sinn, wenn Paulus dieselbe mit der Analogie des jüdischen Chegesetzes erläuterte und das Mitgestorbensein mit Christus zugleich als ein Abgestorbensein für das Gesetz betrachtet." Heidenchriften waren vor diesem Sterben mit Christus nicht unter dem Gesetze gewesen, konnten ihm also auch nicht abssterben. Auch daß der frühere Zustand als eine Gesangenschaft unter dem alten Buchstaben, d. h. unter dem geschriebenen Gesetze, bezeichnet wird, deutet auf Juden, nicht auf Heiden. "Ausschließ= licher als irgendein anderer Brief bewegt sich der unsrige in den Denkformen des jüdischen Geistes. Bon Anfana (1, 2, 3 Propheten= zeugnis und Davidsohnschaft) bis Schluß (16, 26 alttestamentliche Schriften) haben wir auf Schritt und Tritt gahllose alttestament= liche Bezeichnungen, Beweisgründe und Zitate."

Lage der römischen Judenschaft. Judenchristen gilt die Mahnung: "Seid untertan aller Obrigkeit, die Gewalt über euch hat, denn es gibt feine Obrigkeit außer von Gott. Jede Obrigkeit ist von Gott eingesetzt. Darum emport sich wider Gottes Ordnung, wer sich der Obrigkeit wider= sett, und solche Emporer muffen sich ihr Gericht zuziehen." Gegenüber Seidenchriften, Bürgern der Stadt Rom, war eine solche Ermahnung überflüssig. Römische Bürger, die im Gehorsam gegen ihre nationalen Behörden aufgewachsen waren, bedurften keiner Ermahnung durch einen cilicischen Juden zum Gehorsam gegen ihre Obrigkeit. Sie kannten die Fascen des Liktors aus Erfahrung. Dringend nötig aber war diese Mahnung gegenüber den assidue tumultuantes des römischen Ghetto, die sich damals rüsteten, gegen die römischen Dränger im heiligen Lande einen Aufstand ins Werk zu setzen. Die Gärung muß sogar schon recht bedrohlich geworden sein, wenn Paulus, der noch von Ephesus aus die Korinther getadelt hatte, daß sie von heidnischen Richtern Recht nehmen, nach Rom schreibt: "Die Obrigkeit ist Gottes Dienerin"; nicht aus Zwang sollst du ihr gehorchen, sondern um des Gewissens willen. Denn Baulus schrieb nicht eine abstrakte Pflichtenlehre, in der er auch die Pflichten der Chriften gegen die Obrigkeit absolvierte, sondern er schrieb für aktuelle Bedürfnisse. Kapitel 13, 7 begegnen wir sogar der bekannten Frage der Zeloten und Pharisäer nach dem Zinsgroschen, wenn Paulus mahnt: "Gebet an jeden, was ihr ihm schuldig seid; wo Steuer, da die Steuer, wo Zoll, da den Zoll, wo Furcht, da die Furcht, wo Ehrenerweisung, da die Ehre." Die Ermahnung, Steuer zu zahlen, zeigt besonders klar, daß Paulus an Juden schreibt, denn geborene Römer hatten in Rom überhaupt feine Steuer zu gahlen. Die lateinische Stadtbevölkerung, die zu irgendeinem Tribus zählte, war steuerfrei. Ihnen gegenüber wäre diese Er= mahnung gegenstandslos. Nur steuerpflichtigen Provin= zialen gegenüber, die sich in der Stadt niedergelassen hatten, hat die Mahnung einen Sinn, also auch hier hat Baulus Judenchristen im Auge. Diese freilich hatten eine solche Ermahnung sehr nötig. Nach der Lehre des Gali= läers Judas wird nicht nur das heilige Land unrein, wenn es seine Früchte an die Heiden verzehntet, sondern auch der einzelne Ifraelit verliert seine Verheißungen, wenn er durch Entrichtung der Steuer beiträgt zur Erhaltung bes Göhenstaates. Nicht: "Muß ich Steuer bezahlen?" fragt der Pharisäer im Evangelium, sondern: "Ift es erlaubt?" Um judenchristliche Strupel handelt es sich also auch hier. Allerdinas hat die Ermahnung zum Gehorsam gegen die Obrigkeit eines Kaiser Nero, den die Christen bald als Antichrist kennen lernten, zuweilen befremdet. Sie pakt doch völlig in die Praxis des Apostels. Paulus gebietet den Gläubigen, ihre Streitigkeiten nicht vor die heidnischen Behörden zu bringen, aber er gebietet ihnen auch, diesen Behörden zu gehorchen in den Dingen, für die Gott sie geordnet hat. In beidem ist die gleiche Absicht zu erkennen, die Gemeinde Christi außerhalb der Welthändel zu stellen. Insofern hat man das Verbot, von dem Brätor Recht zu nehmen, den Anfang der geist= lichen Gerichtsbarkeit genannt, wie das Verbot des Wider= stands gegen die kaiserliche Gewalt die Emanzipation von den politischen Parteien des Judentums bedeutet. "Die Politik," sagt Renan, "ist nicht alles und der Ruhm des Christentums besteht gerade darin, außerhalb der Volitik eine ganze Welt geschaffen zu haben." Vollends in den Areis des jüdischen Sektenwesens versetzt uns das vier= zehnte Kapitel, das die römischen Christen zur Schonung solcher Brüder ermahnt, die nach Weise der Essäer Fleisch und Wein verbieten und nach Weise der rechtgläubigen Juden einen Tag für heiliger halten als den andern, also Sabbate und Neumonde feiern — insgesamt Erscheinungen, die nur in einer judenchristlichen Gemeinde vorkommen konnten oder in einer judaistisch bearbeiteten, wie bei den Galatern; allein ware dieses lettere der Fall, dann wurde

der Apostel auch davon Notiz nehmen, daß diese Vorurteile erst importiert worden sind und das tut er nicht. Daß diese "Schwachen" sich in der Minorität befinden, ist in einer großstädtischen Gemeinde nicht verwunderlich. Es ist aber ein schöner Beweis der Großmut des Apostels, daß er sich dieser "Schwachen" — in Korinth hießen sie "die Christischen" - annimmt, denn diese Schwachen sind seine geschworenen Gegner. In der heidenchriftlichen Ge= meinde in Korinth drehte sich der Streit darum, ob man Bögenopferfleisch essen durfe, in der judenchriftlichen zu Rom dreht er sich um die Enthaltung von Fleisch überhaupt. Also selbst essäische Vorurteile sind im Kreise dieser judenchriftlichen Gemeinde zu finden. Paulus aber mahnt in schöner Weitherzigkeit: "Wenn um einer Speise willen bein Bruder betrübt wird, so wandelst du nicht mehr in der Liebe. Bringe nicht durch dein Essen ihn ins Verderben. Christus ist für ihn in den Tod gegangen! Gebet euer höchstes Gut nicht der Lästerung preis. Das Reich Gottes bestehet nicht in Essen und Trinken, sondern in Gerechtigkeit, Friede und Freude im Heiligen Geist. Im Beifte Chrifto dienen, heißt Gott wohlgefällig und ben Menschen wert sein. So wollen wir unsern Wandel unter dem Zeichen des Friedens führen und der gegenseitigen Erbauung." Da es sich bei diesem Streite um Enthal= tungen handelt, die weit über die judischen Speiseverbote hinausgehen, so brauchen die Argernisse nicht gerade von ben Heidenchriften ausgegangen zu sein. Auch die Mehr= heit der Judenchriften wird auf Fleischgenuß nicht haben verzichten wollen. Paulus nennt auch die Fleischesser nicht Heiden und die Krautesser Juden, sondern beide sind in der judenchristlichen Gemeinde zu Hause und sich selbst rechnet Paulus unter die Starken, obwohl er ein Juden= chrift ist. Auch dieser Streit muß laut geführt worden sein, da er in Korinth, wo Paulus schreibt, bekannt ist und was er darüber gehört hat, bestimmt den Apostel zu der scharfen Rüge: "Was hast du einen zu richten. der

bein Bruder ist? und du, wie darfst du einen verachten, der dein Bruder ift? Werden wir doch alle vor Gottes Richterstuhl zu treten haben." ... "Behalte du den Glauben. den du hast, für dich unter dem Auge Gottes ... Wir Starken haben die Pflicht die Schwachheit derer zu tragen. denen die Kraft fehlt." Die assidue tumultuantes waren also seit den Tagen des Claudius nicht friedfertiger ge= worden. Die Schwachen richten den Bruder, weil er ifit, die Starken verachten den Schwachen, weil er nicht ift. Die Schwachen sigen mußig am Feiertag und nehmen Argernis an der Arbeit der Starken. Die Starken arbeiten nun erst recht und nehmen Argernis am Müßiggang der Schwachen, so hat das Richten kein Ende. Den alten Synagogenzank haben wir also auch in dieser judenchrist= lichen Gemeinde. Paulus aber sucht Frieden zu stiften, in= dem er die Streiter erinnert, daß niemand den Knecht eines andern Herrn zu schelten habe. Ihr gemeinsamer Herr ist Christus und so verdanken wir dem Streite zwischen gesetesstrengen und freien Judenchristen den schönen Hin= weis auf den Einen: "Leben wir, so leben wir dem Herrn, sterben wir, so sterben wir dem Herrn, darum wir leben oder sterben, sind wir des Herrn."

Nach dem allem sehen also sowohl der dogmatische, wie der apologetische, wie der praktische Teil des Römersbriefs judenchristliche Leser voraus. Die mehrsache ausdrückliche Bezeichnung des Paulus als Heidenapostel, der an die Römer schreibt, weil sie Heidenchristen sind, kann gegen den Gesamtinhalt nicht aufkommen; es sind Interpolationen, vielleicht als Gegengewicht gegen die vorzugsweise Berücksichtigung der Juden gemeint, vielleicht auch nur Verschönerungen eines vorwißigen Abschreibers.

Hat der Brief an eine Gemeinde, die Paulus nicht gestiftet hat und nicht persönlich kennt, nicht die vielen individuellen Beziehungen, die die andern Briefe so reizvoll machen, so richtet der Apostel doch auch an die Römer Ermahnungen, in denen wir die wohlbekannte Stimme des echten Paulus erfennen. "Die Liebe," sagt er (12, 9 f.), "sei ungefärbt. Hasset das Arge, hanget dem Guten an. In der brüderlichen Liebe seid untereinander herzlich. In der Ehrerbietung gehet einander voran. Seid nicht träge, wo es Fleiß gilt. Seid glühend im Geiste. Dienet dem Herrn. Seid fröhlich in Hoffnung; standhaft in Trübsal; haltet an im Gebet. Nehmet teil an den Bedürfnissen der Heiligen. Besleißigt euch der Gastfreundschaft. Segnet, die euch verfolgen; segnet und fluchet nicht. Freuet euch mit den Fröhlichen, weinet mit den Weinenden. Sabet einerlei Sinn untereinander. Trachtet nicht nach hohen Dingen, sondern unterzieht euch dem Niedrigen. Achtet euch nicht selbst für klug. Vergeltet niemandem Böses mit Bösem. Besleißigt euch des Guten vor allen Menschen. Ist es möglich, so viel an euch ist, habt mit allen Menschen Frieden, Rächet euch nicht felbst, Geliebte, sondern gebet Raum dem Born, denn es steht geschrieben, mein ist die Rache, ich will vergelten, spricht der Herr. Wenn deinen Feind hungert, so speise ihn, dürstet ihn, so tränke ihn. Wenn du das tust, so wirst du feurige Kohlen auf sein Haupt sammeln. Laß dich nicht das Böse überwinden, sondern überwinde das Bose mit dem Guten." So glänzen die Perlen der Reden Jesu hier in neuer Fassung. über dem allem aber liegt die Stimmung der letten Zeit. Die Römer sollen sich er= innern, daß die Liebe des Gesetzes Erfüllung ist, und das darum, "weil ihr die Zeit kennt, daß die Stunde für uns nun da ist, aufzuwachen vom Schlafe. Denn das Heil ist uns jett näher, denn da wir gläubig wurden. Die Nacht ist vorgerückt, der Tag aber nahe gekommen. So lasset uns ablegen die Werke der Finsternis." Eine ernste Mah= nung an das nahe Ende ist auch hier Pauli lettes Wort. "Der Herr ist nahe."

In den beiden Schlußkapiteln wird die Mitarbeit fremder Hände ziemlich allgemein zugegeben. Der Römerbrief Marcions hatte Kap. 15 und 16 überhaupt nicht; auch Origenes kannte Handschriften, die mit dem vier-

zehnten Kapitel schlossen. Daß auch in unseren Hand= schriften A und D die Doxologie schon am Ende von Kapitel 14 steht, läßt vermuten, daß die Kapitel 15 und 16 dem Briefe erst durch die Redaktoren des Kanons hinzugefügt wurden, was teilweise paulinische Herkunft nicht ausschließt. Aus diesem Nachtrag scheidet sich 16, 1—16 als Empfehlungsbrief für eine Diakonissin Phöbe aus Kenchreä ganz von selbst ab. Aus dem Verzeichnis der hier gegrüßten Bersonen ist aber ersichtlich, daß dieser Brief nach Ephesus ging, nicht nach Rom. Grüßen sollen die Empfänger Aquila und Priscilla, die nach 1. Kor. 16, 19 Vorstände der Gemeinde in Ephesus sind, mahrend sie nach act. 18, 2 aus Rom ausgewiesen waren und dort gar nicht sein durften. Auch als Paulus 2. Tim. 4, 19 von Rom aus nach Ephesus schreibt, befinden sich Aquila und Priscilla noch in Ephesus. Des weiteren soll ein Epainetos als Erstling Asiens gegrüßt werden; einen Erstling Asiens aber haben wir gleichfalls eher in Ephesus als in Rom zu suchen. Ferner hat der Apostel in der Gemeinde, in die Phöbe kommt, eine ganze Reihe von Bekannten, eine Maria, die sich viel um ihn ge-müht, einen Andronikus und Junias, die mit ihm ge-fangen gesessen und die bei den Aposteln bekannt sind, einen Mitarbeiter Urbanus und andere Freunde. Die Mutter des Rufus nennt er auch seine Mutter, auch eine Schwester des Nereus grüßt er als ihm befreundet. Un= möglich können wir einen solchen Kranz von intimen Bekannten des Apostels in Rom suchen, wo Baulus niemals gewesen ist, sondern wir finden uns zu der Annahme ge= drängt, daß dieser Brief in eine Gemeinde ging, wo Baulus lange sich aufgehalten hatte, der Pflege bedurfte und gefangen gesessen war. Das alles trifft für Ephesus zu, wo Aguila und Priscilla und Epainetos ohnehin zu suchen sind, nicht aber für Rom. Aus dem Stück, das bei Marcion fehlte, Kap. 15 und 16, gehörte also 16, 1—16 ohnehin nicht zum Römerbrief, indem es sich als Brief nach Ephesus dar=

stellt. Außer dem Briefchen für Phöbe sind dann un= zweiselhaft echt die Gruße der Korinther und des Schreibers Tertius (16, 21-24), die Paulus bestellt. Was dann aber noch von 15 und 16 übrig bleibt, ist von zweifelhaftem Paulinismus. Es sind gute Nachrichten und vielleicht ift zum Teil echtes Briefmaterial verwendet, aber die ganze Redaktion und Ginkleidung scheint von dem Bearbeiter des Rolosser=Epheserbriefs herzurühren. Auf ihn deutet die Lieblingsvorstellung dieses Autors (16, 25), das Evan= aelium sei ein lang verborgenes, nun aber offenbar gewordenes Geheimnis Gottes. Wenig wahrscheinlich erscheint, daß Paulus 15, 23 geschrieben haben soll, er habe in diesen Gegenden von Korinth und Achaja feine Arbeit mehr, da er doch nur erst eine einzige Gemeinde gestiftet hat. Der Leser, der Paulus genauer fennt, hört hier eine fremde Stimme. Der Mann, ber Kap. 15 zu reden anfängt, spricht keineswegs den ruhigen, unbefangenen Ton des Paulus, vielmehr entschuldigt er sich, daß er es wage, so dreift an die Römer zu schreiben: "Ich bin, meine Brüder, überzeugt, daß ihr schon von selbst mit auter Gesinnung erfüllt, mit aller Einsicht ausgerüstet, imstande seid, selbst euch zurecht zu weisen. Doch habe ich euch fühner geschrieben, Brüder, zum Teil, um euch überdies zu erinnern." Eine solche Entschuldigung des Apostels, daß er zur Feder gegriffen, ist nicht paulinisch. Bielmehr hören wir hier einen späteren Chriften reden, der por der ersten driftlichen Gemeinde Roms eine solche Ehr= furcht hegt, daß er meint, die Ermahnungen des Apostels entschuldigen zu mussen. Wie er aber von den Ahnen seiner Gemeinde eine mythische Vorstellung hat, so läßt er auch den Apostel auf dem Kothurn auftreten. "Ich vermesse mich nicht etwas zu sagen, was nicht Christus durch mich gewirkt zur Bewirkung des Gehorsams der Heiden, durch Wort und Tat, durch Kraft der Zeichen und Wunder, durch Kraft des Heiligen Geistes, so daß ich von Jerusalem an und ringsum bis Illyrien das Evan=

gelium Christi ausgerichtet habe." Redete der Verfasser porhin unapostolisch, so redet er hier hyperapostolisch. Das ist doch sonst nicht die Art des Paulus, ein solches Bfauenrad zu schlagen und seine Verdienste in dieser Art auszustellen und aufzuzählen. Auf 2. Kor. 12 darf man sich dafür nicht berufen, denn dort verteidigt Baulus in leidenschaftlichem Streite sein Apostolat. Hier hätte er zu solchem Rühmen keine Aufforderung. Die Worte sind eine Beschreibung, die ein Späterer von dem großen Beiden= apostel gibt, nicht eine Selbstbeschreibung Pauli 1). Be= legentlich blickt auch schon durch, daß der Verfasser weiß. daß es mit der Reise des Baulus nach Jerusalem ein übles Ende genommen hat, denn er läßt seinen Paulus schreiben: "Ich bitte euch nun, Brüder, daß ihr im Gebete zu Gott für mich ringet, daß ich errettet werde von den Ungläubigen in Judaa, und daß meine Hilfleiftung für Jerusalem den Heiligen wohlgefällig sei, auf daß ich mit Freuden zu euch komme mit Gottes Willen und ich mich mit euch erquicke." Der, der so schrieb, wußte bereits, daß die Kollekte nicht allen Heiligen wohlgefällig war und daß die Reise mit der Gefangenschaft Pauli abschloß. Darum läßt er den Apostel um die Fürbitte der Korinther bei dem gefährlichen Gange bitten, mährend Vaulus 2. Kor. 9. 13 gar nicht zweifelt. die Jerusalemiten würden Gott preisen, wenn er mit seiner Rollette erscheine 2).

1) "Ein Sammler von paulinischen Briefen mochte in dieser frommen Form sein Urteil über die Briefe abgeben; selbst dem Marcion wären diese Stellen ohne Bedenken zuzutrauen" — (Jülicher, Einleitung 93). Aber gerade Marcions Kömerbrief hatte diese Kavitel nicht.

<sup>2)</sup> Das Berhältnis scheint also dieses zu sein: Mit Kapitel 14 schloß der paulinische Brief und es folgte die Liste der von Korinth ausgerichteten Grüße 16, 21—24 und die Doxologie Bers 27, die aber in ihrer jezigen Gestalt überarbeitet ist, und zwar von dem Berfasser des Epheserbriefes, dessen Lieblingsvorstellung von der "Enthüllung eines Geheimnisses, das in ewigen Zeiten verschwiegen war", sich hier einschleicht. Ein echtes Stück ist der Empsehlungs-

Abgefaßt wurde das Schreiben an die Römer in Korinth zu Anfang des Jahres 59, kurz vor Pauli Reise nach Jerusalem, die die überbringung der Kollekte zum Zweck hatte. Die nähere Situation setzt Röm. 15, 19 ff. auseinander. Die Stelle gehört zu dem unechten Anhang, aber auch dieser kann auf Grund richtiger Erinnerungen versaßt worden sein. Ihre Meinung ist aber, daß Paulus,

brief für Phöbe, der sich aber nach Ephesus, nicht nach Rom richtete. Dagegen die Mittelglieder, vermittelst deren der Phöbebrief ein= geschweißt ift zwischen Kapitel 14 und die Doxologie, sind größten= teils von der Redaktion hinzugefügt, um eine Verbindung her= zustellen. Bei Einleitung des Kapitel 15 kann noch paulinischer Briefstoff verwendet sein, der ganze Tenor aber ist unpaulinisch, der Ausdruck wird unsicher und unpräzis. Marcion wird also den echten Römerbrief gehabt haben. Dieser wurde aber erweitert, um die Reliquie der Phobe nicht verloren gehen zu lassen, die doch zu unbedeutend war, um sie als eigenen Brief zu geben. Schon Apokalypse 2, 24 findet sich eine Anspielung auf Römer 11, 33, indem der Apokalyptiker den Bileamiten vorwirft, sie hätten die Tiefen des Satans erkannt, nicht aber die Tiefen der Weisheit Gottes, wie es Römer 11, 33 und die Tiefen der Gottheit, wie es 1. Kor. 2, 10 heißt. Auch Hebraer 11 ist ein Zeugnis für den Römerbrief, denn die Rechtfertigung aus dem Glauben ist Thema von Hebräer 11, dieses Thema stammt aber aus dem Römerbriefe. Ebenso nimmt Jakobus 2, 21 auf Römer 4, 1 Bezug, wenn der Berfasser in direktem Gegensatz gegen das sola fide des Römer= briefes ausruft: "Ift nicht Abraham unser Bater aus Werken gerechtfertigt worden, als er seinen Sohn Isaak auf den Altar brachte? Du siehest, daß der Glaube zu seinen Werken geholfen hat, und daß aus den Werken der Glaube vollkommen geworden ist, und also die Schrift erfüllet ist, welche spricht, Abraham glaubte Gott, und er ward Freund Gottes genannt." Offenbar handelt es sich hier um eine Polemik gegen den Römerbrief, dessen Spuren sich also bereits bei neutestamentlichen Schriftstellern nachweisen lassen. Unter den apostolischen Bätern zitiert der Bolykarpbrief Römer 14, 12: "Jeder von uns wird Gott Rechenschaft geben" mit dem Zusat, "wie die Apostel gepredigt haben". Direkte Zitate finden sich mehrfach bei Irenäus. Origenes hatte eine ganze Reihe von Handschriften des Römerbriefes zur Verfügung. Hätte der Brief also äußere Zeugnisse nötig, so wären diese so fräftig als iraend möalich.

als er zu Korinth den Römerbrief schrieb, sich anschickte, den Schwerpunkt seiner Tätigkeit nach dem Westen zu verlegen. Am östlichen Horizont lag für den Schreiber der Tempel von Jerusalem, am westlichen das römische Ghetto; er aber beschließt, erft nach Jerusalem zu reisen und seine Kollekte zu überreichen und dadurch Frieden herzustellen mit den Judenchristen, dann aber nach dem Westen sich zu wenden, fern von dem alten Kampfplate und doch neuer Kämpfe gewärtig. Unter diesen Umständen begreift sich recht wohl, wie der Apostel dazu kam. aans abgesehen von dem Bedürfnis der Römer, in seinem eigenen Interesse, der römischen Gemeinde eine Darlegung seines Evangeliums zu geben. Für eine Wirksamkeit in Italien und Spanien war es ihm durchaus wünschenswert. mit der Zentralgemeinde der abendländischen Gemeinschaften in freundlichem Verhältnis zu stehen. Wollte Paulus auf dem neuen Arbeitsfeld nicht denselben Schwieriakeiten begegnen, wie die Judenchriften sie ihm auf dem alten bereitet hatten, sollten ihm die römischen Christen nicht gerade fo Berftorer seiner abendländischen Gemeinden werden, wie die Terusalemiten seiner galatischen und korinthischen. so mußte er sich mit der römischen Gemeinde in ein autes Einvernehmen setzen, mit der ein Verkehr gar nicht zu vermeiden war. "Der alte Streit," sagt Holtzmann, "der den christlichen Orient aufgewühlt hatte, sollte, wo möglich, dem Abendlande ferngehalten werden." So ist der Brief ein Dlzweig, der Frieden anbot, wobei der Schreiber sich tröften mochte, daß sein Frieden sich wieder zu ihm wenden werde, falls die Römer ihn zurückwiesen. "Die Römer," saat Jülicher, "haben bisher höchstens durch andere etwas über ihn erfahren, vielleicht ein schiefes Bild von ihm bekommen; jett sollen sie hören, was und wie er predigt, und nach ihrem Gewissen entscheiden, ob das, was er ihnen vorträgt, das Evangelium ist oder nicht und ob auch sie ihn als ihren Meister annehmen wollen." Ganz hat der Brief diesen Zweck auch nicht verfehlt, da eine

Reihe von römischen Gemeindegliedern dem Apostel entgegenzog, als er im Frühling 62 als Gesangener in Rom eingebracht wurde. Der Brief hatte also auch in Rom seingebracht wurde. Der Brief hatte also auch in Rom seine Gemeinde gefunden. Mit jedem Jahrhunderte aber wuchs die Bedeutung dieses merkwürdigen Aktenstücks. Geschichtlich betrachtet ist der Römerbrief die größte literarische Tat der damaligen religiösen Bewegung. Wir wollen die Moralbetrachtungen gleichzeitiger Stoiker nicht unterschäßen, daß aber die ernste Gottessurcht des Apostels mit ihrer Bußfertigkeitund den Schrecken des Gewissens tiesere Wirkungen geübt, sestere und heiligere Entschlüsse gezeitigt hat als die theoretische Ableitung unserer Pflichten aus einem rhetorischen Tugendbegriffe, wie ihn Cicero, Seneca und Epiktet ausstellten, hat der Erfolg gezeigt. Der Römerbrief war ein Pflug, der tieser pflügte als sie alle.



## VIII

## Der Brief an die Christen zu Kolosså und an den Kolosser Philemon



die Lage in Judäa war zu Ende der fünfziger Jahre derart, daß man den Entschluß Pauli, nach Jerusalem zu reisen, füglich dem Zuge Jesu nach Jerusalem vergleichen kann, denn auch er steckte den Kopf in einen Löwenrachen,

als er sich in das Hauptquartier der Fanatiker wagte. Dem wilden Treiben der Zelotenpartei in Jerusalem gegen= über erscheint das Reich der Wiedertäufer in Münster wie ein gahmer Gottesstaat. Noch immer herrschte im heiligen Lande die Partei der Terroristen. Mit der natürlichen Wildheit der Juden und Idumäer verband sich der religiöse Fana= tismus, der das messianische Reich als Tag der Rache an den Heiden heraufziehen sah. Mordanschläge selbst im Tempel, Leichen auf den Straßen Jerusalems, Zeichen und Wunder waren etwas Alltägliches. So war Paulus nur einer von den vielen Mighandelten, die die Herrschaft der Reloten zu kosten hatten. Diese anarchischen Zustände hatten in Balastina mit dem Tode des Herodes Agrippa begonnen, denn die Bevölkerung war nicht gemeint, die Wiederherstellung des heidnischen Regiments geduldiger hinzunehmen als ihre makkabäischen Vorfahren. Führer in diesem Streite waren die Sohne und Enkel des Galiläers Judas, der sich bei der Schatzung des Quirinius gegen die Römer erhoben hatte. Bis zu welchem Grade die apotalnptische Aufregung im Volke angewachsen war, das zeigt die Tatsache, daß fast jedes Jahr eine neue

prophetische Bewegung brachte. Ist einmal ein ganzes Volk im Taumel, so fehlt es nicht an Schwärmern, die sich alles zutrauen und sich als Gottes Beauftragte und Werkzeuge fühlen. Die montanistische Bewegung mit ihren apokalyptischen Erwartungen, die Furcht der Bevölkerung por dem Weltuntergang im Jahre 1000, die Kreuzpredigt, die Fahne der Jungfrau von Orleans, der Anabaptismus in England und Deutschland bieten ähnliche Bilder und nun erst der Drient, in dem jede tiefere Erregung reli= aiose Formen annimmt! Propheten traten auf, die alle Wunder Mosis und Josuas im Kampfe gegen die Heiden in Aussicht stellten. Josephus nennt diese Männer Betrüger, aber die Zuversicht, mit der sie zum Jordan sprachen: "Fließe rückwärts!" und den Mauern Jerusalems geboten: "Stürzet ein!" hat etwas Ergreifendes und zeigt, bei welcher Siedehitze die messtanische Begeisterung an= gekommen war. Gleich der erste Brokurator, Cuspius Fadus 1) (44 nach Chr.), hatte mit einem solchen Propheten, der im Falle des Sieges zu einem Messias sich auswachsen konnte, abzurechnen. "Noch während Fadus Landpfleger von Judäa war," erzählt Josephus, "betörte ein Betrüger namens Theudas eine ungeheuere Menschenmenge, so daß sie bis an den Jordan ihm mit aller Habe nachfolgte. Er gab sich nämlich für einen Propheten aus und verhieß, er werde durch sein Wort den Fluß teilen und ihnen einen gemächlichen Durchgang bahnen. Durch solche Vorspiege= lungen sammelte er sich viele Anhänger. Indessen brachte diesen ihr sinnloses Treiben wenig Gewinn, indem Fadus eine Abteilung Reiter gegen sie sandte, die unversehens über sie hersiel, eine aroke Menae tötete und viele ae= fangen nahm. Theudas selbst nahmen sie ebenfalls ge= fangen, schnitten ihm den Kopf ab und schickten diesen nach Jerusalem." Die Christen aber behielten, wie die Apostel= geschichte zeigt, diesen Pseudochrist Theudas noch lang im

<sup>1)</sup> Bgl. Schürer, Geschichte des jüd. Bolks, 1, 564 ff.

Gedächtnis. Jakobus und Simon, beide Söhne des Gali= läers Judas, der bei der Schakung des Quirinius eine ähnliche Rolle gespielt hatte, machten dem Nachfolger des Fadus, Tiberius Alexander, einem Neffen Philos, zu schaffen und der abtrünnige Jude ließ die tapfern Batrioten ans Kreuz schlagen. Schlimmer noch wurde die Lage unter Ventidius Cumanus (48-52). Ein Zusammenstoß folgte von da an dem andern, indem sich die Juden bald von der samarischen Besakung verhöhnt meinten, bald über Entweihung des Tempels oder ihrer heiligen Rollen klagten. Der snrische Protonsul Quadratus erschien in Person in Samarien und ringsum hingen jest die Aufrührer am Kreuze oder endeten unter dem Beile. Den Köhepunkt erreichte die Verwirrung unter Antonius Felix (52-60), welcher sich des Hohenpriesters Jonathan durch die Sicarier, Dolchmänner, entledigte, die fortan, wie auch Paulus ersfuhr, im Festgedränge ihre Opfer suchten. "Ein solches Auftreten der Meuchelmörder," sagt Josephus, "machte die gange Stadt zum Schauplate ber gottlosesten Verbrechen. Nun famen die Betrüger und Gautler und beredeten die Menge, ihnen in die Wüste zu folgen, wo sie unter Gottes Beiftand offenbare Zeichen und Wunder wirken wollten. Viele glaubten ihnen und mußten ihren Unverstand bitter büßen, indem Felix sie zurückholen und hinrichten ließ. Um diese Zeit tam auch einer aus Agypten, der sich für einen Bropheten ausgab und das gemeine Volk aufforderte, mit ihm auf den Olberg zu steigen, der in einer Entfernung von fünf Stadien der Stadt gegenüberliegt; hier wolle er ihnen zeigen, wie auf sein Wort die Mauern von Jerusalem zusammenfturzten, durch die er ihnen dann den Eingang bahnen werde. Als Felix hiervon Nachricht betam, ließ er die Soldaten unter die Waffen treten, machte mit einer zahlreichen Schar von Reitern und Fußtruppen einen Ausfall aus Jerusalem und griff den Agypter mit seinen Anhängern an. Biele hundert von den letteren fielen, zweihundert wurden gefangen, der Agypter selbst 33\*

entkam aus der Schlacht und wurde unsichtbar." Noch lang wurde nach ihm gefahndet und an Pfingsten 59 wird auch der gefangene Baulus gefragt: "Du bist also nicht der Agypter, der vor diesen Tagen einen Aufruhr gemacht und die viertausend Mörder in die Wüste hinausgeführt hat?" Bon der fanatischen Aufregung des von Bropheten geleiteten Bolks geben Josephus und die Apostelgeschichte uns Schilderungen, die sich ergänzen und bestätigen. Nicht sehr lang nachdem Paulus in Casarea die wundersame Begegnung mit dem Propheten Agabus und den vier weissagenden Töchtern des Philippus (Apg. 21, 8) gehabt hatte, trat ein Bauer mit Namen Josua bei dem Laub= hüttenfeste in Jerusalem auf und entsetzte die versammelte Menge durch den stets wiederholten prophetischen Ruf: "Stimme von Morgen, Stimme von Abend, Stimme von den vier Winden, Stimme über Jerusalem und den Tem= pel, Stimme über den Bräutigam und die Braut, Stimme über das ganze Bolk. Wehe, wehe über Jerusalem!" Das war die beklommene Stimmung, die über dem heiligen Lande lag. In jedem Wind ein Rufen von den kommen= den Wehen des großen Gerichtstags. Dem Inhalte nach meinte dieser Josua doch nur, was Jesus auch ries: "Jerusalem, Jerusalem, dein Haus soll dir wüste gelassen werden!" Die Erinnerungen des Josephus, der damals als Priester am Tempel in Jerusalem lebte, an diese Jahre sind die düstersten: "Als Festus nach Judäa tam, fand er das Land in stetem Schrecken vor den Meuchelmördern, die allenthalben die Flecken und Dörfer anzündeten und plünderten. Bereits waren die sogenannten Sicarier, d. h. eben diese Meuchelmorder, zu einer furcht= baren Menge herangewachsen. Sie führten ganz kurze Dolche, die sich der Größe nach nicht von den persischen Akinaken unterschieden, aber krumm waren, wie die römischen sicae, von denen die mordsüchtigen Räuber ihren Beinamen erhielten. Bei den Festen mengten sie sich unter die Bolks= menge, die von allen Seiten zum Gottesdienst in die

Stadt strömte, und machten ohne weiteres so viele nieder. als sie wollten. Oft brachen sie auch bewaffnet in die Wohnstätten ihrer Opfer, plünderten alles und steckten sie dann in Brand." Felix' Nachfolger Festus mußte einen regelrechten Krieg gegen diese Banditen führen, die sich doch zugleich als Propheten gaben und der Menge den Anbruch der messianischen Zeit versprachen, falls sie ihnen in die Wüste folgen wolle. "Sagen sie euch, er ist in der Buste, so gehet nicht hinaus." So ist die Atmosphäre voll elektrischer Spannung und auch in den Judenvierteln der großen Seidenstädte sprühten die Funten auf. Erst nachdem der große Judenkrieg die Entladung herbeigeführt und die schlagenden Wetter Jerusalem in einen Ruinenhaufen verwandelt hatten, trat Ruhe ein. Was an der Bewegung irdisch und vergänglich war, nahm der große Brand hinweg. Das Feuer verzehrte, wie Baulus vorhergesagt, Holz, Heu und Stoppeln, die ewigen Gedanken aber schufen sich statt der Theofratie ein neues, bescheideneres Gewand.

Durch diese Wirrnisse begleiten unsere Quellen den Apostel Paulus nach Jerusalem. Aber die äußern poli= tischen Nöte waren nicht seine schlimmsten Sorgen. Schwerer als die ersten Jahrzehnte des Missionslebens des Paulus ist der Ausgang gedrückt von den Streitigkeiten innerhalb der driftlichen Gemeinschaft selbst. Un Stelle der jüdischen und heidnischen Angreifer treten als Gegner immer mehr die Judenchriften. Wer diesen Streit um die Geltung des jüdischen Gesetzes in der Gemeinde des Messias unerbaulich findet, der mag bedenken, daß diese Streitfrage durch eine tausendiährige Vergangenheit vorgelegt war, nicht durch die Streitlust unverträglicher Subjekte. Alte Kulturen pflegen nicht hinzugehn wie das Abendrot, sondern müssen stückweise gebrochen werden. Dabei hat dieser Streit doch auch seine erbaulichen Momente. Paulus bekämpft seine Gegner, indem er für sie sammelt, und selbst in der Treue der Jerusalemiten gegen ihren väterlichen Brauch liegt ein moralisches Moment, das wir nicht verachten wollen.

Unter den Versuchen, den Frieden herzustellen, die Paulus machte, war der gewaateste, der aufs neue den tapfern Mann zeigt, die persönliche überbringung der unter tausend Unannehmlichkeiten zusammengebrachten Kollekte. Dieselbe sollte ihm ein Mittel sein, die Gemüter in Jerusalem zu beschwichtigen, und seine Reise war trot der entgegen= gesetzten Darstellung der Apostelgeschichte so wenig eine Festreise zum Zweck des Tempelbesuchs, daß Paulus im Gegenteil 1. Kor. 16. 4 ausdrücklich schreibt, er werde nur dann nach Jerusalem reisen, wenn der Ertrag der Kollette auch diese Mühe verlohne. Wäre, wie die Apostelgeschichte die Sache darstellt, Paulus als frommer Vilger nach Jerusalem infolge eines Gelübdes gewandert, so hätte er seine Wallsfahrt nicht abhängig gemacht von dem Ertrage der heiden= driftlichen Sammlungen. Mit großem Gifer spornt er noch unmittelbar vorher im Winter 58 auf 59 die Korinther an, sich anzustrengen, und bekennt, daß er die armen Mace= donier fast allzusehr in Anspruch genommen habe. sagt er 2. Kor. 9, 12 geradezu, es handle sich dabei durch= aus nicht bloß um die Beseitigung des Notstands in Jerusalem, sondern darum, die Jerusalemiten zu überzeugen, daß die Heidenchristen dasselbe Evangelium "in Unterord= nung" bekennen in aller Einfalt und daß sie, ohne Unterscheidung zwischen Judenchriften und Heidenchriften, ihre Brüderlichkeit zu erweisen stets bereit seien. Dafür, ver= spricht er sich, werden auch die Heidenchristen der Gegen= stand des Dankgebets und der Fürbitte der Jerusalemiten werden, ja sie werden sich nach Brüdern sehnen, die so brüderlich an ihnen gehandelt haben, und eben das wird über den nächsten Zweck des Liebeswerks hinaus der über= schuß der Kollette sein, eine wahrhaft dankenswerte, unaus= sprechliche Gnade. Das Geldgeschenk sollte also die Jeru= salemiten bestimmen, die Gemeinschaften der Heidenchriften anzuerkennen, ohne sich an ihrer Freiheit vom Gesetze zu stoßen, wie ja der jüdische Brauch auch den Heidenchriften tein Grund gewesen war den Jerusalemiten ihre Silfe zu entziehn. Daß die prinzipiellen Gegner ihm das so aus= legten, als ob er für dieses Geld seine Anerkennung als Apostel habe erkaufen wollen, ist bei der bestehenden Span= nung und dem Charafter der judaistischen Frommiakeit nicht sehr zu verwundern. Während Baulus also im Often mit den Jerusalemiten sich absinden will, läßt er nach dem Westen bereits einen Brief nach Rom vorausgehen. sehen wir bei dem dritten Aufenthalt in Korinth den Apostel auf einem Höhepunkte seines Lebens angelangt. Nach Osten aufbrechend, um mit dem Osten abzuschließen. nach Westen winkend und grüßend, um dort bald ein neues Arbeitsgebiet in Angriff zu nehmen, tritt er die Reise an. Aber bereits in Kenchreä zielen die Dolche der fanatischen Juden nach dem Abtrünnigen, der in Achaja ihnen so großen Abbruch getan hat. Die Schläge, die ihr Spng= avgenvorsteher Sosthenes unter den Augen des Prokonsuls erhalten hatte, waren dem Baulus noch nicht vergessen. Lebend sollte er Korinth nicht verlassen. Aber der Nachrichtendienst der Brüder war aut organisiert. Der Anschlag des Ghetto wurde dem Bedrohten verraten. Da beugte er aus und ging zunächst nach Macedonien. Nach dem Osterfest zieht er weiter nach Troas, wo er eine treue Ge= meinde weiß, der er abendliche Versammlungen hält, und bricht von dort auf, um das Pfingstfest 59 in Jerusalem zu feiern.

Es war eine ansehnliche christliche Karawane, bei der alle an der Kollekte beteiligten Hauptgemeinden vertreten waren, an deren Spize Paulus nach Jerusalem zog. Sopater von Beröa, Aristarch und Secundus von Thessa lonich, Tychikus und Trophimus von Ephesus, Gajus aus Korinth und Timotheus aus Galatien werden namentlich erwähnt; auch Lukas ist nach dem Itinerarium, das er versaßte, gleichsalls einer der Begleiter. Die überbringung des Geldes an sich hätte ein solches Gesolge nicht ersordert, aber Paulus wollte eine offizielle Verbrüderung seiner Gemeinden mit den Judenchristen herbeisühren und dazu

war eine möglichst vollständige Vertretung derselben in Jerusalem wünschenswert. Des Lukas Bericht über diese Reise (cap. 21) ist von solcher Anschaulichkeit, daß dieses Mal selbst der Verfasser der Apostelgeschichte es unterließ, nach seiner Gewohnheit denselben durch einen zweiten erbaulichen Aufauß zu verwässern. Wo die Erzählung in Palästina anlangt, schlägt uns sofort die heiße Luft des beginnenden Aufstandes entgegen. Schon in Tyrus treten dem Paulus driftliche Propheten gegenüber, die ihn "durch den Geist" vor der Reise nach Jerusalem warnen und in Cäsarea Stratonsturm, im Hause des Diakonen Philippus, weissagen sogar die Haustöchter. "Philippus hatte vier Töchter, Jungfrauen, welche weissagten. Als wir aber mehrere Tage dablieben, kam ein Prophet mit Namen Agabus aus Judäa herab. Und als er zu uns gekommen war, nahm er den Gürtel des Paulus und band sich die Füße und Hände und sprach: Das sagt der heilige Geist: Den Mann, dem dieser Gürtel gehört, werden die Juden binden zu Jerusalem und in der Heiden Hände über= antworten.' Als wir aber dieses hörten, baten wir und die aus jenem Orte waren, daß er nicht hinauf gen Jerusalem zöge. Und Paulus antwortete: Was machet ihr, daß ihr weinet, und brechet mir mein Berg? Denn ich bin bereit, nicht allein mich binden zu lassen, sondern auch zu sterben in Jerusalem um des Namens des Herrn Jesus willen. Da er sich aber nicht überreden ließ. schwiegen wir und sprachen: Des Herrn Wille geschehe. Aber nach diesen Tagen legten wir die Festbinde an und zogen hinauf nach Jerusalem. Es kamen aber mit uns auch etliche Jünger von Cäsarea und führten uns zu einem mit Namen Mnaso aus Enpern. der ein alter Jünger war, bei dem wir herbergen sollten." Es war also ein Hellenist, bei dem man für den Beidenapostel Quartier machte, und nicht in dem überfüllten Jerusalem, sondern auf dem Wege dahin, außerhalb der Stadt, wählte die Gesandtschaft ihr Quartier. Zu dem Friedensbilde,

das die Apostelgeschichte dem hochgebietenden Theophilus entwirft, paste es wenig, der wahren Beweggründe der letzten Reise des Apostels zu gedenken. Selbst den aus dem zweiten Korintherbrief ihr sicher bekannten Grund, die überbrinaung der Kollekte, hat sie bei Seite geschoben und eben durch dieses Schweigen unterstützt sie den Verdacht, daß das Resultat der Kollektenreise ein unerfreuliches war und daß es gleichfalls ein Stück des Lebens Pauli ist, was in die Sage von Simon dem Magier überging, wo Petrus und Johannes das Geld des Simon zurückweisen, das dieser für die Gabe des Geistes als Gegen= leistung anbietet. Da die judaistische Simonsage zu autem Teil eine Satire auf Paulus war, ist es wohl nicht der Magier des Josephus, sondern Baulus mit seiner Kollekte. der von den Aposteln die Antwort erhält: "Daß du verdammt seist mit deinem Gelde, daß du meinest, Gottes Gabe werde durch Geld erlangt. Du wirst weder Teil noch Anfall haben an dieser Sache, denn dein Herz ist nicht gerade vor Gott." Der Apostelgeschichtsschreiber geht über die ganze Kollektensache mit beredtem Schweigen hinweg, daß seine Quelle aber über die Rollette Nachrichten enthielt, zeigt 24, 17, wo Paulus sich darauf beruft, daß er nach Jerusalem gekommen sei, um sein Bolk zu unter= stüken. Auch die feindselige Stimmung der Urgemeinde lucht der Apostelgeschichtsschreiber vergeblich zu verschleiern, es blickt doch unwillfürlich der tiefe Gegensatz hindurch, der sich zwischen den Jerusalemiten und Paulus aufgetan hatte. Nicht von einer Bedrohung des Paulus durch das jüdische Volk läßt die Apostelgeschichte den Apostel Jakobus bei dem ersten Besuche des Paulus reden, sondern Jakobus weist hin auf die Scharen von Judenchriften, die alle Eiferer seien für das Gesetz. Es gibt jett in Jerusalem "Myriaden" von Christen, aber sie sind auch danach. Jakobus warnt den Apostel, diese fanatischen Haufen hätten mit Unwillen vernommen, daß Paulus die Bemeinden der Diaspora Abfall lehre von Mose. Um nun

diese Nachrede zu widerlegen, solle Paulus ein Rasiräer= gelübde über sich nehmen, um den Judenchristen zu beweisen, daß er selbst wandle als Beobachter des Gesethes: auch solle er für vier andere Judenchriften, die das gleiche Gelübde auf sich hätten, aber kein Geld, es zu verwirklichen, die Auslagen bestreiten. Paulus, erzählt die Apostelgeschichte, habe sich dazu verstanden und sofort ein Nasiräat improvisiert. Dag der Eiferer gegen die Wertheiliakeit von allem Werkdienst den äußerlichsten soll über sich genommen haben, wird niemand glauben, der aus dem Römerbriefe weiß, wie Paulus über solche Werke dachte. Chriften, die durch ein Nasiräergelübde Gottes Bnade suchten, wären dem Apostel arme Verirrte gewesen, die er nicht durch sein Beispiel in ihrem Irrtum bestärken durfte. Man hat zur Rechtfertigung dieses Märchens sich berufen auf den versatilen Charafter des Baulus, der eben am Sitze des Judentums den Juden wieder ein Jude geworden sei, wie er draußen den Griechen ein Brieche war. Uns scheint es ein schlechtes Geschäft, den Charafter des Apostels preiszugeben, um die Darstellung der Apostelgeschichte zu retten. Aber auch von der psychologischen Schwierigkeit abgesehen, strott die Erzählung von Unwahrscheinlichkeiten. Ein Nasiräergelübde von weniger als dreißig Tagen gibt es überhaupt nicht 1). Hatte einer seine Weihezeit ohne Anstoß zu Ende geführt, so hatte er ein Lamm als Sündopfer, ein zweites Schaf als Brandopfer und bei dem Hauptakt ein drittes als Dankopfer darzubringen mit einem Korb ungesäuerten Brotes, einem Ruchen aus Feinmehl, mit Dl geknetet, und etliche Fladen mit Öl bestrichen. Nachdem ihm das Haar im Vorheiligtum geschnitten war, opferte er seine Locken auf dem Altar. Die Priester aber erhielten vom Nasiräeropser auch solche Teile, die sonst den Opfernden zufielen. Erst nach diesen Darbringungen durfte der Be=

<sup>1)</sup> Dillmann, Bibellexikon von Schenkel, 4, 291.

weihte wieder Wein trinken und sich den gewohnten Ge= nuffen hingeben. Die Apostelgeschichte setzt die Dauer der Weihe auf nur sieben Tage an und läßt Baulus für vier andere Masiräer, für jeden besonders, die vorgeschriebenen Opfer bestreiten. Fünf Nasiräergelübde auszulösen, war eine ganze Herde von Schafen nötig, aber dazu hatten sich die Armen Macedoniens nicht besteuert, damit er, gleich dem König Agrippa, fünfzehn Schafe im Tempel opfere. Dazu, wenn man Nasiräerlocken opfern will, muß man ihnen auch Zeit lassen, zu wachsen. Paulus aber läßt sich schon nach sieben Tagen scheeren. Dazu, welch ein Vaulus, der an der Spike von fünfzehn blökenden Schafen in den Tempel einzieht und den Nasiräer spielt. um zu beweisen, was doch eine Lüge wäre, er wandle als ein getreuer Befolger des Gesetzes. Er, der täglich mit Unbeschnittenen zu Tische lag, der seine Jünger anwies: "Est, was man euch vorsett," der das Feiern der jüdischen Feste für einen Naturdienst erklärte, der für den Christen keinen Sinn habe, der das Gesetz für eine Anstalt zur Sündenbeförderung erklärt, der den Römern schreibt, das Besetz diene zum Tode, der den Galatern schreibt: "So ihr euch beschneiden laft, ist euch Christus nichts nüte. aus der Gnade seid ihr gefallen," der den Korinthern schreibt, Moses habe Israel getäuscht, als er ihm vor= spiegelte, die Glorie des Gesekes werde ewig dauern er konnte unmöglich behaupten, er lehre keinen Abfall vom Besethe. Wenn Baulus selbst bem Prieftertum so seinen Nacken beuate, mit welchem Rechte schrieb er dann den Galatern: "So stehet nun fest in der Freiheit, mit der uns Christus befreiet hat, und lasset euch nicht wiederum in das knechtische Joch fangen." Mit anderen Worten, die Meinung, daß der Verfasser des Römer- und Galaterbriefes Nasiräer geworden sei, und zwar nach der Dar= stellung der Apostelgeschichte (18, 18) bereits zum zweiten Male, ist nicht glaublicher als etwa die Mär, Luther sei in seinem Alter auf Erbsen nach Einsiedeln gewallfahrtet

oder Calvin habe der Mutter Gottes einen goldenen Rock Beides läge auf gleicher Linie. Aus der groben Unwahrscheinlichkeit dieses Berichts folgt nur, daß kein Reisebegleiter des Baulus ihn verfaßt haben kann und alle diese Nachrichten nicht aus dem Itinerarium des Lukas stammen, sondern von dem Verfasser der Apostelsgeschichte, der, den Judaisten zu Ehren, Paulum ins Judentum zurückbekehrt hat. Sätte ein Reisebegleiter des Paulus wirklich solche Märchen berichtet, so würde er nur das Vertrauen auf seine Glaubwürdigkeit tief erschüttern. "Wenn," sagt Jülicher ), "einer von den Intimften des Baulus ohne das leiseste Bedenken uns erzählte (act. 21, 20 ff.), wie Paulus um des lieben Friedens willen in Jerusalem durch einen raffiniert ausgedachten Akt der Heuchelei die Auden überzeugen will, er wandle nach wie vor in strenger Beobachtung des Gesetzes, dann sind die Ansprüche auf Fortpflanzung der wirklichen Geschichte in der Urkirche auf den Nullpunkt gesunken." Dann wäre ein intimer Freund des Paulus "ein Fabulant". Daß aber der Verfasser der Apostelgeschichte für nötig findet, der bosen Stimmung der Judenchriften überhaupt zu gedenken, daß er eingesteht, es seien weitgehende Beschwichtigungsversuche nötig gewesen, um Paulus gegen den Born der Judenchriften zu schützen, ist ein Beweis, er wußte aus seinen Quellen, daß die Jerusalemiten sich damals gehässig gegen Paulus betrugen, sonst hätte er dieses Zugs, der so wenig zu seinem Friedens= bilde paßte, sicher keine Erwähnung getan. Es wird wohl an dem sein, daß die Judaisten Paulus zuschrien: "Daß du verflucht seist mit deinem Gelde!" — die Auswärtigen am eifrigsten, die von dem Gelde nichts bekommen sollten. Nach der genauen Bekanntschaft, die "die Juden aus Ephesus" mit den Begleitern des Paulus verraten, haben manche Gelehrte angenommen, diese Gegner, die den

<sup>1)</sup> Jülicher, Neue Linien der Kritik der evangelischen überslieferung. S. 60.

Apostel der Volkswut preisgaben, seien Judenchristen aus Ephesus gewesen, aber auch Juden aus Ephesus können Paulus und seine Freunde gekannt haben nach dessen langen Kämpsen mit der dortigen Synagoge. Über Gesahren unter falschen Brüdern klagte Paulus freilich schon damals, als er noch in Ephesus weilte (2. Kor. 11, 26). Auch im Kolosserbriefe sagt der Apostel, daß nur Markus und Jesus Justus ihm, als er in Cäsarea gesangen saß, ein Trost gewesen seien, während die andern aus der Beschneidung sich nichts um ihn kümmerten. Ein gutes Ende hat es also mit der Kollektensache schwerlich gesnommen.

Der Friedensschluß, wegen dessen Paulus gekommen war, kam nicht zustande. Was die Apostelgeschichte sonst von Bauli Erlebnissen in Balästina zu Pfingsten 59 berichtet, entspricht der Schilderung, die Josephus von den Zuständen vor dem Ausbruch des Aufstands gegen die Römer macht, da aber der Verfasser die Bücher des Josephus kannte, bleibt unsicher, was er der Wirquelle und was er Josephus entnimmt. Die Gegner aus Ephesus, die bei dem Feste anwesend sind, lügen der Menge vor, Vaulus habe den Griechen Trophimus über den Zwinger. den fein Unbeschnittener überschreiten sollte, in den Borhof der Israeliten mitgenommen. Paulus wurde darum von den wütenden Wallfahrern mißhandelt und nur das Ein= schreiten der römischen Besatzung der Burg Antonia rettete ihm das Leben. Mit Erlaubnis des Tribunen Claudius Ensias redete der Apostel zum Volke, aber ohne Erfolg. Bei der Darstellung dieser Vorgänge schiebt der Verfasser das Itinerarium wieder beiseite, was er immer tut, wenn er Reden und Kompositionen eigener Mache unterbringen will: so soll Paulus der Berurteilung im Synedrium da= durch entaangen sein, daß er als Grund der Klage gegen ihn seinen Glauben an die Auferstehung der Toten bezeichnete und dadurch Sadducäer und Pharifäer hinter= einander hette. Aber diese Geschichte ist nur eine Nachbildung dessen, was Josephus (vita 29) von sich erzählt, er habe in Tarichäa Städter und Landvolk gegeneinander ausgespielt und so sich selbst salviert. Dem in allen Wassern gewaschenen Josephus steht ein solcher Trick auch sehr viel besser zu Gesicht als dem Apostel Christi. Das Benehmen des Hohenpriesters Ananias, der Paulus auf den Mund schlagen läßt, und die Verschwörung der Dolch= männer, den Gefangenen auf dem Wege von der Burg zum Synedrium zu erstechen, sind mit den Farben des Josephus geschildert, doch ist es wohl möglich, daß auch Baulus ähnliches erlebte. Außer Zweifel steht jedenfalls, daß der römische Befehlshaber Paulus den aufgewiegelten Jerusalemiten entzog, indem er ihn nach Casarea brachte.

In Casarea Stratonsturm wurde der Gefangene in dem Palaste des Herodes untergebracht. Die Kriegs= geschichte des Josephus, der ungefähr um die gleiche Zeit einigen gefangenen Priestern in Casarea Gesellschaft leistete, hat dieses alte Bollwerk mit den Bildern der Herodeszeit erfüllt. "Biel Schatten gleiten durch den öden Raum" und man hört die Seufzer der von Herodes gemordeten schönen Mariamne. Die von dem Stiefbruder verleumdeten Söhne des Inrannen, der seine eigenen Kinder ebenso schlachtete. wie in der Sage die bethlehemitischen Kindlein, vollendeten hier ihr Geschick. Durch diese Gemächer irrte in schlaflosen Nächten der alte Tyrann, nach der noch immer geliebten Mariamne rufend, die er in wahnwitiger Eifersucht ge= mordet hatte. Um diese Mauern hatten sich die Juden= haufen gelagert, die den Protonsul mit Bitten bestürmten, als Caligula den Tempel mit einer Kaiserstatue entweihen wollte oder als der Profurator durch seine Adler die heilige Stadt wirklich entweihte. Und noch immer spielten in dem Hafenplatz, um den Seiden und Juden stritten, sich ähnliche Szenen ab. Hier lebte Paulus in milder Haft, die ihm den Verkehr mit seinen Schülern und mannigfaltige Frei= heiten gestattete. Die Reden, die der Apostelgeschichtssichreiber den Apostel vor dem Prokurator Felix und vor dem Könige Agrippa halten läßt, sind Selbstbiographien des Gesangenen, die zeigen, wie in der paulinischen Schule das Leben ihres Apostels erzählt wurde. An eine schriftzliche Quelle ist nicht zu denken, da der Reserent in jeder dieser Biographien die Erzählung wieder etwas anders gestaltet. Daß Paulus in Cäsarea zwei Jahre sestgehalten wurde, erklärt die Apostelgeschichte damit, daß der geldzierige Felix erwartet habe, die Freunde sollten Paulus loskausen.

In dieser Lage verblieb der Apostel, bis Felix selbst abberufen wurde 1).

In diese zweisährige Gefangenschaft des Paulus fallen zwei paulinische Briefe, der ursprüngliche Kolosserbrief und der bedeutend weniger überarbeitete Philemonbrief. Eine ungefähre Vorstellung von der Lage des "Gefangenen Jesu Christi" gewinnen wir immerhin auch aus diesem dürftigen Material. Von den zahlreichen Begleitern bei der überbringung der großen Kollette (Apg. 20, 4f.) befinden sich nach der Katastrophe, laut Kolosser 4, 7 ff., bei dem aefangenen Baulus noch immer Tychikus, Aristarch und Lukas. Man schließt daraus mit Recht, daß der Kolosser= brief im palästinensischen Casarea geschrieben ist und diese drei Genossen die Trümmer der mit der überbringung der Kollekte betrauten Gesandtschaft darstellen. Außer ihnen hat der in Jerusalem ansässige Johannes Markus, der frühere Reisegefährte des Apostels, sich bei Paulus eingefunden, dazu Jesus Justus, Epaphroditus aus Kolossä und Demas. Daß die Stimmung des Epheser=Rolosser= und namentlich des Philemonbriefes in die freie Haft zu Casarea paßt, wo wohlgesinnte driftliche Freunde den Apostel umgaben, dagegen die gedrückte, ergebene Stim-

<sup>1)</sup> Zur Chronologie vgl. Schürer, Geschichte des jüdischen Bolks, 1, 578 f. Spätestens im Jahre 61 wurde Felix seines Amtes entset, was mit der Ankunft des Paulus in Rom im Frühjahr 62 stimmen würde.

mung des zweiten Timotheus= und des Philipperbriefes in die römische Gefangenschaft, wo judaistische Gehässigkeit dem Schreiber seine Lage lieblos verbitterte, ist nicht blok zwischen den Zeilen zu lesen. Die Grüße am Ende des Schreibens an die Kolosser beweisen, daß der Epheser= Kolosserbrief mit dem Philemonbriefe, der die gleichen Personen bei Paulus voraussetzt, gleichzeitig versaßt wurde 1).

<sup>1)</sup> In allen drei Briefen erscheint Paulus als Gefangener. Rolosser 4, 10 sagt Paulus: "Es grüßt euch Aristarch, mein Wiitgefangener." Auch Philemon 1 und 9 bezeichnet Baulus sich als solchen und nennt Onesimus seinen lieben Sohn, den er gezeugt in Banden, und desgleichen ift er Epheser 3, 1; 4, 1; 6, 20 ein Gefangener Jesu Christi. Dazu haben die drei Briefe die gleichen Besteller. Der Epheserbrief wird, nach dem Schluß, überbracht durch Tychikus, der Kolosserbrief durch Tychikus und Onesimus, und der Philemonbrief ist ein Empfehlungsbrief für eben diesen Onesimus. Dazu ift Onesimus nach Rolosser 4. 9 aus Rolossä. So bleibt nur die Annahme, entweder die Gruße sind voneinander abgeschrieben, oder alle drei Briefe gehören zusammen, da hier wie dort dieselben Versonen als Besteller fungieren. Sind die Briefe aus einer Gefangenschaft geschrieben, so ist als Ort der Abfassung nach überwiegenden Gründen Cäsarea anzusehen. Paulus hofft nächstens loszukommen und will dann nach Kolossä, ja er nimmt bereits die Gastfreundschaft des Philemon für sich in Anspruch, indem er (Philemon 22) bittet: "Zugleich auch bereite mir Herberge, denn ich hoffe, daß ich durch euer Gebet euch werde ge= schenkt werden." Von Rom aus bestellt man keine Herberge in bem fernen Phrygien, dagegen von Cafarea, wo die Schiffe direkt hinüberfuhren nach der pamphylischen Rüste hat ein solcher Auftrag einen Sinn. Bum zweiten konnte in Rom Paulus, nach bem Philipper- und zweiten Timotheusbriefe, feineswegs erwarten, den Kolossern bald wieder geschenkt zu werden. Im Philipperbrief er= wartet er, daß sein Blut demnächst werde ausgegossen werden als Spende über dem Opfer des Glaubens der Gemeinde, und in dem furzen Timotheusbriefe (2. Tim. 4, 17 f.), der in Rom geschrieben ist, erklärt Paulus, er sei mit Not dem Rachen des Löwen ent= ronnen. Das sind keine Berhältnisse, aus denen heraus sich der fröhliche und hoffnungsvolle Philemonbrief erklärte. Auch wollte Paulus von Rom nach Spanien, nicht zurück nach Aleinasien. Von Cäsarea aus lagen dagegen die kleinasiatischen Gemeinden auf seinem Wege. Endlich erklärt sich die Anwesenheit zahlreicher

Der in Casarea geschriebene Brief des Baulus lieat uns im neutestamentlichen Kolosserbrief in starker überarbeitung por und eine zweite weitläufigere Ausgabe, von demselben Redaktor herrührend, hat unter dem Namen eines Briefes an die Epheser Aufnahme im Kanon gefunden. Es sind erbauliche, zumeist christologische Zusätze, mit denen der Aberarbeiter den ursprünglichen Kolosserbrief in beiden Ausgaben erweitert hat. Die Christologie des überarbeiters ist aber keineswegs die des Avostels Baulus. Auch für Baulus war der Messias ein himmlisches Wesen, das von Anbeginn bei Gott in der oberen Welt ist, aber für ihn trägt Christus die Züge des Danielschen Menschensohnes. den er vom Himmel erwartet. Der Christus des Epheser= Kolosserbriefes, wie ihn der überarbeiter zeichnet, ist der Logos der alexandrinischen Religionsphilosophie. Spekulationen wie Kolosser 1, 15-20, in denen Christus als Weltschöpfer, Mittelpunkt und Ziel alles irdischen und geistigen Seins, als Wiederhersteller nicht nur der Menschen= welt, sondern auch der Engelwelt erscheint, sind gnostisch, nicht paulinisch. Während für Baulus Christus der zweite Adam, der Erneuerer der Menschheit ist, ist er hier ein fosmisches Prinzip, in dem die Welt und alle Dinge ge-

schaffen wurden. Paulus gründet seine Christologie auf den himmlischen Menschen der Rabbinen. Der überarbeiter des vaulinischen Briefes geht aus von der Aonenlehre Philos. Von diesem Christus wird ausgesagt, was von dem zweiten Adam des Apostels nicht gesagt werden kann, sondern nur vom Logos: "In ihm ist alles erschaffen worden, das im Himmel und das auf Erden, das Sicht= bare und das Unsichtbare, seien es Throne oder Herr= schaften oder Mächte oder Gewalten, das alles ist durch ihn und zu ihm geschaffen. Und er ist vor allem und alles besteht in ihm. Und er ist das Haupt des Leibes, der Gemeinde, der der Anfang ist, der Erstgeborene von den Toten, auf daß er in allen Dingen der erste sei. Denn es gefiel Gott wohl, daß in ihm das ganze Pleroma wohne und er alles durch ihn mit sich versöhne, indem er durch das Blut seines Kreuzes Frieden mache durch ihn, es sei auf Erden oder im Himmel." Das ist das schöpferische Wort Philos, in dem die ganze Welt ruht, und nicht der himmlische Adam, nach dessen Bild wir umgeschaffen werden zu neuen Menschen. Der überarbeiter erstreckt die Wirkung des Todes Christi nicht lediglich auf die Menschen, sondern auch auf die überirdischen Mächte. Die Wirkung des Er= lösungstodes besteht bei Paulus darin, daß unser Fleisch mit seinen Lüsten im Rreuzestod Christi mit gefreuzigt wurde. Da aber die überirdischen Mächte und Herrscher keinen Fleischesleib haben, bezieht die Kreuziaung des zweiten Adam sich bei Paulus auch nicht auf sie. Wenn 1, 24f. Paulus sagen läßt, er mache durch seine Leiden das voll, was dem stellvertretenden Leiden Christi an ae= nugtuender Wirkung noch abgehe, so ist auch das ein Paulus sehr fern liegender Gedanke. Der Opfertod des Messias ist für Paulus das eigentliche Mysterium des Heilsratschlusses; daß er die Wirkung desselben noch seiner= seits zu ergänzen habe, ist ein Gedanke, der sich weder mit der Heilslehre des Apostels, noch mit seiner Bescheiden= heit verträgt. Eine solche Betrachtung konnte ein Späterer

anstellen, der sich bewußt war, sein Heil der Vermittlung des Apostels zu verdanken, Paulus war sie völlig fremd. Wenn der Epheserbrief vollends von "heiligen" Aposteln (3, 5) redet, so genügt das zum Beweis, daß hier noch eine andere Hand als die des Baulus die Feder führte, denn Betrus, dem er ins Angesicht widerstand, und die Brüder des Herrn, deren Missionsreisen er kritisiert, waren für Paulus keine "heiligen" Apostel. Heilige sind die Apostel erst in der Anschauung einer späteren Zeit. Schwierig ist es unter diesen Umständen nicht, durch einfache doamatische Kritik die späteren Zusätze zu dem echten Baulus= briefe auszuscheiden. Nur dadurch wird die Herstellung der echten Grundlage eine verwickelte Aufgabe, daß dieselbe bald im Epheser=, bald im Kolosserbriefe klarer zutage tritt1). Auf die Theologie des überarbeiters werden wir in dem Kavitel von der driftlichen Gnosis einzugehen haben, hier haben wir es nur mit der echten Grundlage des Kolosserbriefes zu tun, wie sie nach Beseitigung aller anostisch klingenden Sätze und der sogenannten Haustafel übrig bleibt. Als echte Grundlage der neutestamentlichen Briefe an die Kolosser und Epheser setzen wir also einen furzen Brief des Paulus nach der phrnaischen Stadt Kolossä im prokonsularischen Asien voraus. Vermöge der gemein= samen Bastoration durch den Kolosser Epaphroditus, war die dortige Gemeinde mit der in Laodicea und Hierapolis eng verbunden, die alle dreie im selben Tale des Lykus, im Stromgebiete des Mäander, lagen, Rolossä am oberen Laufe auf beiden Seiten des Flusses, Laodicea und Hierapolis talabwärts. Dort residierte im folgenden Jahr= hundert der vielgenannte Bischof Bapias von Hierapolis, mährend Laodiceas Gemeinde in der Avokalnvse (3. 14) nicht eben freundlich erwähnt wird. Wenn auch Baulus

<sup>1)</sup> Mit großer Sorgfalt unterzieht sich dieser Aufgabe: Holhsmann, Kritit des Epheser= und Kolosserbriefs, 1872, dessen Aussführungen wir im ganzen folgen.

persönlich die kolossische Gemeinde nicht kannte, so war er doch mit dem Gründer Epaphras befreundet, und das jest die Gemeinde leitende Chepaar, Philemon und Appia, hatte Baulus selbst bekehrt. Daß er (Kolosser 4. 16) an= ordnet, seine Briefe an die Kolosser sollten nach Laodicea und die nach Laodicea sollten an die Kolosser weiter ae= geben werden, gibt ein Bild von dem eifrigen Berkehr. den er zwischen seinen Gemeinden selbst zu pragnisieren

pflegte.

Ahnliche Verwickelungen, wie Paulus sie in Galatien erlebt hatte, waren Anlaß für die Gemeinde in Kolossä geworden, ihren Apostel Epaphras nach Jerusalem zu schicken und Paulus bezeugt, daß er tapfer für ihre Freiheit vom Gesetze gestritten habe (4, 13). Da Epaphroditus auf dieser Reise bei dem Gefangenen in Casarea porsprach. hatte Paulus Gelegenheit, mit den Kolossern in Beziehung zu treten. Dabei lag es ihm nahe; der neugegründeten Gemeinde gegenüber seine Stellung jum Besetze flar ju legen, zumal er und sie in diesem Kampfe Bundesgenossen waren. So entstand der ursprüngliche Kolosserbrief, der zugleich als Zirkularschreiben an die Gemeinde in Laodicea weitergegeben werden sollte. Der Brief wollte ein Beweis der Teilnahme für die neugewonnenen Brüder sein, die Paulus persönlich nicht kennt, die aber den gleichen Kampf gegen die pharisäische Partei zu führen haben, den auch er führt. Daß er dem Gründer der Gemeinde einen solchen Gruß an diese mitgab, mußte die Christen in Kolossä freuen und Epaphras selbst wird den berühmten Gefangenen um ein solches Zeichen der Teilnahme gebeten haben. Zum Thema seines Briefes nahm Baulus die Lehre von unserer Wiedergeburt im Tode Christi, durch die wir aus dem Bereiche des fleischlichen Gesetzes in das des Geistes versetzt wurden. Die so Wiedergeborenen tragen eine Beschneidung, die nicht mit Känden gemacht ist, an ihren Herzen. Darum soll sie niemand bedrängen mit Satzungen wegen Speise und Trank, noch wegen

Feiertagen, Sabbaten und Neumonden. Den Sakungen dieser Welt sind sie abgestorben und ihr Leben ist ver= borgen in Gott. Dafür sollen sie als Glieder Christi anziehen Erbarmen, Güte, Demut, Sanftmut und Langmut. Der gelassene Ton dieses Schreibens versetzt uns in die ruhigen Zeiten zu Cäsarea, nicht in die römische Gefangenschaft, wo Baulus den schrecklichsten Tod vor Augen hat. Wie nabe ihm auch im Schloßhofe von Casarea die Fragen der jüdischen Lebensordnung gerückt waren, die ihm in die Feder fließen, zeigt uns die Selbstbiographie des Josephus (vita 3), der ungefähr um dieselbe Zeit gefangenen Prieftern in Cafarea Gesellschaft leistete, Die nur von Feigen und Nuffen sich nährten, um nicht die unreine Gefängniskost der Heiden berühren zu mussen. So lag es dem Apostel sehr nahe (Kol. 2, 21 f.) über die zu schelten, die die Menschen mit ihren ewigen Mahnungen belästigten: "Fasse nicht an, koste nicht, berühre nicht!" Diese Dinge sind von Gott selbst zum Gebrauch und Verbrauch bestimmt. Die Enthaltung davon sieht aus wie Demut und ist doch nur Wichtigtuerei. Ausgelöscht hat Bott diese Gebote, indem er die Handschrift des alten Gesetzes an das Kreuz nagelte. Hätte Paulus, wie die Apostelgeschichte fabelt, wirklich noch eben ein Nasiräer= gelübde in Jerusalem absolviert, so würde ihm eine solche Polemit gegen das Gesetz seltsam zu Gesicht stehen. Sein Spott über das "rühre nicht an, koste nicht", zeigt klar seinen damaligen Standpunkt. Daß das Gewissen sich jett auf heiligere Ordnungen beziehe als auf die rituellen des Judentums, konnte niemand stärker empfinden als der, der einst ein Fanatiker dieser Satzungen gewesen war und er sah in diesem Tausch den großen Fortschritt, den die Menschheit in Christus gemacht hat. Statt zu sorgen, daß der Fleischtopf nicht den Milchtopf berühre, sorge lieber, daß sich die Menschen nicht feindselig anfassen. Statt am Sabbat kein Geldstück in die Sand zu nehmen und niemals eines, auf dem heidnische Embleme stehen, hüte der Jude sich lieber, Geld durch Lug und Trug zu erwerben und zu schlimmen Zwecken auszugeben, das allein wird ihn verunreinigen. Wie in der Bolemik gegen die änastliche Gesetzlichkeit, so kommt auch in den christo= logischen Auseinandersetzungen, die von den Zwischenreden des anostisterenden überarbeiters am häufigsten unterbrochen werden, doch unzweifelhaft der echte Baulus auch zu Wort. So in der Mahnung Kol. 3, 2: "Trachtet nach dem, was droben ist, nicht nach dem, was auf Erden ist. Ihr seid ja gestorben, und euer Leben ist mit Christus in Gott verborgen. Wenn Christus, der euer Leben ist, offenbar werden wird, dann werdet auch ihr mit ihm offenbar werden in Herrlichkeit." Für eine echte Grundlage des Kolosserbriefs spricht auch die vollkommene Klarheit in betreff der Personalverhältnisse, während sonst die pseu= donnmen Briefe in den leeren Raum komponiert sind. In den Verhandlungen mit diesen Personen hört man recht deutlich den wohlbekannten Ton des Apostels, wenn er schreibt: "Ich lasse euch wissen, welch einen Kampf ich um euch habe und um die zu Laodicea und um alle, die mein leibliches Antlitz nicht gesehen haben . . . Denn obwohl ich dem Fleische nach abwesend bin, so bin ich doch im Geiste bei euch, indem ich mich freue und eure Ordnung und die Festigkeit eueres Glaubens an Christus sehe." Klingen schon diese Worte nicht wie die Komposition eines nur angeblichen Paulus, so noch weniger die Schlußworte, in denen nicht nur die Persönlichkeiten, die den Apostel in Casarea umgaben, treu charafterisiert sind, sondern auch eine Reihe von einwandfreien Nachrichten gegeben werden, die zu erfinden niemand ein Interesse hatte. Der ganze Kreis der Treuen tritt uns hier ent= gegen: "Wie es um mich steht, wird euch alles Tychitus fundtun, der geliebte Bruder und getreue Diener, und Mitknecht in dem Herrn, welchen ich eben dazu zu euch gesendet habe, daß er ersahre, wie es euch ergeht, und daß er euere Herzen tröste, samt Onesimus, dem getreuen

und geliebten Bruder, der euer Landsmann ist: alles. was mich betrifft, werden sie euch kundtun. Es grüßet euch Aristarchus, mein Mitgefangener, und Markus, der Vetter des Barnabas, über welchen ihr Aufträge erhalten habt; wenn er zu euch kommt, nehmet ihn auf, und Jesus, der Justus genannt wird. Aus der Beschneidung sind diese allein Mitarbeiter am Reiche Gottes, die mir ein Trost geworden sind. Es grüßt euch Epaphras, der Knecht Jesu Christi, der euer Landsmann ist, und allezeit für euch in den Gebeten ringet, auf daß ihr vollkommen und überzeugt in jeglichem Willen Gottes bestehet. Denn ich gebe ihm das Zeugnis, daß er viel Mühsal um euch und um die zu Laodicea und zu Hierapolis hat. Es grüßt euch Lukas, der geliebte Arzt, und Demas. Grüßet die Brüder zu Laodicea, und den Nymphas, und die Gemeinde in seinem Hause. Und wenn der Brief bei euch gelesen ist, so machet, daß er auch in der Gemeinde zu Laodicea gelesen werde, und daß auch ihr den von Laodicea leset. Und saget dem Archippus: Achte auf das Amt, das du in dem Herrn empfangen hast, daß du dasselbe ausrichtest." Wer hätte ein Interesse gehabt, eine solche Menge von Versonalien zusammenzusuchen? Um einer dristologischen Abhandlung den Charakter eines Briefes zu geben, hätten zwei, drei Notizen dieser Art genügt wie im Hebräerbrief. Hier wird den Freunden über alle noch anwesenden Versonen des seitherigen Kreises berichtet. für die sie sich interessieren mußten, und gegen keine einzige Notiz ist ein begründeter Einwand aufzubringen. Das Wesentliche dieses ursprünglichen Kolosserbriefes war also die Mahnung an die neu gesammelte Gemeinde, sich dem jüdischen Gesetze nicht zu unterwerfen und sich in Sachen pon Speise. Trant und Beschneidung nicht richten zu lassen, dagegen um so mehr im Glauben und in der Liebe zu bestehen. Von seiner Lage gibt Paulus den Kolossern furze Nachricht und empfiehlt ihnen Tychikus und den Sklapen Onesimus, die den Brief nach Phrygien bringen

sollten. Damit gewinnen wir einen Brief, der nicht gerade dogmatisch reichhaltig, aber kernhaft und vor allem gut paulinisch ist. Daß er vor der Aufnahme in den Kanon überarbeitet wurde, und zwar zuerst turz als Kolosserbrief und dann umständlicher als Epheserbrief, hat wohl darin seinen Grund, daß er zum Gebrauch im Gottesdienste zu unbedeutend war und wohl auch darin, daß der über= arbeiter gern die Gelegenheit ergriff, seine Engellehre, Logoslehre und Erlösungslehre, wie sie sich zu seiner Zeit unter dem Ginfluß der gnostischen Bewegung ausgebildet hatte, vorzutragen. Dazu fügte er oder eine dritte Hand noch einen dristlichen Dekalog als Gesetz des christlichen Hausstandes, weil dafür ein praktisches Bedürfnis vorlag. Auffallende Berührungen mit den unechten Sätzen in Römer 15 und 16 lassen vermuten, daß beiderlei Restau= rationen von dem überarbeiter des Römerbriefes herrühren. Im Zeitalter der Gnosis erschien Pauli Lehre vom himmlischen Menschen nicht mehr ausreichend. Die gnostische Spekulation wies Christo, dem Sohne, eine noch höhere Stellung an und so sah sich der Bearbeiter veranlaßt, kürzer im Kolosserbriefe, ausführlicher im Epheserbriefe diese Lücken des paulinischen Schreibens zu ergänzen. Scheidet man diese Spekulationen, so weit sie gnostisieren, aus, so reiht sich der Rest der Situation des Paulus im Jahre 60 ungesucht ein. In betreff seiner eigenen Lage verwies Paulus die Leser in dem ursprünglichen Briefe auf Tychikus, der sie aus eigener Anschauung kennt und den Paulus mit dem entlaufenen Sklaven Onesimus nach Kolossä sendet.

Durch diese Beziehung auf Onesimus ist unser Brief Pauli an Philemon eng verknüpft mit dem Kolosserbriefe. Wäre Kolosser 4 unecht, dann wäre auch der Philemonbrief unecht, denn seine Personalverhältnisse sind ganz die des Kolosserbriefes und beide interpretieren sich gegenseitig. Bei Paulus befinden sich im Philemon= brief dieselben Bersonen wie im Rolosserbrief. Es grußen:

Evaphras der Mitgefangene, Markus, Aristarch, Demas und Lukas, nur der Justus Jesus des Kolosserbriefes fehlt. Die Grüße des Kolosserbriefes und des Philemonbriefes setzen also gleiche Abfassungsverhältnisse voraus, und dieses Ineinandergreifen der Personalnotizen ist offenbar eine Instanz für die Echtheit des Philemonbriefes. Das älteste Zeugnis für den Philemonbrief ist allerdings erst die Aufnahme desselben in das aus zehn Briefen bestehende Apostolikon des Marcion an der neunten Stelle, und zwar nach Tertullian in der gleichen Form und Gestalt, wie er später im firchlich rezipierten Kanon stand. Trotz dieser späten Bezeugung gilt der Brief heute für eine echte Reliquie des Apostels, denn der Inhalt ist durchaus un= verfänglich. Paulus sendet den entlaufenen Sklaven One= simus seinem Herrn Philemon aurück, er bittet Philemon, dem Sklaven seine Schuld zu verzeihen und fündigt dabei seinen demnächstigen Besuch in Rolossä an. Ginen tieferen symbolischen Sinn hat in dieser einfachen Erzählung erst Baur enideckt. Er findet hier die Idee der klementinischen Rekognitionen, daß das Christentum das in der Welt sich Entfremdete sich in Christo näher bringe und sich wahrhaft erkennen lehre. "Bielleicht," schreibt Paulus an Philemon, "ift der ungläubige Sklave nur darum auf kurze Zeit von dir getrennt worden, damit du den Bekehrten auf ewig zurücknehmest." So schilderte der Verfasser das Christen= tum als eine bleibende Vereinigung derer, die zuvor durch verschiedene Schicksale voneinander getrennt, sich nicht verstanden, aber durch höhere Fügung im gleichen Glauben ausammengeführt werden. Insofern findet Baur hier den Bedanken der klementinischen Rekognitionen, nur kurzer ausgedrückt und weniger romanhaft ausgesponnen. Allein derjenige Gedanke, den Baur in den Bordergrund stellt: daß die höhere Vereinigung der Menschen in Christo hier poetisch dargestellt werde, tritt im Grunde in dem Briefe sehr zurud. Tausende haben diesen Brief gelesen, ohne auf den Bedanken zu kommen, seine Tendeng sei, die Be=

kehrung zum Evangelium als ein sich Wiederfinden in einer neuen geistigen Heimat darzustellen. Die zu er= wartenden Rekognitionen des Philemon und Onesimus sind ganz anderer Art. Der entlaufene Sklave fürchtet offenbar, er könne bei diesen Rekognitionen mit der Beitsche Bekanntschaft machen oder der Walkmühle überantwortet werden. Nur darauf wird hingearbeitet, daß Philemon den Onesimus nicht streng bestrafe, verkaufe oder in das Bistrinum schicke. Bon einem seligen Wiederfinden in der gemeinsamen Heimat des Christentums ist wenia die Rede und hätten wir in dem Brief eine Dichtung zu sehen,

so müßte ihre Idee anders bestimmt werden.

Vielleicht wollte der Verfasser an einem Einzelfalle die Frage erläutern, ob Christen verpflichtet seien, ihre dristlichen Stlaven frei zu lassen, eine Frage, die damals eine sehr brennende war. Schon im Jahr 58 regten sich in Korinth diese Tendenzen. Wie die korinthischen Frauen sich emanzipierten, so fingen auch die Sklaven an, an ihren Ketten zu rütteln. Man fragte, ob nicht ein drift= licher Herr seine christlichen Anechte freigeben musse, ob die Brüder nicht verpflichtet seien, wenigstens die chrift= lichen Sklaven loszukaufen, die auf dem Sklavenmarkte feilstanden. Paulus antwortete 1. Kor. 7. 21: "Bist du als Anecht berufen, so laß dich es nicht kümmern, sondern, wenn du auch frei werden kannst, benütze es vielmehr als Anecht berufen zu sein, um desto höhere Ehre bei Christus davon zu tragen. Denn wer als Knecht berufen ist im Herrn, der ist ein Freigelassener Christi; gleicherweise, wer als Freier berufen ist, ist ein Anecht Christi. Worin ein jeglicher berufen ist, darin soll er bleiben." Daß auch im nachapostolischen Zeitalter diese Frage, ob das Sklaven= halten sich mit der chriftlichen Brüderlichkeit vertrage, vielfach erörtert wurde, zeigt gerade der Epheser=Rolosser= brief, mit dem der Philemonbrief ohnehin irgendwie zu= sammenhängt. Der Epheserbrief sett in dieser Beziehung 6, 5f. voraus, daß die Sklaverei durch das Christentum

nicht aufgehoben, aber modifiziert sei. Die Knechte sollen ihren Herren gehorsam sein mit Furcht und Rittern, in Einfalt ihres Herzens und ihren Dienst als Christo ge= leistet betrachten. Anderseits sollen die Herren vom Droben lassen, weil sie wissen, daß sie beide einen Herrn im Himmel haben, der die Berson nicht ansieht. Wie sehr den überarbeiter des Kolosserbriefes diese Frage interessterte, beweist der Umstand, daß er in seiner Kaustafel das Berhältnis der Sklaven und Herren (Eph. 6,5 ff., Rol. 3, 22 ff.) verhältnismäßig ausführlich bespricht und namentlich den Hinweis auf den himmlischen Lohn hinzufügt, den die Sklaven erhalten werden, auch wenn die irdischen Herren sie nicht nach Gebühr behandeln. Der platonische Gedanke einer höheren Welt wird auch hier zu einer religiösen Vertröstung verwendet. Wenn nun der Anstoß, daß das Christentum die Sklaverei in der Praxis aufrecht erhalte, während es doch theoretisch eine allgemeine Brüderlichkeit lehre, in der Gemeinde vielfach besprochen wurde, könnte immerhin der Brief dazu bestimmt gewesen sein, im Namen des Apostels diese Frage an einem praktischen Falle zu entscheiden. Hier ift ein driftlicher Sklave, der sich frei gemacht hat. Paulus erkennt aber diese Freiheit nicht an, sondern er sagt: Onesimus hat gegen den Willen seines rechtmäßigen Herrn gehandelt und muß darum in sein Dienstverhältnis aurückfehren. Also lehrt einmal das Exempel, kein drist= licher Stlave hat das Recht, seinem Herrn zu entlaufen, und kein driftlicher Herr ist um seines Christentums willen verpflichtet, seine Sklaven frei zu geben. Paulus schärft aber auch dem Herrn ein, er dürfe nicht arausam mit Onesimus verfahren. Onesimus hat alles sich zuschulden kommen lassen, was ein Sklave verüben kann. Er hat sich an dem Eigentum seines Herrn vergriffen, er hat demselben Schaden zugefügt und ist schließlich gar noch entlaufen. Dennoch sagt Paulus dem Philemon, er solle ihn, da er sich gebessert habe und reuevoll nahe, auf= nehmen als einen Bruder, im Gedanken daran, daß auch er ein Sklave sei, daß er mit Leib und Leben verpflichtet sei Christo. Drittens aber kommt hier auch zum Austrag die Frage, ob der übertritt des Sklaven zum Christentum den driftlichen Herrn zu etwas verpflichte? Onesimus ist vom Heidentum zur Religion seines Herrn übergetreten. Was folgt daraus? Nicht daß Philemon ihn frei lassen muß, sondern nur, daß er ihn als Bruder in Christo anzuerkennen hat, während Onesimus dem Fleische nach sein Leibeigner bleibt. Weiterhin, daß er ihn so behandeln soll wie einen, der in Christo die gleiche ewige Hoffnung mit ihm hat und daß wenn der Apostel, das heißt die Sache des Evangeliums, dieses Sklaven bedarf, der Herr gut tut, denselben zur Verfügung zu stellen. Falls das Schreiben als Tendenzschrift aufgefaßt werden mußte, dann wäre seine Tendenz in diesen eminent praktischen Fragen zu suchen und nicht in der sentimentalen Idee der Re= tognitionen. So gefaßt wäre seine Erfindung verständlich, da es auf eine brennende Frage eine apostolische Antwort gibt. Die Frage hieß: Darf ein Sklave, wenn er durch das Blut Christi befreit worden ist, auch seinen irdischen Herrn abschütteln, ihm entlaufen? Die Antwort lautet: Im Gegenteil, wenn er davongelaufen ist und bekehrt sich, so muß er um Christi willen wieder zu seinem Herrn zurückehren und sich unterwerfen, um dem Gesetze Genüge zu tun. Unterstellt man, daß der Verfasser des Epheser= briefs unsern Philemonbrief gefertigt habe, so hätten wir hier lediglich die in der Haustafel ausgesprochenen Grund= sätze über das Verhältnis von Herr und Knecht an einem einzelnen Falle erläutert. Diese Auffassung wäre möglich, aber sie ist zur Erklärung des Brieses nicht absolut nötig. Bunächst ist doch die Geschichte, die hier erzählt wird, von einem Roman sehr weit entfernt, obgleich Baur ihr das vorwarf. Daß Baulus unter den Gefangenen der Herodes= burg einen eingefangenen Stlaven findet, dessen Serrn er kennt, ist zwar merkwürdig aber nicht unmöglich. Bielleicht wendete der in Not geratene Onesimus sich an Paulus,

dessen Anwesenheit er erfuhr, indem er auf das Erbarmen rechnete, das die Glaubensgenossen seines Herrn sich unter= einander erweisen. Die Bekehrung war dann bereits ein Mittel wieder in Frieden heimkehren zu können. Das Argument also, daß die Geschichte zu romanhaft sei, um glaublich zu erscheinen, schlägt nicht durch. Aber auch die Tendeng, die Sklavenfrage an einem Beispiel gur Ent= scheidung zu bringen, drängt sich nicht so in den Vorder= arund, daß man sagen könnte, der Brief ift nur als Exempel verfakt worden. Die ersten sieben Berse, also ein Drittel des Briefes, beziehen sich gar nicht auf die Sklavenfrage, sondern auf persönliche Verhältnisse der Abressaten. Dieser Teil fiel mithin aus der Tendens heraus. Die Gründe, die für eine milde Behandlung des schuldigen Sklaven angeführt werden, sind dazu keine prinzipiellen. Der Apostel beruft sich weniger auf allge= meine Christenpflichten als auf sein persönliches Verhältnis zu Philemon, auf sein Alter, auf die Rücksicht, die man seinen Ketten schulde, auf die Tatsache, daß er den Onesimus im Gefängnisse bekehrt habe und ihn liebe als sein in Retten gezeugtes Kind. Gin Schriftsteller, der eine generelle Frage zur Entscheidung bringen wollte, hätte schwerlich die Entscheidung auf Motive gestellt. die nur in diesem besonderen Fall zutreffen, in allen andern nicht. Er hätte, wie der Epheserbrief, aus dem Begriff der Brüderlichkeit und der gemeinsamen Pflichten im Dienste Christi argumentiert, nicht aus lauter individuellen Gründen. Die Grüße am Schluß 22-25 fielen dann wieder aus dem Zusammenhang und fügten Fremd= artiges an. Der vorliegende Tatbestand geht also in dieser Rechnung nicht auf. Es bleibt ein unlöslicher Rückstand. Dazu tommt die merkwürdige übereinstimmung mit den Grüßen des Kolosserbriefes. Der Tychifus, der Kol. 4. 7 nach Kolossä gesendet wird, nimmt nach Bers 9 den Onesimus dorthin mit. Der Gemeindevorsteher Ar= chippus, der Kol. 4, 17 als Vorstand erwähnt wird, wird

Philemon 2 gegrüßt und die Personen, die Kol. 4 sich bei Paulus befinden, grüßen Bers 23 den Philemon. Die Grüße stimmen so ungesucht und erklären einander so zufällig, daß die Echtheit wahrscheinlicher ist, als raffi= nierte Berechnung. Was aber por allem in Betracht tommt, ist die Tatsache, daß der Brief die Sklavenfrage aar nicht löste. Was ware denn also die Meinung des Verfassers, sollen die Sklaven frei gegeben werden oder nicht? Unser Brief wünscht das erstere offenbar, er saat es aber nicht; er schickt auf der einen Seite den Onesimus in die Sklaverei zurud, auf der andern befürwortet er die Befreiung. Aber er sagt doch auch wieder nicht, Philemon solle Onesimus freilassen, sondern er sagt, auch wenn ich nichts vorschreibe, wirst du freiwillig mehr tun als ich besehle. Allein ist es wahrscheinlich, daß jemand, der eigens zu dem Zweck einen Brief erfindet, um an einem einzelnen Fall eine sehr schwierige Frage zum Austrag zu bringen, es bei einer so vieldeutigen Weisung hatte bewenden lassen? Für die Sklavenfrage selbst war man im Grund nach unserem Brief ebensoweit wie vorher. Die Sklaven murden gesagt haben, der Apostel gebietet den Herren: Gebt die Sklaven frei; die Herren würden nach dem gleichen Briefe gesagt haben: Man kann niemanden zwingen, seine Sklaven frei zu lassen, im Gegenteil, man muß die ausliefern, die schon entflohen sind, wie denn in dem amerikanischen Abolitionistenstreit beides aus dem Brief ist bewiesen worden. Wäre wirklich der Brief zur Schlichtung dieser Frage erfunden, dann würde der Verfasser auch eine klare und unzweideutige Entscheidung gegeben haben; da das nicht der Fall ift. wird die ganze Hypothese hinfällig.

Für uns ift der Philemonbrief ein liebenswürdiges Denkmal der Güte, mit der der Apostel Streitigkeiten seiner Kinder väterlich zu schlichten wußte, und insofern ergänzt der Brief das Bild, das die Korintherbriefe von Paulus geben, in denen er in ganz anderer Tonart zu ungeratenen

Söhnen redete. Stilistisch fällt am Philemonbriefe die arößere Leichtigkeit des griechischen Ausdrucks auf, die sich aber daher erklären mag, daß der Apostel seit Abfassung des Galaterbriefs sieben Jahre ausschließlich unter Briechen lebte. Wortspiele, wie des B. 11 und 20 mit Christ und Undrift, dem unnüten Bruder Nütlich sind gang paulinisch. wie sie gang jüdisch sind; wir erinnern an Galater 4. 25: 5, 12 oder Phil. 3, 2. 3, wo Paulus mit Hagar und Hahar, Beschneidung und Verschneidung ähnliche Wortspiele, nach Gewohnheit seines Volkes, macht. Jedenfalls hat die lebhafte, vorwärts drängende Art des Schreibens weit mehr Ahnlichkeit mit den Galater= und Korinther= briefen als mit der weitschweifigen, wortreichen, orgtorisch breiten Schreibweise des Epheserbriefs, obwohl zu Eingang sich einige Berührungspunkte mit diesem ergeben. Gerade diese Verse aber mussen als Interpolationen des gleichen überarbeiters gelten, der den echten Kolosserbrief doppelt bearbeitet hat und dessen Hand wir auch im Römerbriefe entdeckten. Wenn Vers 5 Paulus sagen läßt: "Ich höre deine Liebe und den Glauben, den du hast," so ist das auffällia, denn für den echten Paulus ist der Glaube nicht eine Summe von Glaubensansichten, die der Gläubige hat, sondern eine Kraft von oben, die ihn hat. In die Bistis. die Philemon hat gegen alle Menschen, spielt der Begriff der Treue herein, die man gegen Menschen erprobt, das aber ist nicht die paulinische Pistis. Unter den Wirkungen der Gnade fehlt bei dem überarbeiter des Kolosser= und Verfasser des Epheserbriefs nie die Gnosis. So soll auch der Glaube des Philemon sich V. 6 wirksam erweisen in Erkenntnis. Daß Paulus in dem kurzen Briefe sich vier= mal als Gefangenen bezeichnet, erinnert auch an die Art, wie der Aberarbeiter in den beiden größeren Briefen Paulus mit seinen Ketten klirren läßt. Da nun der Philemon= brief an einen Kolosser gerichtet ist, kann er auch mit dem Kolosserbriefe gefunden und durch den überarbeiter des Kolosserbriefs verbreitet worden sein. Auch an diesem

Funde hat dann der Herausgeber sich nach seiner Gewohn= heit einige Berschönerungen gestattet, um ihn für gottes= dienstliche Zwecke erbaulich zu gestalten. Im ganzen aber ist der Brief intakt, da zur Erledigung der in Rede stehen= den Angelegenheit nichts fehlt, und, die bezeichneten Worte abgerechnet, auch keine Silbe zu viel ist, so daß man den Eindruck einer wesentlich unversehrten Epistel erhält. Unser Redaktor hat ja auch den Epheser- und Kolosserbrief nicht erfunden, sondern den echten Paulusbrief nur überarbeitet. Also schon die Anglogie spricht für ein ähnliches Verhältnis.

Nach dem ganzen Tone des echten Kolosserbriefs und des Briefs an Philemon hat die Haft in Casarea die Stimmung des Apostels keineswegs niedergedrückt. Daß Kolosser 4, 10 Aristarch der Mitgefangene Pauli genannt wird und der Kolosser Epaphras einfach Knecht Christi, in Philemon 23 dagegen umgekehrt Epaphras der Mit= gefangene heißt und Aristarch unter den freien Gesellschaf= tern aufgezählt wird, hat man dahin gedeutet, daß ab= wechselnd der Macedonier und abwechselnd der Kolosser die Haft des Lehrers und Freundes teilten. Auch das gibt ein Bild dieses Bundes, und nicht minder Pauli Ver= sicherung, daß Epaphras täglich für seine Landsleute in Gebeten ringe, sie möchten in Christo zunehmen, damit sie dereinst bestehen vor dem Herrn. Die Gefangenen beteten also gemeinschaftlich und wie innig! Zu den sehr erklär= lichen Eigentümlichkeiten der Briefe aus Casarea gehört es, daß sie einen sehr turzen Horizont haben. Selten schauen sie über die Gefängnismauern hinaus. Rückehrende und ausziehende Brüder treten auf, Klagen über Berein= samung und Treulosigkeit werden laut, Sehnsucht nach Nachrichten und schmerzliche Empfindung des Gebundenseins und der Ketten kommen zum Ausdruck. Daneben spottet der Gefangene über judische Zudringlichkeit, die selbst bei Gefängniskost Unkoscheres nicht essen lassen will. Er= bauung durch das Gebet eines Mitgefangenen und Freude an der Bekehrung eines Taugenichtses, der schwerlich wegen seines Glaubens ins Gefängnis gekommen ist, Beratung mit Lukas, dem Arzt, und Seelsorge selbst in Ketten, das sind die persönlichen Beziehungen der Briefe, in denen wir überall Gefängnisluft atmen, aber auch die Seelengröße des Gesangenen bewundern. Still genug ging es also in Pauli Gefängnis zu, aber draußen tobten wilde Stürme um die alte Herodesburg.

Während Paulus in Casarea gefangen saß, begannen, vielleicht durch seine Konflikte mit dem Synedrium veranlast, in Jerusalem die Christenversolgungen von neuem. denen schließlich der Vorsteher Jakobus zum Opfer fiel. Da der Profurator den Paulus ihren Händen entzogen hatte, hielt sich der Haß der Juden durch Steinigung des Jakobus schadlos und als der Aufstand ausbrach, zer= sprengte er die Gemeinde der Heiligen vollends. auch in Cafarea selbst wüteten Aufruhr und Strakenkampfe. Der Streit zwischen den Juden, die behaupteten, die von Herodes gegründete Stadt sei eine Judenstadt, weshalb sie dieselbe auf jüdischen Fuß einrichten wollten, und der spro-phönizischen Bevölkerung, für die Casarea eine Heiden= stadt war, brach mit neuer Wut aus. Die Mauern der Herodesburg hielten zwar jede Gefahr von Pauli Kaserne fern, aber die Garnison war an diesen Sändeln um so mehr beteiligt. Der Profurator schritt gegen die Juden ein und gab die Häuser der Aufrührer der Plünderung seiner Soldaten preis. Die Juden verließen deshalb die Stadt, wurden aber von dem Statthalter genötigt gurudautehren. Schließlich schickte Felix die Häupter der streiten= den Parteien nach Rom zur Verantwortung vor dem Raiser. Damit hatte er aber sein eigenes Schicksal besiegelt, denn die Folge war, daß er selbst abgerufen wurde. Stelle des ehemaligen Freigelassenen, der sogar von dem gefangenen Teppichweber hatte Geld erpressen wollen, trat ein vornehmer Mann, Porcius Festus, der eines besseren Rufes genoß. Auch bei ihm wiederholte das Synedrium

seine Rlage gegen den gefangenen Sektierer. Porcius Festus hielt auch einen Gerichtstag in der Sache ab, nur nicht in Jerusalem, wie der Hohepriester verlangte, sondern in Casarea. Er war auch geneigt, durch Auslieferung des Baulus der oberften judischen Behörde eine Konzession zu

machen. Da appellierte Baulus an den Raiser.

Nach den Angaben des zweiten Timotheusbriefs ent= ließ der Apostel furz vor seiner eigenen überführung nach Rom die meisten seiner Arbeitsgenossen, indem er Timotheus nach Ephesus, Crescens nach Galatien, Titus nach Dalmatien ziehen ließ, während Tychitus den Onesimus nach Rolossä begleitete. So ist Baulus selbst in Retten Haupt einer weit ausgreifenden Organisation. Von den bei dem Gefangenen verbliebenen Begleitern verließ Demas den Lehrer auf eine Beise, die diesen tief frankte, und so blieben nur Aristarch und Lukas übrig. Den Lukas nennt Paulus Kol. 4, 14 den Argt, den Geliebten, mit einem Tone der Dankbarkeit, als ob er ihm viele Wohltaten des Leibes und der Seele schuldig geworden sei. Nicht als Mitgefangener, sondern als freiwilliger Begleiter und da= nach wohl auch auf eigene Kosten begleitete Lukas den Paulus nach Rom. Vielleicht hat Lukas hier, in Casarea, bei der langen Muße, die die Gefangenschaft ihnen ge= währte, mit der Aufzeichnung ihrer gemeinsamen Erlebnisse in Antiochien, in Troas, in Philippi, Jerusalem und Casarea begonnen, die dann der Apostelgeschichtsschreiber in so beklagenswerter Weise zusammengestrichen hat. Lukas verdanken wir auch die prachtvolle Beschreibung der letten Seefahrt nach Rreta, Malta und Rom, die nicht nur eine lehrreiche Kette von Reisebildern bietet, sondern uns auch die Bedeutung der Person des Apostels außerordentlich flar vor Augen stellt. An Gefahren und Schrecken ift das Leben des Paulus reich genug, aber unsere Berichte über dieselben sind, dank den Abkürzungen des Apostelgeschichts= schreibers, so summarisch, daß wir selten ein Bild von Pauli eigenem Verhalten gewinnen. Hier erzählt uns der

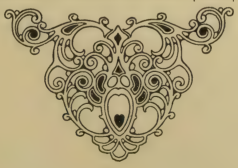
Reisebegleiter, welch sturmerprobter Held dieser unscheinbare und franke Weber aus Tarsus war und welche Autorität er auch über fremde und rohe Menschen auszuüben ver= Lukas wenigstens ist überzeugt, daß es lediglich Baulus zu verdanken war, daß er selbst und alle Be= fangenen mit dem Leben aus diesen Gefahren entkamen. Ein unvergefliches Bild war den Begleitern dieser franke Jude, der in den heulenden Stürmen, die sich ablöften, bei der Auflösung der Disziplin der Besatzung, den Befehls= haber des Schiffes stütte und schließlich als der mahre Schiffshauptmann vor uns steht, der die entscheidenden Befehle austeilt. Rein Wunder, daß da in Malta das an sich harmlose Abenteuer mit der Giftschlange am Feuer der Schiffbrüchigen den Genossen als ein Wunder des Himmels für ihren Führer erschien. Bei der heilenden Tätigkeit des Paulus in Malta scheint der Arzt Lukas mitbeteiligt gewesen zu sein. da er von den Geheilten er= gählt: "Sie taten uns große Ehre an und beluden uns mit Geschenken." Auf einem Weizenschiffe, das möglichst früh seine Ladung anbringen wollte, traf der Kondutt im Frühjahr 62 über Messing im Golf von Neavel ein. Von da ging die Reise auf der Via Appia nach Rom weiter, wo Baulus bei der Kaserne der Brätorianer in freier Haft blieb, die Aristarch und Lukas mit ihm teilten.

Die Reise des Paulus nach Rom, auf der Paulus überall, wo er früher gewesen und wo er niemals gewesen, von Brüdern begrüßt wird, ist orientierend für die Lage des damaligen Christentums. Sie bestätigt, was Paulus soeben (Kol. 1, 6) von Cäsarea aus geschrieben hat, daß das Evangelium zu den Kolossern gekommen sei, wie es jett in der ganzen Welt ist. An allen Küsten des Mittelmeers hat das Evangelium Wurzel geschlagen. Sind solche neue Tendenzen einmal ins Zeitbewußtsein überzgegangen, so treten sie auch ohne Apostolat überall auf und der Same wächst, wie der Säemann selbst nicht weiß, bei Tag und Nacht. Wie in Jerusalem Myriaden von

oder Gesellschaften für ethische Kultur. Glaube und Aber=

glaube sollen dann die Bestie im Menschen niederhalten und die Ordnung garantieren, denn die Gesellschaft sucht vor allem Erhaltung ihrer Existenz. Auf diesen sozialen Momenten beruhen die Fortschritte des Christentums. Not lehrt beten. Einer Menge von genialen Führern bedarf es dazu nicht und sie ist auch nicht geschichtlich bezeugt.

Die Bedeutung der Bewegung erkennt sich am besten an der Leidenschaftlichkeit des Widerstands, den sie hervor= ruft. In Rom hatte der Streit über den Christ schweres Unheil auf die Judenschaft herabgezogen. Natürlich ver= galt sie das den Christen mit doppeltem Kasse. Bon ihr belehrt, traute auch der heidnische Böbel den Christen jede Schandtat zu. Poppäa, die Freundin des Nero, war in den Händen der Juden. Es ist nicht unmöglich, daß auch auf diesem Wege Nero zur Christenverfolgung Die Fackeln des Nero angeleitet wurde. und Blike des Apokalnytikers erhellen einen schauerlichen Ab= grund von haß, der sich zwischen Juden, heiden und Christen aufgetan. Es ist die schwüle Atmosphäre vor einem großen Ungewitter, in die Paulus jest eintrat. und seine Briefe aus Rom zeigen, wie sie auf ihn drückte. Er sah den Sturm tommen und wurde sein erstes Opfer.







XXXXXXXXXXXXXXX

## Die Briefe aus der romischen Gefangenschaft

ie sin au

lie Kaserne der Prätorianer, bei der Paulus in custodia libera untergebracht wurde, war zu suchen in dem nordöstlichen Teile der Stadt bei dem viminalischen Hügel, am agger Tarquinii. Bon der judenchristlichen

Stammgemeinde im Trastevere lag also die Wohnung des Paulus weit ab, was den geringen Verkehr zwischen beiden teilweise erklären mag. Der Gefangene erhielt eine Wache, die ihn auf allen seinen Gängen begleitete, war aber im Empfang seiner driftlichen Freunde ungehindert (Apg. 28, Da die Soldaten in seiner Bewachung sich ablösten. mußte schließlich das ganze Lager der Prätorianer von dem merkwürdigen Gefangenen hören und da die neue Lehre bereits im Palatium Boden gefunden hatte, erhielt Paulus auch Besuch der Heiligen aus des Kaisers Hause (Phil. 4, 22). Die Christen im Balatium haben wir wohl in den Sklavenstuben zu suchen, in denen sich eine in den Bewurf gefritzelte Karifatur erhalten hat, auf der ein Stlave seinen Gott verehrt, einen Gefreuzigten mit dem Kopfe eines Esels. Zu den Höflingen des Nero haben wir diese Seiligen nicht zu rechnen, denn Boppaa hielt zu den Juden, nicht zu den Christen, und die Flavier, deren Frauen zum Christentum neigten, hatten damals im Pala= tium noch nichts zu suchen. Der Apostelgeschichtsschreiber besaß in den Aufzeichnungen des Lukas die unschätzbarste Quelle der geschichtlichen Wahrheit, aber es hat ihm ge=

fallen, statt derselben gewissenhaft zu folgen, vielmehr eine eigene Komposition einzuschalten, um den Kauptgedanken seines Buches bis zu Ende durchzuführen. Aberall in der Apostelgeschichte muß der Apostel das Evangelium den Auden zuerst anbieten. In der Spnagoge konnte der Beschichtsschreiber den Gefangenen nicht auftreten lassen, so läßt er hier die Häupter der Judenschaft zu Baulus kommen und dieser verkündet ihnen Jesum in der Kaserne, wie den seitherigen Judenschaften in der Spnagoge. Damit wird Paulus der erste Verkündiger des Evangeliums, das die Juden bis dahin nur vom Hörensagen kannten, für die Stadt Rom. Das freilich ist völlig unglaublich, daß nach all den Stürmen, die die Predigt vom erschienenen Christus seit den Tagen des Claudius in Rom erregt hatte, und bei dem Christenhasse des Böbels, der zwei Jahre später in Rom zum Vorschein kam, die Vorsteher der römischen Judenschaft sollen gesagt haben, von den Christen sei ihnen nichts weiter bekannt, als daß dieser Sette überall wider= sprochen werde (Apg. 28, 12). Die multitudo ingens, von der Tacitus redet, kann sich der Ausmerksamkeit des judi= schen Snnaaogenrates unmöglich entzogen haben. Auf Unkenntnis kann dieser falsche Bericht nicht beruhen, da der Verfasser desselben in Rom selbst schreibt, also von der Beschichte der römischen Gemeinde doch einige Kenntnis haben mußte. Aber wie in allen Gemeinden läßt er auch in Rom das Evangelium zuerst den Juden angeboten werden, freilich nur, damit das Wort des Jesaja an ihnen sich erfülle: "Dieses Bolkes Herz ist verstockt, verklebt sind ihnen Augen und Ohren." So mußte schließlich auch hier Baulus sich an die Heiden wenden und der Juden Schuld wurde der Gewinn der Heiden. Daß der von ihm ein= geschaltete Bericht bereits Christen in Rom erwähnte, ver= aist der Verfasser dabei völlig, ein Beweis, wie sorglos er arbeitete. Bei dieser Flüchtigkeit und Unzuverlässigkeit seiner Quellenbenutung werden wir uns auch hier an die unmittelbaren Dokumente halten muffen, die ein viel anderes

Bild von der Lage des Apostels ergeben, als es die Apostel-

geschichte voraussett.

In die Kirchenordnung, die auf den Namen des Apostels Paulus getauft ist, und die unter dem Namen der Pastoralbriefe geht, ist ein kleiner Brief des Apostels eingeschaltet, der zu selbständiger Aufnahme in den Kanon zu turz war, aber in den sogenannten zweiten Timotheusbrief hineingearbeitet wurde. Hier war die Reliquie sicher untergebracht und rechtfertigte zugleich die Rückführung dieser Kirchenordnung auf den Namen des Baulus. An der Echtheit dieser Teile (2. Tim. 1, 15-18. 4, 9-22) ist nicht zu zweifeln, wenn auch fraglich erscheint, ob beide Fragmente zu demselben Briefe gehörten. Auch andere Bruchstücke schauen hier und dort durch, nur daß wir sie nicht zu einem Ganzen verbinden können. Inhalt= lich geben diese Fragmente ein sehr trübes Bild von den letten Schicksalen des Apostels in Rom. Bon Verhand= lungen mit den Juden und ihrem Synagogenrat findet sich hier keine Spur, so wenig als im Philipperbriefe. Es ift auch kaum glaublich, daß die reichen und hochmögenden Obern der römischen Judenschaft dem Rufe eines gefangenen Settierers so ohne weiteres Folge geleistet hätten. Nach seinem eigenen Berichte hatte Paulus sich nicht mit den Juden, sondern mit den Judenchriften in Rom auseinander zu setzen. Mit ihnen verhandelte er eingehend, aber nur, um auf der letten Station seiner Lebensreise dieselbe Er= fahrung mit diesen Leuten zu machen wie auf allen früheren. Der Gefangene hatte gewünscht, in Begleitung seiner Freunde vor Gericht erscheinen zu können, ein Dienst, den sonst der Patron dem Klienten nie versagte, aber keiner der römischen Christen hatte gewagt, sich ihm anzuschließen. "Sie suchen alle das Ihre, nicht das, was Christi ist," flagt Paulus den Philippern. Die Christen, die in Rom waren, vernachlässigten den Gefangenen, weil sie sich seiner Bande schämten. Demas aus Thessalonich war überhaupt abgefallen und war in die Welt zurückgekehrt. "Lukas ist

allein bei mir," schreibt Paulus. "Nimm den Markus und bringe ihn mit dir, denn er ist mir nützlich zur Dienst= leistung . . Bei meinem ersten Berhore stand mir niemand bei, sondern alle verließen mich (werde es ihnen nicht angerechnet). Der Herr aber stand mir bei und stärkte mich, auf daß durch mich die Predigt vollbracht werde, und alle Heiden sie hören: und ich ward errettet vor dem Rachen des Löwen und der Kerr wird mich er= lösen von aller bösen Tat und mich retten in sein himm= lisches Reich, welchem die Ehre in Ewiakeit. Amen!" Unter den Christen der Proving Asia, wohin diese Zeilen gerichtet sind, hat sich gleichzeitig eine große Spaltung vollzogen, vielleicht die, um derentwillen der Avokalnvtiker frohlockt, die Epheser hätten die geprüft, die sich Apostel nennen, und sie als Lügner erfunden. Paulus schreibt darüber 2. Tim. 1, 15: "Das weißt du, daß sich alle, die in Usien sind, von mir gewendet haben, unter welchen ist Phygelus und Hermogenes. Der Herr aber gebe Barm= herzigkeit dem Hause des Onesiphorus, denn er hat mich oft erquickt und hat sich meiner Rette nicht geschämt, son= dern, da er zu Rom war, suchte er mich eifrig und fand mich. Der herr gebe ihm, daß er Barmberzigkeit finde bei dem Herrn an jenem Tage. Und wie viel er zu Ephelus gedient, weißt du besser." Wie der Abfall sich vollzog, erfahren wir nicht, aber nach 4, 14 sind die alten Feinde in Ephesus und Rom noch immer auf dem Blan. "Alexander der Schmied hat mir viel Boses getan, ber Herr wird ihm geben nach seinen Werken. Vor diesem hüte auch du dich, denn er hat unsern Worten sehr wider= standen." Diese Briefreste charafterisieren die Lage des Apostels in scharfen Stricken und tragen den echten Stempel der paulinischen Ausdrucksweise. Dazu steht der Inhalt in pollem Einklang mit den Nachrichten, die der andere Brief aus Rom im Kanon uns darbietet. Dieser andere Brief ift der Philipperbrief. Wenn Baulus in dem= selben (1, 12f.) von sich sagt, seine Retten seien im ganzen

Lager der Leibwache als Ketten um Chrifti willen bestannt, und wenn er 4, 22 Grüße ausrichtet von den Gläubigen in des Kaisers Haus, so ist klar, daß der Philipperbrief aus der römischen Gefangenschaft stammt. Beide Briefe, der an Timotheus und der an die Philipper, zeigen denselben Wechsel von dunkelsten Erwartungen und zeitweisem Aufatmen in neuer Hoffnung. Wie im zweiten Timotheusbriefe (4, 6—8) Paulus das Ende vor sich sieht und dann wieder (4, 17 f.) meldet, daß die nächste Gefahr vorüber sei, so wechseln im Philipperbriefe Momente tiesster Verstimmung mit andern milder Resignation. Im übrigen ist der Philipperbrief der wärmste und innigste aller paulinischen Briefe und unter den persönlichen Res

liquien, wie man ihn genannt hat, "die Perle".

Mit den Christen in Philippi, der ersten Gemeinschaft, die Baulus in Europa gegründet hatte, verbanden ihn alte und heilige Bande. Die Philipper hatten ihn nach seinem Martyrium in Philippi stets als den Freudenbringer betrachtet, dem sie das Evangelium verdankten. Sie hatten die Rutenstreiche nie vergessen, die der fremde Lehrer für fie hatte erdulden muffen, und hatten ihn von Station zu Station unterstütt, obwohl ihre eigenen Verhältnisse großen= teils dürftige waren. Bekannt sind uns aus diesem Kreise "Lydia", die die Glaubensboten an dem Betplate der Juden am Flusse Bangas kennen gelernt hatten. Da die Lydierin auch Euodia oder Syntyche mit ihrem Personen= namen geheißen haben könnte, so wären es möglicherweise nur zwei Begründerinnen der Gemeinde, die Baulus in dem Briefe erwähnt. Als ihre männlichen Mitarbeiter stehen ihnen Clemens, Syzygus und Epaphras zur Seite. Von Rom aus an diese Trautesten zu schreiben hatte Baulus eine zwiefache Veranlassung. Zunächst hat Paulus zu danken für eine Geldunterstützung, die in seiner Ber= lassenheit zu Rom eine große Wohltat für ihn war, da einiges Geld sein Verhältnis zu den bewachenden Soldaten erheblich bessern konnte. Dazu mußte er den Philippern

Nachrichten über das Ergehen ihres Boten Epaphras schicken, der ihm das Geld überbracht hatte, aber in Rom schwer erkrankt war. Da Paulus im Frühjahr nach Rom gekommen war, fällt des Epaphras Ankunft in die heißen Monate, die in Rom auch heute noch die ungesunden sind, Pauli Teilnahme an dem persönlichen Schicksale des Boten ist ein menschlich schöner Zug. Diese Sorge um seine Freunde erklärt die Gegenliebe, die er auch bei ihnen fand. In die treue Brust des Lehrers schüttete der Kranke seine Vaulus hat an dem Krankenlager seines Klagen aus. Epaphras gesessen, der am Fieber schwer daniederlag, und war Zeuge gewesen, wie der Kranke sich nach den Seinen sehnte und doppelt litt, als er vernahm, die Seinen wüßten von seiner Krankheit. "Sintemal er nach euch allen Verlangen hat und bekümmert ist, weil ihr gehört hattet, daß er krank war, denn er war wirklich todkrank, aber Gott hat sich seiner erbarmt, aber nicht allein seiner, sondern auch meiner, auf daß ich nicht Traurigkeit über Trauriakeit habe. Ich habe ihn aber desto eiliger gesandt, auf daß ihr ihn sehet und euch wieder freuet, und auch ich der Trauriakeit weniger habe. So nehmet ihn nun auf in dem Herrn mit aller Freude und haltet solche in Ehren. Denn um des Werkes Christi willen ist er dem Tode so nahe gekommen, da er sein Leben auf das Spiel sette, daß er für euer Fehlen den Dienst mir ersette." Einen ähnlich wohltuenden Eindruck empfängt man von der vornehmen Art des Nehmens und Dankens, mit der Baulus die Geldsendung quittiert, wegen deren Evaphras ihm nach Rom gefolgt war. Es ist wohl eine Antwort auf ihre Entschuldigungen, wenn er seine Freude ausspricht, daß das Aufblühen ihres Wohlstands ihnen solche Geschenke neuer= dinas erlaube und er erinnert sich dankbar früherer Unterstükungen bei seiner ersten Mission in Macedonien. "Richt als ob ich das des Mangels halber saate, denn ich habe gelernt, in welcher Lage ich auch bin, genügsam zu sein. Ich kann dürstig sein, ich kann auch überfluß haben: ich

bin in allem und in allen Fällen eingeweiht, sowohl satt zu sein als zu hungern, sowohl Aberfluß zu haben als Mangel au leiden. Alles vermag ich in dem, der mich ftark macht." Würdiger kann man nicht wohl Wohltaten annehmen und für sie danken. Gerade bei solchen persönlichen Stellen haben wir am weniasten den Eindruck, einem erdichteten Briefe gegenüber zu stehen. Zudem bewegt sich der Brief durchaus innerhalb des Interessenkreises, innerhalb dessen Pauli Leben verlief. Die Judaisten haben die Gefangen= schaft des Apostels in Rom wohl benutt, um ihm nun auch seine erste Stiftung in Europa zu verhetzen und zu durchwühlen. Die Ehrenmänner singen auch hier das alte Lied von den Verheißungen des erwählten Volks und vom Samen Abrahams. Paulus aber nennt sie einfach "Hunde". Auch in der römischen Gemeinde selbst herrschte, wie der Römerbrief uns lehrt, der Judaismus vor und namentlich das öde Gerede von den Privilegien der Juden erreate Bauli Grimm so, daß er schreibt: "Wenn irgendein anderer glaubt auf Fleisch vertrauen zu können, so kann ich's viel mehr, der ich beschnitten bin am achten Tage, vom Beschlechte Ifraels, vom Samen Benjamins, ein Hebraer von Hebräern, in hinsicht auf das Gesetz ein Pharisäer, in Hinsicht auf den Eifer ein Verfolger der Gemeinde, in Hinsicht auf die Gerechtigkeit im Gesetze tadellos erwiesen. Aber, was mir Gewinn war, ich achtete es für Unrat, da-mit ich Christus gewönne." Dieser gestissentliche Hinweis auf die Judenquasten auch an seiner Toga gilt den Juden= chriften, die sich mit solchen judischen Ehren bruften. In Rom scheinen es nach dem Brief an Timotheus wieder Judenchriften aus Ephesus gewesen zu sein, die als Heter gegen den Befangenen auftraten und sich bemühten, Drang= sal hinzuzufügen seinen Banden. Namentlich der uns schon bekannte Schmied Alexander macht dem Apostel wieder zu schaffen. Aber auch über andere Ephesier, die den Ge= fangenen anbellen wie Hunde und auf ihre Werke pochen als schlechte Werkleute, deren höchste Ehre in ihrer Be-

schneidung besteht (3, 19), hat der Gefangene zu klagen. Ihnen gegenüber betont Paulus, daß er alle ihre eingebildeten Vorzüge auch habe, aber einer andern Krone nachtrachte, die ihm vorschwebt. "Nicht als ob ich es schon ergriffen hätte, oder vollendet sei, aber ich jage danach, ob ich es ergreifen möchte, nur eines, vergessend, was da= hinten ist, und vorgestreckt nach dem, was vorne, strebe ich nach dem Ziele hin zu dem Siegespreise der himmlischen Berufung Gottes in Christo Jesu." Auch seelsorgerliche Ermahnungen fehlen nicht, und auf welch väterlichen Ton sind sie gestimmt! "Die Euodia ermahne ich und die Sontoche ermahne ich, daß sie eines Sinnes seien im Herrn. Ja, auch dich bitte ich, mein treuer Snangus, stehe ihnen bei. die mit uns am Evangelium gekämpft haben, nebst Clemens und den übrigen Gehilfen, die im Buche des Lebens sind." Es sind die Frauen, mit denen er die Gemeinde begründet hat und die nun im Unfrieden miteinander leben. die er in dieser milden Weise ermahnt. Lydia aus Thyatira, die Burpurhandlerin, bei der er zuerst einkehrte in Philippi, wird nicht erwähnt. Möglicherweise ist sie nach Thyatira heimgekehrt, möglicherweise ist sie mit Euodia oder Syntyche identisch, denn "die Lydierin" kann so oder anders geheißen haben. Es ift viel Stimmung in diesem Briefe. Der Schreiber ist kampfesmude und Todessehnsucht will ihn zu= weilen beschleichen. Aber der Friede Gottes, "der höher ist als alle Vernunft", hat ihn nicht verlassen und wird ihn auch zum Martnrium begleiten. "Denn Christus ist mein Leben und Sterben ift mein Bewinn."

Das überspringen von solchen milden Stimmungen in höchst streitbare Ausfälle drängt nun aber die Frage auf, ob der Brief, dessen paulinischer Ursprung nicht zu bezweifeln steht, vielleicht Außerungen aus verschiedenen Zeiten der römischen Gefangenschaft enthalte? Ahnlich wie der zweite Korintherbrief legt der Philipperbrief die Bermutung nahe, daß die Redaktoren des Kanon, um nicht zu viele kleine Paulinen zu erhalten, aus zwei

Briefen einen gemacht haben. Die beiden ersten Kavitel seken nämlich andere Berhältnisse und eine völlig andere Stimmung des Schreibers voraus als Kavitel 3 und 4. In den zwei ersten Kapiteln des Briefes spricht sich der Apostel auf das mildeste über seine Lage aus. Wohl gibt es auch Brüder, die Chriftum aus Streitsucht predigen und die Drangsal hinzufügen seinen Banden, aber Baulus weiß, daß auch das zur Ausbreitung des Evangeliums dient. So will er auch darüber sich freuen, wenn durch ihr Eifern nur überhaupt Christi Name bekannt wird. Er selbst hat ja Lust abzuscheiden und bei Christo zu sein und wenn er am Leben hängt, so ist es nur um ihret= willen, die seiner noch bedürfen. Das sind die herrschenden Mollaktorde, die Leitmotive des ersten Teils, elegische Abschiedsworte, Worte des Friedens. Dagegen beginnt der aweite Teil ungeftum und fturmisch: "Gehet die Sunde, sehet die schlechten Arbeiter, sehet die Berschneidung. Wenn einer meint auf Fleisch vertrauen zu können, ich kann es viel mehr, der ich beschnitten bin am achten Tage" usw. Da fühlen wir uns unmittelbar in eine andere Stimmung geworfen, die gar nicht zu dem milden Tone des Boran= aegangenen stimmt. Roch eben wollte Paulus sich sogar des Widerspruchs der Gegner freuen, jest sind sie Hunde und schlechte Arbeiter. Dazu hebt 3, 1 in einer Weise an, als ob Baulus eben erst das Schreibrohr zur Hand nähme und es eintauchte: "Eben dasselbe euch zu schreiben verdrießt mich nicht, euch aber macht es um so gewisser." So wird niemand mitten in einem Briefe schreiben. Es ist auch nicht wahr, daß er in dem Vorangegangenen eben das= selbe geschrieben hätte. Von den Hunden und den schlechten Arbeitern und der Zerschneidung war bis jetzt nicht die Rede, sondern nur von streitsüchtigen Brüdern, über deren Predigt Paulus sich dennoch freut. Nehmen wir dagegen an, Kapitel 3 beginne ein neuer Brief, so lautete der Eingang folgendermaßen: "Baulus, Apostel Jesu Christi usw. an die Heiligen zu Philippi. Eben dasselbige euch zu

schreiben ist mir nicht beschwerlich, euch aber macht es um so gewisser." So konnte recht wohl ein Brief beginnen. Anderseits ist es sehr auffällig, daß 3, 1 das rò loindr steht, "übrigens freuet euch," mit dem Paulus sonst den Schluß seiner Briefe einleitet. Gal. 6, 17 heißt es zum Schlusse: "Abrigens mache mir niemand Mühe." Ebenso wird der Schluß 2. Kor. 13, 11 eingeleitet mit einem: "Übrigens freuet euch," gerade wie hier. Als Baulus dieses "übrigens" schrieb, wollte er schließen, während das Folgende der Eingang eines neues Briefes ift. Dafür spricht auch, daß der Abschnitt, der vorangeht, solche per= sönliche Angelegenheiten erledigt, wie Paulus sie gegen Ende seiner Briefe zu besprechen pflegt. Der gange Passus 2, 19-30 klingt wie eine Verabschiedung. "Ich hoffe aber im Herrn, den Timotheus bald zu euch zu senden. Ich hielt es für nötig den Epaphras zu schicken usw. Abrigens seid fröhlich, Brüder, im Herrn." Nach Pauli Gewohnheiten ist das ein Briefschluß, während die Fortsettung (Kapitel 3, 11/2) wie ein neuer Anfang anhebt. Wenn Paulus sagt, ebendasselbige den Philippern zu schreiben, werde er nicht müde, so geht daraus auch her= por, daß er schon längst mit ihnen in Briefwechsel stand, also schon mehrere Briefe hin und her gegangen sind. An sich wäre es nun das Nächstliegende zu meinen, die anderen Briefe seien verloren gegangen; allein hier tritt ber besondere Kall ein, daß man zur Zeit der Abfassung des Polykarpbriefes noch mehrere Philipperbriefe hatte. benn Bseudopolykarp sagt in seinem Briefe (3, 2), Paulus habe an die Philipper Briefe geschrieben, in denen sie sich erbauen könnten auf den rechten Glauben. snrisches Verzeichnis der kanonischen Schriften gahlt zwei Bhilipperbriefe auf. So läßt sich füglich annehmen, daß unser kanonischer Brief aus zweien zusammengesett ift, die der Berfasser des Briefes des Polykarp an die Philipper und die sprische Kirche noch als getrennte Schreiben fannten.

Sollte diese Annahme begründet sein, so würde es fich fragen, welcher von den beiden Briefen der frühere, welcher der spätere sei? Die Antwort ist: Derjeniae, der im Kanon hinten angefügt wurde (Kavitel 3 und 4), ist früher geschrieben als Kapitel 1 und 2. Kapitel 4, 10 dankt Paulus für die ihm durch Epaphroditus überbrachte Gabe, diesen Dank mußte er aber sofort erstatten. Dagegen 2, 28 macht Epaphras nach langer Krantheit Unstalten den Heimweg anzutreten. Kapitel 3 und 4 fallen also in den Anfang, 1 und 2 in das Ende seines Besuches. Auch die ersten Eindrücke, welche Paulus von den römischen Judenchriften empfing, sind Kapitel 3 und 4 niederaeleat. Die große Enttäuschung, die die römischen Christen Paulus bereiteten, kennen wir schon aus 2. Tim, 4 und in dem Tone dieser Enttäuschung redet Philipper 3 und 4 von den Judaisten. Ringsum "Hunde, schlechte Arbeiter, Zerschneidung"! Das ift der erste Eindruck, den er in Rom empfängt. Phil. 3 und 4 gehören also mit 2. Tim. 4 ausammen, mit dem sie in Schilderung der Situation übereinstimmen, nur daß der Brivatbrief an Timotheus die Gegner mit Namen nennt, während der Brief an die philippische Gemeinde sich mit allgemeinen Andeutungen. wenig schmeichelhafter Art, begnügt. In die allererfte Zeit der römischen Gefangenschaft, in die der Brief an Timotheus zu setzen sein wird, gehört Phil. 3 und 4 allerdings nicht. Bis die Philipper Pauli Ankunft in Rom erfuhren. bis ihre Kollette beisammen war und Epaphroditus in der Hauptstadt eintreffen konnte, mußten immerhin Wochen verstreichen. Den Brief an Timotheus schrieb Paulus bald nach dem ersten Verhör (2. Tim. 4, 16). Im zweiten Philipperbriefe (Kapitel 1 und 2) ist Timotheus bereits bei Paulus und dieser rühmt mit warmen Worten, daß der junge Galater ihn pflege, wie ein Sohn seinen Vater (2.22). "Ich habe keinen so Gleichgesinnten." Da Epaphras sich hier bereits zur Abreise anschickt, sieht Kapitel 1 und 2 schon auf einen längeren Aufenthalt in Rom zurück. Auch

auf einen längeren Umgang mit den römischen Chriften, benn dieser spätere Brief führt die Sprache eines Mannes, der sich in die Lage gefunden hat und sie nimmt, wie sie leider nun einmal ist, während Kavitel 3 und 4 die Sprache frischer Entrüstung reden. In Kapitel 1 und 2, also in bem späteren Briefe, kann Paulus erzählen, wie seine Gefangenschaft das Evangelium selbst unter den Soldaten der Prätorianerkaserne bekannt gemacht habe. Biele Brüder sind dadurch gestärkt worden, andere widersprechen seiner Weise der Predigt, aber auch ihre Opposition dient dazu. die Aufmerksamkeit auf das Evangelium binzulenken und so will Baulus auch damit zufrieden sein. "Was mir geschehen ist, hat zur Förderung des Evangeliums ausgeschlagen, also daß meine Bande in Christo im ganzen Lager der Leibwache und bei allen andern offenbar ge= worden sind und die meisten Brüder durch meine Bande Ruversicht gewonnen haben und fühner wurden." Das alles klingt wie ein Rückblick auf einen längeren Aufenthalt und berichtet von Erfahrungen, die Paulus erst mit der Zeit machen konnte. Auch er selbst ist ruhiger geworden und versucht es, der Lage die beste Seite abzugewinnen. Weil dieses Kavitel eine klare Exposition von den Ver= hältnissen gibt und zur Orientierung dient, hat es die Redaktion vorausgestellt. Tatsächlich aber sind Kapitel 3 und 4 früher geschrieben, das geht schon aus dem Abschnitt über Evaphroditus (4, 10-18) deutlich hervor, denn für die übersandte Geldgabe mußte Paulus sofort danken, nicht erst in einem späteren Schreiben. Aus zwei Briefen ift also durch die Redaktion ein einziger geworden.

Den Einwendungen, die gegen die Echtheit des Briefes vorgetragen worden sind, sehlt dagegen eine durchschlagende Beweiskraft. Man sindet das vorgeschrittene Stadium der Verfassungsentwicklung auffällig, indem der Brief gerichtet ist an die Bischöse und Diakone von Philippi. Es ist auch richtig, daß in keinem unzweiselhaft echten paulinischen Briefe sich die Ausseher und Helfer sich nunter dem späteren

Amtsnamen erwähnt finden. Aber ebenso unzweifelhaft ist es, daß wenn Gemeinschaften dieser Art zehn Jahre bestanden, auch Borsteher und Gehilfen vorhanden sein mußten. Dazu darf man wohl sagen, wenn es nach Röm. 16, 1 Diakonissen gab zur Zeit des Paulus, warum sollte es nicht auch Diakone gegeben haben? überdies ist ficher, daß 1. Kor. 16, 15 Brüder in Korinth erwähnt werden, die sich der Diakonie jum Besten der Heiligen gewidmet haben, nicht zu reden vom Kolosserbriefe, wo zum Schluß dem Archippus gesagt werden soll: "Achte auf die Diakonie, die du erhalten hast!" Gibt es also die Amter, so verschlägt es wenig, daß in keinem anderen Briefe die Beamten unter dem Titel derselben vorkommen. Denn daß Paulus seinen Brief an die Philipper gegen seine Gewohnheit gerade an die Bischöfe und Diakone adressiert, fann recht wohl darin seinen Grund haben, daß er jene Geldsendung unter Bermittlung der Borfteber er= halten hat, und wenn diese im Vollgefühl ihrer Würde ihm geschrieben hatten: "Die Bischöfe und Diakone an Paulus den Apostel," so erforderte schon die Höflichkeit, das nicht zu ignorieren. Baur wollte in 2, 6 die Spuren einer anostischen Christologie entdecken, denn hier sei Christus nicht mehr der Messias, sondern ein himmlischer Non, der auf Erden sich vorübergehend seiner göttlichen Attribute entäußerte. Die Stelle bewege sich mithin im Rreise gnostischer Ideen und Ausdrücke, wie sie erst später auftamen. Die Vorstellung, daß Chriftus durch einen Raub das Gottgleichsein hätte an sich reißen können, entspreche dem Attentate der Sophia in der Gnosis des Valentinus, die, von Sehnsucht nach dem Urgrunde ergriffen, sich losreißt und auf Gott stürzt, um seiner Seligkeit teilhaftig zu werden. Auch die Spekulation selbst. was Chriftus in seiner vormenschlichen Zeit im Pleroma hätte tun können, aber nicht getan habe und wie er dafür belohnt worden sei, atme gang den gnostischen Dunftkreis. Wäre die Stelle so zu verstehen, so ständen wir allerdings

auf gnostischem Boden. Aber die Veraleichung mit dem Bersuche der Sophia des Valentin, die das Gottgleichsein als einen Raub an sich reißen wollte, liegt sehr fern. Der Ausdruck erklärt sich viel einfacher aus der Lehre des Apostels vom ersten und zweiten Adam. Bum ersten Adam sprach die Schlange Gen. 3. 5: "Eritis sicut deus scientes bonum et malum" und so glaubte der erste Adam das "Sein wie Gott" als verbotene Frucht pflücken, als Raub an sich reißen zu sollen. Der zweite Abam hielt es nicht für Sache des Raubens Gott gleich zu sein, sondern ver= harrte in seiner Stufe, ja er gab sie hin, als es Gott verlangte, und nahm Knechtsgestalt an. Es handelt sich mithin um dieselbe Parallele, die Römer 5, 18 zwischen dem Vergeben Adams und dem Gehorsam Christi gieht. also um eine aut paulinische Vorstellung, die sich aus der Christologie des Apostels einfacher erklärt, als aus der valentinianischen Gnosis. In gang ähnlicher Weise erinnert 2. Kor. 8. 9 an Christus, "der um unseretwillen arm wurde, da er doch reich war"; paulinisch sind diese Ge= danken also allewege. Auch 2, 13: "Denn Gott ist es, der in euch wirkt, das Wollen und das Bollbringen." ist ein so recht aus dem Zentrum der paulinischen Gnadenlehre geschöpftes Wort. Daß Paulus im Jahre 64 ein fließenderes Griechisch schrieb als im Jahre 56 kann nicht auffallen. Eine leise Weiterbildung der religiösen Vorstellungen wird man in einem so viel späteren Briefe gleichfalls erklärlich finden. Wenn Paulus 1, 23 sagt: "Ich habe Lust abzuscheiden und bei Chriftus zu sein," so setzt er ein unmittel= bares Hinübergehen aus diesem Leben in die ewige Herr= lichkeit voraus, während er im ersten Thessalonicherbriefe die Gläubigen erft nach der Auferstehung mit Christus vereinigt werden läßt. Aber es ist leicht zu verstehen, daß diese Hoffnung sofortiger Vereinigung mit Christus einem dem Tode so Nahen aufging, nachdem die Wieder= tunft Jesu sich immer weiter hinausschob. Auch 2. Kor. 5, 4f. saat Baulus, sein Wohlgefallen wurde sein, aus dem Leibe

zu scheiden und daheim zu sein bei dem Herrn. Allmählich drängte sich eben bei ihm, wie bei dem Apokalyptiker, die Borftellung ein, daß die Seelen bis zur Auferstehung des Leibes in der Hut des Herrn sein werden. Der Blaube an die Auferstehung ist damit nicht aufgegeben: "Ihnen ward ein weißes Kleid gegeben, daß sie noch eine kleine Zeit ruhen sollten." Im echtesten Tone des Apostels hören wir in dem Briefe Paulus mahnen: "Schaffet, daß ihr selig werdet mit Furcht und Zittern, denn Gott ift es, der beides wirket, das Wollen und Vollbringen nach seinem Wohlgefallen." Blickt er um sich in dem Rom des Nero, in dieser Großstadt der Sünde, dann erscheinen ihm seine aufrecht stehenden Macedonier mitten unter diesem verkehrten und verdrehten Geschlechte, wie Kerzen, die die Flamme der Wahrheit auf sich haben. Gedenkt er ihrer, so weiß er, daß er nicht vergeblich gelaufen ist und nicht vergeblich gearbeitet hat. Aber den Frieden, das bittet er inbrünstig, mögen sie wieder herstellen in ihrer Gemeinde. "Wenn irgendeine Ermahnung in Christus ist, wenn irgendein Trost der Liebe, wenn irgendeine Gemeinschaft des Geistes, wenn irgendeine Liebe und Barmherzigkeit, so erfüllet mir die Freude, daß ihr eines Sinnes seid." Durch all diese Verzichte, Hoffnungen und Enttäuschungen klingt die ergreifende Eliasklage an unser Ohr: "Herr, nimm hin meine Seele, ich bin nicht besser als meine Bäter!" Auch er betet: "Wie lange noch?"

Bei dem allem ist Paulus sich doch bewußt, daß er den macedonischen Freunden ein Wort der Ermutigung schuldig ist, nicht entmutigende Klagen über seine und ihre Not und so schreibt er, die Kette am Fuß, bewacht von einem Prätorianer: "Freuet euch in dem Herrn allezeit und nochmals sage ich euch, freuet euch! Der Herr ist nahe. Sorget nimmer. Der Friede Gottes, der höher ist als alle Vernunst, bewahre euere Herzen in Christo Jesu!" Wohl möchte auch er lieber überkleidet, als entkleidet werden und vielleicht so schmerzlich entkleidet! "Aber

wenn ich auch über dem Opfer und Priesterdienste eueres Glaubens geopfert werde, so freue ich mich mit euch allen."

Diese Freude sollte ihm in Balde zuteil werden. In dem Rom Neros lagen die Dinge jett so, daß bei dem sich mehrenden Bedürfnisse des Zirkus der Gefangene keine Aussicht mehr hatte, nochmals gerettet zu werden "vor dem Rachen des Löwen". Doppelt gehässig erscheint diesem kampfesmüden, dem Martyrium entgegengehenden Greise gegenüber das Verhalten der jüdischen Christen. Haben sie ihn sich selbst überlassen, ihm zum Richter das Beleite versagt, so benügen sie um so geschäftiger seine gebundene und hilflose Lage, um sein Evangelium zu bekämpfen; sie predigen Christum aus Zanksucht und nicht lauter, um Drangsal hinzuzufügen seinen Banden. Aber der Gefangene redet davon nur noch mit dem milden Lächeln des Weisen. Trot aller empörenden Angriffe hat er noch Frieden genug in seiner Seele, um diesen Giferern au vergeben. Auf die patriotische Erregung der römischen Zeloten hat er nur die nach oben weisende Antwort: "Unser Staatswesen ist im Himmel" (3, 20). Der jüdische Staat, den sie bauen wollen, hat für ihn kein Interesse, so wenig wie für den Eschatologen, der sprach: "Wo ein Aas ist, sammeln sich die Adler." Wenn der Brief auf die so prägnante politische Situation nicht näher eingeht, sondern sich auf rein persönliche Beziehungen beschränkt, so ist uns auch das ein Beweis seiner Echtheit. Ein Er= bichter würde sich einige Weissagung auf die Neronische Christenverfolgung, den jüdischen Krieg und die Zerstörung Jerusalems sicher nicht versaat haben. Wie der Philipper= brief der späteste aller paulinischen Briefe ist, des Apostels Schwanengesang, so ist er auch der mildeste. Der alte Kämpfer ist in den Forderungen an seine Gegner so weit herabgegangen, daß er sich sogar des Zanks und Geschreis der Judaisten freuen will, da auch sie auf ihre Art die Aufmerksamkeit auf die neue Lehre lenken. Einige Ironie des Mannes, der mit dem Leben abgeschlossen hat, hört

man freilich aus diesem Troste heraus. Resignation ist die Weisheit des Alters. Mögen sie gegen seine Predigt lärmen, um so bekannter wird sie dadurch in Rom. So hat der Apostel das Ende des Streits, der ihm sein Leben verbitterte, nicht erlebt. Die erste Generation starb, aber der Streit starb nicht. Die Ausgleichung solcher Gegen= sätze braucht Reit. In der zweiten Generation wächst vielmehr der Haß gegen Paulus, wie zahlreiche Lästerschriften gegen sein Andenken beweisen. Schließlich aber behielt Baulus recht und nicht die Verehrer der Beschneidung. Es ging ihm, wie es allen Größten und Besten gegangen ist. Die Unkraut säen, haben leichte Arbeit und dazu die Freude, es wachsen zu sehen. Wer Eichen und Zedern pflanzt, muß sich getrösten, daß sie über seinem Grabe Schatten geben; er selbst sieht nichts als die schwachen Anfänge. Die Judaisten aber hatten mit dem Berdruß, den sie dem Apostel machten, ihren Lohn dahin. Nirgend haben sie es zu bleibenden Ge= meindebildungen gebracht; sie haben nichts hinterlassen als Schmähschriften auf Paulus, die Hieronymus noch fannte: ihre Konventikel aber sind schon im dritten Jahr= hundert von keiner Bedeutung mehr für das Leben der Rirche. Die Rreise, die sich dem Evangelium zuwendeten, waren der Hauptmasse nach nie jüdisch gewesen, so konnten sie auch auf die Dauer ihre Freiheit nicht einem Gesetze opfern, das aus einem ihnen fremden nationalen Leben hervor= gewachsen war und sie nichts anging. Wenn man Paulus den Apostel der Heiden nennt, so ist das dennoch unrichtig, falls man die Vorstellung damit verbindet, daß die Mehr= nahl der heidenchriftlichen Gemeinden von ihm gestiftet sei. Die Ungahl solcher Gemeinschaften in Gegenden, in denen Paulus niemals wirkte, beweist das Gegenteil. Die Se= paration der Proselyten von der Synagoge vollzog sich auch da, wo Paulus völlig unbeteiligt war. Vielmehr spielte die Unduldsamkeit der Juden, die die Anhänger des Gekreuzigten aus der Schule stießen, dabei die ent= Mero

scheibende Rolle. Vor allem aber lag in der Lehre Jesu selbst der Grund der Abzweigung der Proselyten von der Synagoge, in der sie bisher ihre Erbauung gesucht hatten und nun nicht mehr fanden. Diese Proselyten zählten nach Hunderttausenden. Daß sie sich jest selbständig organisierten, ist sicher durch Pauli Tätigkeit stark gefördert worden, doch noch mehr durch den Fanatismus der Juden, der die Anhänger Jesu zu selbständiger Gemeindebildung zwang. Dieser Prozeß war ein so allgemeiner, daß man ihn nicht auf einen einzelnen Lehrer zurücksühren kann. Der Haß der Juden hat die Gründung der Kirche erzwungen. Wir würden ohne Pauli Leben diesen Verlauf nicht verstehen, das beweist aber nicht, daß der ganze

Prozeß auf dem einen Manne beruhte.

In das Ende des am Schlusse der Apostelgeschichte erwähnten Termins fällt die neronische Christenverfolgung. deren Tacitus Annalen 15, 44, Seneca Epistel 14 und Juvenal Satire 1, 155 f. gedenken. Daß bei dieser Belegen= heit zum erstenmal Juden und Christen deutlich unterschieden werden, ist eine bemerkenswerte Tatsache. der Audenausweisung unter Claudius, zehn Jahre zuvor, werden die Anhänger des Chrestus einfach als eine Partei der Judenschaft erwähnt, jest beschuldigt die Obrigkeit die Christen der Brandstiftung, während die Juden für die angeblichen Verbrechen der Christiani nirgend haftbar ge= macht werden. Daß für die Fortschritte der neuen Sekte, die sich daraus folgern lassen, gerade die zweijährige An= wesenheit des Baulus in Rom von besonderer Bedeutung gewesen wäre, wird sich nicht beweisen lassen. Diese Fort= schritte selbst aber sind unverkennbar. Tacitus erwähnt die Christen bei dieser Belegenheit zum erstenmal. "Der Urheber dieses Namens Christus war unter des Tiberius Regierung vom Profurator Pontius Vilatus hingerichtet Die unselige Schwärmerei, für den Augenblick unterdrückt, brach neuerdings aus, nicht nur in Judaa, dem Mutterlande des Unheils, sondern auch in Rom, wo

von überallher alles Scheußliche und Schmähliche zusammen= strömt und Anhang gewinnt." Wenn Nero die Christen als Anstifter des Stadtbrandes denunzieren konnte, so mußte in der Weltstadt die driftliche Gemeinde schon befannt sein, denn auf Unbekannte konnte Nero den öffent= lichen Born nicht ableiten: der Böbel mußte geneiat sein dieser Sette das Schlimmste zuzutrauen, er mußte eine Neigung haben die Christen zu hetzen; er mußte insbeson= dere ihre eschatologischen Weissagungen bevorstehender Strafgerichte so deuten, als ob die Christen geneigt seien, diese Strafgerichte selbst herbeizuführen. Tacitus gibt zu, es sei ungewiß, ob der Brand der Stadt durch Zufall oder durch des Fürsten Bosheit entstanden sei, aber das Volk nahm das lettere an, da Nero schon vorher von einem großen Umbau Roms geredet haben sollte. Als das Un= alück die Menge völlig zerschmettert hatte, wurden alsbald die religiösen Stimmungen mächtig. Die kabbalistischen Forscher ergründeten, daß von Romulus bis zum erften Stadtbrand durch die Gallier und von diesem wieder bis zum neronischen Brande gleich viele Jahre, Monate und Tage verflossen seien. Das Unglück mußte also kommen nach dem Gesetze der heiligen Zahlen. Das bewies auch das merkwürdige Zusammentreffen, daß das Unglück ein= trat in derselben Nacht vom 18. zum 19. Juli, in der Brennus, der Gallier, Rom niedergebrannt hatte. Kabbalistische Rechnungen waren danach kein jüdisches Monopol. Die römische Obrigkeit aber wendete sich an die sibnllini= schen Bücher, nach deren Anweisung Gebete zu Bulkan, Ceres und Proserpina zur Begütigung des Zorns der Götter angeordnet wurden. Auf dem Kapitol zuerst, als= dann am nächsten Meeresufer, wo man Wasser zu Lustra= tionen schöpfte, wurden Prozessionen edler Frauen gehalten, die mit dem geweihten Naß den Tempel der Juno und das Bild der Göttin besprengten. Auch begingen ver= ehelichte Frauen Opfermahle und nächtliche Feiern. "Doch teinerlei Tun, nicht des Fürsten Spendungen, noch die

Sühnung der Götter vermochten den schmählichen Glauben zu tilgen, die Feuersbrunft sei befohlen worden. Um also dieses Gerücht zu ersticken, schob Nero Schuldige unter und belegte die, welche wegen ihrer Abscheulichkeiten verhaft. vom Bolke Christiani genannt wurden, mit den ausaesuchtesten Strafen." Daß die Handlanger des Raisers gerade darauf verfielen, den Christen die Brandstiftung zur Last zu legen, müßte allerdings unbegreiflich erscheinen, wären die römischen Judenchristen eine solche stille Waldensergemeinde gewesen, wie sie die pietistische Geschichts-schreibung uns schildert. Aber weder chriftliche noch römische Quellen lassen diese Meinung zu. Daß die römischen Judenchriften der Ermahnung bedurften, der Obrigkeit untertan zu sein, dem Quäftor nicht die Steuer und dem Brator nicht die Ehre zu verweigern, wissen wir bereits aus dem Römerbriefe. Als eine stark von patriotischen Hoffnungen belebte, pharisaisch und essaisch gerichtete, politisch aufgeregte Gemeinde erscheinen sie gleichfalls in des Apostels Schreiben. In Rom und anderwärts hatte die Verkündigung des erschienenen Messias sich auch keines= wegs so still und friedlich vollzogen, wie die Verheißung: "Gelia sind die Sanftmütigen," "selig sind die Friedfertigen," wohl erwarten ließe. Bielmehr hatte Lärm und Streit das Chetto in Aufruhr gesetzt und eine Judenschaft von über 20 000 Köpfen war aus Rom ausgewiesen worden, die nun in ihrem Unglud die Chriften beschuldigte, daß sie an all dem Elend schuldig seien. So wird es gekommen sein, daß man in Rom den Christianern nicht viel Gutes zutraute. Einen fluchwürdigen Aberglauben nennt Tacitus die neue Religion. Fragen wir nun näher nach, was die Berbrechen waren, die der Böbel den Chriften gur Last leate, so ift flar, daß die Chriften Erben der Berleumdungen geworden find, die die Alexandriner ursprünglich über die Juden ausgestreut hatten. Der ägnptische Sophist Apion, der unter Caligula in der Hauptstadt selbst die Sache der Alexandriner gegen den Juden Philo verteidigt hatte, er=

gahlte in seinem Buche gegen die Juden, diese verzehrten bei ihren Mnsterien einen Hellenen, den sie zu diesem Zwecke vorher in einem heiligen Saine mästeten. Welche Berbrechen mußte man da einer Sette zutrauen, die sogar die Juden aus ihrer Mitte ausstießen. Daß auch sie bei ihren Mysterien Menschenfleisch genössen, ist zur Zeit des Plinius eine Anklage, über die der Prokonsul eine peinliche Untersuchung unter Anwendung der Folter anstellte. Der bildlose Kultus der Juden war den Hellenen und Agyptern schon lange verdächtig gewesen und Apion hatte die Welt in seinem Buche belehrt, die Juden hatten auch ein Götter= bild, aber sie schämten sich es zu zeigen, denn sie verehrten einen Gott, der den Kopf eines Esels trage, und darum ließen sie niemanden in ihr Allerheiligstes. In Rom nannte man diesen Gott Anchialus, wie wir von Martial wissen, eine Korruptel, die wahrscheinlich daraus entstand, daß die Römer häufig die Juden den Dekalog vorlesen hörten: anokhi El, woraus die Lateiner auf einen Gott Anchialus schlossen. Dieser Gott mit dem Eselskopf wurde nun auch den Christen angedichtet und auf dem bekannten Spott= fruzifixe des Palatin sieht man einen Gefreuzigten mit dem Kopfe des Esels, den ein Sklave anbetet. Besinnung des heidnischen Gesindes gegen die driftlichen Mitstlaven spricht sich darin draftisch aus. Die von Apion aufgebrachte Schauergeschichte vom Blutritus der Juden wurde gleichfalls auf die christliche Abendmahlsfeier über= tragen. Wenn Plinius in seinem Berichte an Trajan aus= drücklich bemerkt, die Speise der driftlichen Symposien habe sich bei der Untersuchung als eine unschuldige heraus= gestellt, so hatte er vorausgesett, daß die Christen eine verbrecherische Speise genössen. Das Märchen von den Menschenopfern der Juden wurde auch mit einem gewissen Schein auf die driftliche Abendmahlsfeier übertragen, in ber man von einem Leibe und einem Blute hörte, die ge= gessen und getrunken wurden, und in deren Genuß die Feier der Agape gipfelte. So erhielt sich mit einer gewissen

Hartnäckigkeit das Gerücht, daß die Christen bei ihren Bersammlungen Thnestesmahlzeiten hielten, zu denen sie heid= nische Kinder schlachteten. Schauer überrieselte den heid= nischen Horcher, wenn er bei der Eucharistie die Worte vernahm: "Esset alle davon, dies ist mein Leib", "trinket alle daraus, dies ist mein Blut." Auch der Ausdruck Agape, Liebesmahl, gab zu allerlei schmukigen Erzählungen Anlaß, wie sie eine gehässige Phantasie sich ersinnen mochte. Die Juden, über die Apion ursprünglich diese Märchen ausgebreitet hatte, blieben unbehelligt. Sie schützte Poppäas Gunst vor dem Wüten des Präfekten Tigellinus. Unmöglich ift es aber nicht, daß die Judenschaft, um den Berdacht von sich abzulenken, durch ihre Freundin Boppäa Nero auf diese Kährte geleitet hat. Wenn der Apokalnptiker vier Jahre später die Synagoge der Juden des Satans Schule nennt, wenn bei dem Martyrium des Polykary berichtet wird, die Juden seien am eifrigsten gewesen, Holz zum Scheiterhaufen des Chriften aus den Badestuben herbei= zuschleppen, wenn die Passionsgeschichte gang besonders die Behässigteiten der Juden hervorhebt und Apostelgeschichte und Johannesevangelium die Juden als die geschworenen Feinde der Jünger schildern, so ist nicht unwahrscheinlich, daß die Quelle des bosen Leumunds der Christen im Ghetto zu suchen ist. So gut die Juden in Macedonien und Achaja Christenbeken veranstaltet hatten, konnten sie auch hier die Losung zu dergleichen an die Hand gegeben haben. Jedenfalls waren die Römer bereits gewöhnt, eine vom Judentum selbst ausgestoßene Sekte als den Abschaum der Menschheit zu betrachten und sie mit Tacitus unter die atrocia und pudenda zu rechnen. Den Christen aber gerade die Brandstiftung der Hauptstadt zur Last zu legen, gab es einen speziellen Anlaß, nämlich ihre Erwartung furcht= barer Strafgerichte über die Heidenwelt, hinter der die römische Obrigkeit allerlei Revolutionsgedanken witterte. So hat auch Tacitus sich die Eschatologien der Juden und Chriften gedeutet. Die Sage, meint er, daß vom Drient

kommende Männer einen Umsturz aller Verhältnisse bewirten würden, sei eine der Ursachen des judischen Krieges geworden und den geschworenen Saß der Christen gegen das Menschengeschlecht nimmt er als erwiesen an. Das also werden die flagitia sein, die das Bolk ganz allgemein der Gemeinschaft zuschrieb, an die der Römerbrief gerichtet ift. Als der Unwille der Stadt gegen Nero immer größer wurde, kamen seine Ratgeber auf den teuflischen Gedanken, den verhaften Christen das Unglück zuzuschreiben, als dessen Urheber das Volk den Kaiser betrachtete. Jüdischer Fana= tismus und jüdische Pfiffigkeit hatten "der Synagoge des Satan" diese Ablenkungsmaßregel eingegeben. Das übrige besorgte Tigellinus. Notorische Anhänger der Gemeinschaft wurden so lange auf der Folter befragt, bis sie die Namen anderer Mitalieder angaben. Nachdem eine hinlängliche Anzahl beisammen war, ließ Nero die einen kreuzigen, die andern in geteerte Leinwand eingeschnürt anzunden oder in Tierfelle genäht im Zirkus den Hunden vor= werfen. Bei den Vorstellungen im Zirkus waren die Martyrien der Christen lange Zeit die Glanznummer. Neros eigene Gärten auf dem Batikan, wo jest die Peterstirche steht, wurden für dieses Schauspiel dem Bolk geöffnet, und während man die Leichen der Erwürgten an Haken nach den Gemonien schleifte, fuhr der Kaiser auf seinem Wagen durch die Menge, zum erstenmal wieder sich sicher fühlend unter seinen Römern. Am Abend leuchteten Pechseuer auf. Es waren lebende Christen, die mit Teer bestrichen und mit dem Hals an einen Kienpfahl angebunden als Fackeln dienten. Daß den Christen, die die Fackeln des Nero mit Augen gesehn und diese Greuel erlebt hatten. Nero als der Antichrist erschien und diese Tage als die geweissagten Vorboten der letten Not, ift wahrlich nicht au verwundern. Selbst Tacitus, der fonst die härtesten Strafen und blutige Untaten mit unheimlicher antiker Rälte zu berichten pflegt, sagt in diesem Falle doch, das Mit= leid habe sich geregt, da man fühlte, diese Leute würden

nicht dem Staatswohl, sondern der Tyrannenwut des einen geopfert. In seiner turzen prägnanten Weise erzählt er ferner, mit den dem Tode Geweihten habe Nero noch Possen aufgeführt. Welcher Art diese ludibria waren, können wir vielleicht noch nach einer Stelle des ersten Clemensbriefes Wie das im Amphitheater üblich war. ließ Nero mythologische Szenen in ekelhafter Wirklichkeit darstellen und Sueton (Nero 12) berichtet ein grotestes Beispiel solcher muthologischer Schaustellungen. Wie dort die Geschichte der Pasiphae im Zirkus wiederholt ward, so scheint man damals gebundene Christinnen als Dange und Dirce dem Volk vorgeführt zu haben, wenigstens sagt Clemens: "Zu Betrus und Baulus ist versammelt ein großer Haufe von Auserwählten, welche haben um Eifers willen viele Marter und Qual erlitten, und sind unter uns das schönste Vorbild geworden. Um Eifers willen sind verfolgt die Weiber Dange und Dirce, und sind nach schrecklichen und unheiligen Martern zum festen Laufe des Glaubens hinangekommen, und haben, wiewohl ge= schändet am Leibe, doch einen ehrlichen Lohn empfangen." Die Geschichte der Dirce, die an die Hörner des Stieres gebunden wird, und der Dange, die der Goldregen über= schüttet, oder auch nach anderer Lesart die Danaiden, die das Faß ohne Boden füllen, mußten also arme Christinnen aufführen, denen vielleicht ihr Name zu dieser Rolle ver= half. Aber auch so haben sie, nach überzeugung der Brüder. die Krone der Ehren davon getragen. Mit solchen Mitteln alückte es dem Kaiser, für den Augenblick das Volk zu zer= streuen. Allein im ganzen hatte der Gifer doch sein Ziel über= schossen. Nur mit Etel erinnert sich Juvenal an diese Schläch= tereien, indem er den Leser warnt, Tigellin zu beleidigen,

Selbst Seneca fand diesmal den Mut, in seinem vierzehnten Brief einige starke Anspielungen auf die schwarze

<sup>...</sup> sonst wirst du dort leuchten am Kienpfahl, Wo mit durchbohreter Brust Ausdampsende stehen und brennen, Und breitfurchige Spur dahinziehn im blutigen Sande.

Tat seines mißratenen Zöglings zu wagen. "Stahl und Flammen," sagte er, "hat die Tyrannei zur Verfügung, Ketten und eine Schar von Bestien, um sie auf Menschenleiber zu heten. Da treten Kerker, Kreuxfolter, eiserne Kaken dir por die Seele, und jener Pfahl, der, durch des Menschen Mitte getrieben, zum Munde heraus= tritt, und Glieder zerfest durch auseinander rennende Wagen. und jenes Hemde, durchwoben und bestrichen mit Nahrung von Flammen und was sonst noch grausame Wut ersonnen hat. Es ist sonach nicht zu verwundern, wenn die Furcht por einer Sache so groß ift, deren Mannigfaltigkeit groß und deren Zurüftungen gräßlich sind." Es sind das die Worte eines Augenzeugen, die eine Vorstellung von der unerhörten Scheuflichkeit der Hinrichtungen und Verfol= gungen geben, welche sich auch für alle Jahrhunderte als ein Ereignis von phantastischer Grausenhaftigkeit dem Bedächtnis einprägten und es fertig brachten, daß ein Nero, zumal in der bengalischen Beleuchtung der driftlichen Apokalppsen und Sibnllen, als gespenstischer Dämon in der Erinnerung der Menschheit fortlebt, der im Grunde doch nur ein zuchtloser Bube und Halbnarr war.

Wer die Opfer der ersten römischen Verfolgung waren, wissen wir nicht; wir müssen nur vermuten, daß jene patriotischen Herzen, die Paulus Römer 13 zur Ruhe verweist, die essächen Krautesser des 14. Kapitels so gut, wie die Starken, die der Schwachen nicht schonen wollten, die Brüder, die Paulus freudig dis Forum Appii entgegen kamen und die, die in ihrem Geseheseiser Drangsal hinzusügten seinen Banden, daß sie allzumal der Verfolgung zum Opfer sielen und daß auch Paulus entweder im Brande der Stadt oder in den Greueln der vatikanischen Gärten sein Ende gefunden hat. Eusedius berichtet im Widerspruch mit der von ihm selbst angenommenen Tradition, daß Paulus ein Opfer der neronischen Versolgung geworden sei, der Apostel sei aus seiner ersten Gesangenschaft entlassen worden, er habe weitere Missionsreisen ges

macht und sei dann zum zweitenmal in Gefangenschaft geraten und in dieser zweiten Haft von Nero hingerichtet worden. Allein der Schluß der Apostelgeschichte saat. Paulus sei zwei volle Jahre in Rom Gefangener gewesen. Da er im Frühjahr 62 ankam, so führt dieses Datum bis hart vor die neronische Verfolgung, und zu weiteren Missionsreisen ist dann keinerlei Raum. Des Eusebius Begründung einer Befreiung des Apostels und einer zweiten Gefangenschaft aus 2. Tim. 4, 16 ist auch sehr schwach. Der Bischof meint nämlich, das Wort des Apostels: "Bei meiner ersten Verteidigung stand mir niemand bei." beweise. daß Vaulus später noch ein zweites Verhör habe bestehen mussen, zwischen beiden sei er also frei geworden und habe die projektierte Reise nach Spanien ausgeführt. Eine solche Reise hatte, nach Römer 15, 24, Paulus vor, und der Bischof von Casarea konnte nicht annehmen, daß Paulus, der den Heiligen Geist hatte, sich darin solle geirrt haben. Aber aus dem Vorsatze folgt nicht die Durchführung. Die letten Lebensspuren des Apostels verlieren sich in dem Schutte der eingeäscherten Stadt. Die Brätorianer= kaserne lag in einem Viertel, das dem Brande zum Opfer fiel. Wurde Paulus durch seinen Prätorianer gerettet, so gehört er um so sicherer, wie die christliche Tradition an= nimmt, unter die Opfer der folgenden Christenverfolgung, Hätte Paulus diese Katastrophe überlebt, so hätte er auch der Nachwelt ein Andenken seiner späteren Jahre hinter= lassen. Paulus war nicht der Mann danach, um vergessen in einem Winkel ein dunkles Greisenalter zu leben. Ift er nicht schon im Brande der Stadt umgekommen, so ist er um so mahrscheinlicher unter den Opfern der Gärten des Nero auf dem Batikan zu suchen. Als Tigellinus, ber Präfektus Pratorio, die Gefangnisse leerte, um den Birfus mit Märtyrern zu füllen, wurde ein Geftenhaupt, wie Baulus, der sich bereits in den Händen der Prätorianer befand, gewiß nicht vergessen. Sein Evangelium war ja im ganzen Lager der Leibwache bekannt geworden.

Apofryphe Quellen bewilligen dem römischen Bürger die ehrenvollere Hinrichtung durch das Schwert außerhalb der Stadtmauer an der Strafe nach Oftia. Port sucht über hundert Jahre später der römische Presbnter Gajus seine Richtstätte. Seute stehen dort riesige Eukalnptusbäume. und wo das unter Henkershand fallende Haupt des Apostels viermal den Boden berührte und jedesmal "Jesus" rief, find vier Quellen aus dem Boden entsprungen, die noch immer fließen. Tigellinus, deffen unmittelbarer Gefangener Paulus war, wird von Juvenal als der bezeichnet, der die grauenvollen Martyrien der Chriften veranstaltete. Er wird die bereits gefangenen Christianer also wohl auch querst abgeliesert haben, und so ist es weitaus das Wahr= scheinlichste, daß Paulus eines der ersten Opfer der Ver= folgung ward. Auch hier hat Baulus aber nachmals seine Märtnrerkrone mit Betrus teilen muffen, den die Späteren gleichfalls unter die Opfer dieser Verfolgung gählen. Die Gemeinde, an die der viel Gewanderte seinen bedeutendsten Brief gerichtet hat, hat ihn im Tode festgehalten. Ob die brennende Stadt seiner Leiche ein würdiger Scheiter= haufen war, ob sie nach überstandenem Martyrium in den Gärten des Nero den Tiber hinab ins Meer schwamm und den Fischen zur Beute wurde, ob der Enthauptete vor der Stadtmauer unter dem Beile des Liktors starb. ob er die Qualen der tunica molesta erduldete, wissen wir nicht, aber er gehörte nun Rom, in das er sich mit Petrus teilte. Tigellinus, sein Mörder, der Haupturheber all dieser Scheuklichkeiten, kaufte sich von Galba Amnestie und lebte auch nach Neros Sturz in seiner römischen Villa als reicher Privatmann, bis ihn nach Galbas Tod endlich doch noch die Strafe erreichte.







## Dritter Abschnitt

Christliche Schriften aus der Zeit des jüdischen **Rrieges** 



## Das eschatologische Flugblatt



ie enthusiastische Periode des Christentums endet mit der großen Katastrophe von Jerusalems Untergang und der Zerstörung des jüdischen Staatswesens. Die Überschätzung seiner Krast, die die das Judentum in den Kamps mit dem

mächtigen römischen Reiche trieb, war einem Bolke zu verzeihen, das seit der Heimkehr aus dem Exil einen unaus= gesetzten Aufstieg erlebt hatte. In den Jahrhunderten persischer und griechischer Oberhoheit wuchs das Judentum aus einer Stadtgemeinde von geringer politischer Bedeutung zu einem angesehenen Volkstum empor. Das heilige Land hatten die Juden zurückgewonnen und Herodes Agrippa hatte wieder das ganze Königreich Davids unter seinem Scepter vereinigt. Noch bedeutsamer war es, daß auch das Judentum in der Diaspora sich organisierte und seine Lehrer mit der Geschäftigkeit von Seidenwürmern das ganze römische Reich mit den unscheinbaren, aber festen Fäden ihres Synagogenverbands überspannen. Durch den Bund der Kerodäer mit der julischen und claudischen Dynastie gehörte das Judentum nunmehr zu den mächtigsten Faktoren der Zeitgeschichte, und der unerhörte Verfall Roms unter Nero konnte die judischen Batrioten alauben machen, nun sei die Zeit für Befreiung Ifraels gekommen. Die Fortschritte der religiösen Propaganda der Juden blieben hinter dem materiellen Aufschwung nicht zurück, ja sie übertrafen ihn. Durch ihr rastloses Missionieren hatten

die Juden überall im Reiche auch zahlreiche Hellenen ihren Snnagogen befreundet und die römischen Schriftsteller be= zeugen, wie diese Proselnten den Brauch ihrer Bater perließen, um die judischen Feste zu begehen, die judischen Fasten zu halten und das heilige Buch des Moses an= Die dristgläubigen Konventikel, die sich aus diesem Anhang der Synagoge ausgesondert hatten, blieben an Missionseifer hinter den orthodoxen Juden nicht gurud, ja sie machten die Mission zur eigentlichen Aufgabe ihrer Berbindung. So wetteiferten beide, die heidnische Kultur zu unterwühlen, die durch die Religionsmischung im römischen Reiche und die sich ausbreitende griechische Philosophie ohnehin im Niedergang begriffen war. Der Berfall des Reiches unter Nero erfüllte nach Tacitus gerade die Besten mit der dufteren Vorahnung, daß es mit Roms Herrlichkeit zu Ende gehe. Nimmt man hinzu, daß das Lied von der kommenden Weltherrschaft Israels jedem jüdischen Kinde schon an der Wiege gesungen wurde, so läßt es sich verstehen, daß die jüdischen Batrioten zu dem Glauben kamen, nunmehr sei die Zeit da, die Ketten der Heiden zu brechen. Was die Rabbinen mit ihren Lehren nicht erreicht hatten, erreichten die heidnischen Landvögte eines korrupten Regiments durch ihre Mißhandlungen. Kurz nach der Schreckenszeit in Rom trat der lange er= wartete Dammbruch in Judäa ein. Die Aussichten der Batrioten schienen so gunstig wie nie zuvor. Dennoch hatte das Judentum seine materielle Macht überschätt. Als es zum Schwerte griff, unterlag es, und das Reich Gottes, an das die Zeloten glaubten, blieb ein gautelnder Zukunftstraum. Die tief schmerzliche Stimmung, die das gläubige Israel nach diesem Ausgang ergriff, hat im vierten Esrabuch einen ergreifenden Ausdruck gefunden. Zum Teil hatte auch das Judenchristentum an dieser Enttäuschung teil. Aber während das politische Leben Israels von da an ein stetes dusteres Brüten über die Befreiung vom Joche der Unbeschnittenen wurde und eine tückische Ber-

schwörung in den Judenbezirken die andere ablöste, trat bei der aus der Snnagoge ausgeschiedenen christlichen Ge= meinde eine Zeit der Beruhigung und Abklärung ein. Diese Ernüchterung wäre aber auch bei ihr nicht möglich geworden, ohne daß die erste geschichtliche Form des Christentums, die jüdisch=eschatologische, sich auslebte. Tene Erwartungen der apostolischen Zeit mußten erst zu einer Ratastrophe führen, und diese Ratastrophe war die neronische Christenverfolgung und der jüdische Krieg. Als Nero, der Antichrist, sich gegen die Gemeinde erhob und eine wahr= haft phantastisch grausame Verfolgung gegen sie hetzte, als der furchtbare Krieg Palästina überzog, die Gemeinden niedertrat und zersprengte, als die Heere der Heiden vor der heiligen Stadt lagerten, als selbst der Tempel in Flammen aufging und der Greuel der Verwüstung offen= bar wurde an heiliger Stätte, da schienen alle Verheifzungen in Erfüllung zu gehen. Die hereingebrochenen Schrecken mußte die Gemeinde als die Wehen der letten Zeit betrachten. Als nun aber der Tempel einstürzte und der Rauch von dem Schutte Jerusalems sich verzog und die Zeichen des Menschensohnes dennoch nicht am himmel er= schienen und die große Posaune des Jesaja nirgend gehört ward, als alles still blieb wie zuvor, da ergaben sich die Christen in die wunderbaren Wege Gottes. Nun mußte man wieder in der Gegenwart festen Fuß fassen und für diesen Non sich einrichten, und nun kam, nachdem die Posaune der Propheten verstummt war, die milde Weise der Bergpredigt wieder zur Geltung. Insofern also ist die Zerstörung Jerusalems das Schlußbild der apostolischen Epoche. Der jüdische Krieg zerschneidet die Nabelschnur, durch die die neue Kirche mit ihrer jüdischen Mutter qu= sammenbina.

Der tüchtige Prokurator Festus, der Paulus nach Rom geschickt hatte, starb bald darauf im Jahre 621) nach ein=

<sup>1)</sup> Bgl. Schürer 1, 579.

jähriger Verwaltung und sofort rissen die alten anarchischen Zustände wieder ein. Festus war plötzlich mit Tod abgegangen und der neue Profurator Albinus war nicht sofort zur Stelle. Dieses Interreanum benützten die Sadducäer, und zwar wiederum ein Hoherpriester der Familie Hannas, um die namhaftesten Christen vor Gericht zu ziehen. Seit Herodes Agrippas Tod hatte man die zum geseklichen Leben zurückgekehrte Gemeinde des Nazareners nicht weiter behelligt. Aber die Sadducäer, die mit Silfe der römischen Verwaltung sich wieder der Tempelämter bemächtigt hatten, waren als "Strafrichter" berüchtigt und unter ihnen hatte die Familie der Hannassöhne einen besonders schlimmen Ruf. Der Talmudtraktat Basachim hat einen Klageruf eines Jerusalemiten aus dieser Zeit über die sadducäischen Priestergeschlechter erhalten, welcher lautet: "Wehe mir ob des Geschlechtes des Boethos, wehe mir ob ihres Spießes! Wehe mir um das Geschlecht des Kantharos, wehe mir ob ihrer Feder! Wehe mir um das Geschlecht des Hannas, wehe mir um ihres Schlangen= gezisches! Webe mir um das Geschlecht des Ismael ben Phabi, wehe mir ob ihrer Faust! Sie sind Hohepriester, ihre Söhne Schatzmeister, ihre Eidame Tempelaufseher und ihre Knechte schlagen das Volk mit Stöcken." Diese Gruppe hatte nach dem Tode des Herodes Agrippa die Gewalt an sich gerissen und bei der Bakang der römischen Brokuratur folgte dem Schlangengezisch der Hannassöhne alsbald der tödliche Biß. Josephus, der damals als Briefter in Jerusalem die Sache der Pharisäer gegen den sadducäischen Tempeladel vertrat, berichtet von Hannas, dem Todfeinde seiner Partei: "Er versammelte den Hohen Rat zum Gericht und stellte vor denselben den Bruder Jesu, des sogenannten Christus, mit Namen Jakobus. nebst noch einigen anderen, die er als übertreter des Ge= setzes anklagte und zur Steinigung verurteilen ließ." Also nicht nur Jakobus, sondern noch andere Christen sind damals gesteinigt worden. Worin die übertretung des

Gesetzes bestand, wird nicht gesagt, daß sie aber nicht in äukerer unaeseklicher Haltung gesucht worden ist, das zeigt Josephus selbst, indem er fortfährt: "Indessen wurden darüber auch die eifrigsten und dem Gesetz ergebensten Bürger höchst unwillig, sie schickten daher heimlich Abge= ordnete an den König Agrippa und baten ihn, Hannas schriftlich aufzugeben, daß er sich ähnlichen Beginnens für die Zukunft enthalte, sowie er auch jetzt durchaus im Un-recht gewesen sei." Nicht zufrieden damit gingen diese vornehmen Pharisäer dem neuen Prokurator Albinus bis Mexandrien entgegen und setzten die Abberufung des Hannas durch. Es mag dabei der Hak der Pharifäer gegen das gewalttätigste Geschlecht des sadducäischen Priesteradels die Hauptrolle gespielt haben, sicher ist doch auch, daß die Pharisäer mit Jakobus von seiten seiner Besetzenge zufrieden waren. Die Strafe, die die Sadducäer an Jakobus und seinen Genossen vollzogen, Die Steinigung, ist im Levititus auch nicht auf Gesethes= verletzung, sondern auf Lästerung Jehovas gesetzt. Man hatte also Jakobus' Bekenntnis zur Messianität des Ge= kreuzigten als Blasphemie aufgefaßt. Auf diesen Bunkt soll sich auch nach dem Zeugnis Hegesipps bei Eusebius 2, 23 der Prozest des Jakobus bezogen haben. Freilich weicht dieses von Josephus in wesentlichen Punkten ab. Nach Hegesippus hätte Jakobus, zur Verleugnung Jesu durch die Pharisäer aufgefordert, von der Zinne des Tempels ein weithin schallendes Zeugnis für Jesus abgelegt und wäre von den Pharisäern deshalb vom Tempel herabgeworfen, gesteinigt und schließlich von einem Walker erschlagen worden. Hegesipp schreibt also die Schuld am Tode des Jakobus den Pharisäern zu; aber die Pharisäer sind unschuldig am Blute des Jakobus, wie Josephus Die Kumulation der Todesarten, die sagen= haften Züge im einzelnen und endlich das um sechzig Jahre jüngere Datum dieses Zeugnisses verbieten, die Sache uns anders vorzustellen als Josephus berichtet

hat 1). Danach steht blok fest, daß Jakobus und andere hervor= ragende Glieder der Urgemeinde im Jahr 63 gesteinigt worden sind. Diese Verfolgung durch die Sadducäer muß doch auch für das Judentum Bedeutung gehabt haben, wenn ihretwegen die Pharisäer eine Gesandtschaft an König Agrippa II. und eine zweite an den Brokurator Albinus nach Alexandrien schickten, wenn wegen derselben der Hohepriester abgesetzt wird und Josephus noch unter Domitian diesem Ereignisse einen sichtlich erregten Bericht widmete. Nach den Buständen, die damals in Jerusalem herrschten, ift der Bor= gang selbst durchaus nicht verwunderlich. Die Terroristen verfuhren mit Jakobus nur so, wie sie mit Paulus verfahren hätten, ware er in ihre Hand gefallen. Die anderen christlichen Führer, die nach dem Zeugnisse des Josephus mit Jakobus Opfer des Schreckensregiments wurden, sind wohl auch Apostel gewesen, denn auf die offiziellen Vorsteher wird man zuerst gegriffen haben. Nun besitzen wir ein Zitat aus dem Buche des Papias über die Worte des Herrn, wonach dieser um 150 blühende Bischof von Hierapolis berichtete, Johannes Zebedäi sei von den Juden getötet worden. Da Papias von einem ephesinischen Aufenthalt des Johannes nichts weiß, kann seine Meinung nur sein, die Juden in Jerusalem hätten den dort seghaften Apostel getötet und da könnte Johannes Zebedäi unter die Opfer dieser Verfolgung durch die Sadducaer gehören. Dafür spricht, daß Jesus Matth, 20, 23 beiden Söhnen Zebedäi das Martyrium in Aussicht stellt: zu Jakobus

<sup>1)</sup> Die an sich ganz einwandfreie Stelle Jos. Ant. XX, 9, 1 ist für einen Christen Anlaß geworden, über Jesus selbst eine plumpe Fälschung in den Text des Josephus einzuschalten. Er hat damit nur erreicht, daß auch die Aussagen des Josephus über Johannes den Täuser und Jakobus vielsach als christliche Interpolationen angesehen werden. Inneren Schwierigkeiten unterliegen sie nicht, im Gegenteil würde ein Christ schwerlich erzählt haben, Jakobus habe die Gesetzeuesten, die Pharisäer, auf seiner Seite gehabt.

und Johannes spricht er: "Meinen Kelch sollt ihr zwar trinken und mit der Taufe, da ich mit getauft werde, sollt ihr getauft werden, aber das Sigen zur Rechten und Linken steht denen qu, denen es bereitet ift." Wenn Jesus zu Johannes sagt, mit meiner Taufe sollst du getauft werden, so kann dem Redaktor des Matthäusevangeliums die Sage, daß Johannes den Tod nicht schmecken solle, sondern bleiben bis der Herr kommt, nicht bekannt gewesen sein. Er hätte sonst diese Leidensweissagung auf Jakobus beschränkt, während er im Gegenteil voraussett, daß auch Johannes mit der Bluttaufe getauft wurde, was der Bericht des Papias bestätigt. Die christliche Tradition steht mithin mit der jüdischen bei Josephus im Einklang. Auch daß der Apokalnptiker im Jahre 68 nur noch zwei Zeugen gählt in der Stadt, da ihr Herr gefreuzigt wurde, stimmt zu diesem Verlaufe. Gang ohne Wirkung auf die Christen blieb dieses Wüten der Terroristen gegen die verängstigte Gemeinde nicht. Das Schreckensregiment und die Ab-Ienkung der Gemüter auf die herausziehende Kriegsnot ließ viele Christen für das Evangelium lau werden. "Weil die Gottlosigkeit überhand nimmt, wird die Liebe der Menge erkalten." Die Gemeinde schwand zusammen und von Mnriaden von Christen ist nicht mehr die Rede. Dagegen nahmen mit der Erregung und den Schrecken auch die Zeichen und Wunder zu. Bei dem Paffahfeste des Jahres 66 soll der Brandopferaltar im Tempel eine halbe Stunde lang in überirdischem Lichte gestrahlt haben. Am Pfingstfeste desselben Jahres, als die Priester in der Nacht den Tempel betraten, hörten sie ein Geräusch, das sich schließlich zu einem donnerartigen Tosen verstärkte, und mehrmals sich wiederholende Stimmen riefen: "Lasset uns von hinnen ziehen!" Die gleiche Aufforderung soll nach Eusebius durch göttliche Offenbarung den Christen in Jerusalem geworden sein. Zwischen der Steinigung des Jakobus und der Flucht der Christen aus Jerusalem liegt nur eine kurze Spanne Zeit. Was sich in derselben

zutrug, lesen wir in den Weissagungen von den letzten Dingen, die die in unsere Synoptiker aufgenommene eschatologische Rede Jesu in den Mund legt und welche Denksteine sind der Angststunden, Drangsale und Heimssuchungen, die die Gemeinde in Jerusalem damals erlebte. Vom 16. Mai 66 datiert Josephus den ersten Anfang des

Aufstandes.

Als im Herbst der Versuch des Cestius, sich der Stadt Jerusalem zu bemächtigen, scheiterte und die Römer auf dem Rückzuge eine völlige Niederlage erlitten, waren die Terroristen die Herren der Lage. In Stadt und Land erhoben sich Propheten und Messiasse. "Viele kommen unter dem Namen des Messias und sagen: "Ich bin der Christ" (Mark. 13, 6). Auch finden sie Anhänger: "Sie werden viele verführen." Hatten die letten Jahrzehnte zuweilen das Auftreten eines Propheten gebracht, so hat Jerusalem jett Propheten auf allen Gassen. Wie manche Essäer ihre stillen Dasen am Toten Meer verließen, um in den Reihen der Zeloten mitzusechten, so waren auch Christen unter den Gläubigen, die mit Weib und Rind über den Jordan, oder in die Wüste oder auf den Olberg sich locken ließen, um die Zeichen des Menschensohnes zu sehen, und wurden statt dessen von den Reitern des Broturators zertreten. Darum läßt der Eschatologe Jesum mißbilligend sprechen: "Siehe, ich hab's euch zuvor gesagt." Mit dem Ausbruch des Krieges mehrten sich die Zeichen des End= gerichtes. "Krieg und Kriegsgeschrei" hatten schon un= mittelbar nach Jesu Tod die Gemeinde erschreckt, obwohl es noch nicht das Ende bedeutete. Erdbeben und Hungers= nöte kehrten wieder. Auch auf die Zeichen am Himmel war man seit dem letzten Jahre des Claudius und dem ersten des Nero gewohnt zu achten. Je größer die Not wurde, um so toller die Schwarmgeisterei. "Wenn sie euch sagen werden: "Siehe, hier ist der Messias, siehe, da ist er," so glaubet ihnen nicht. Denn es werden falsche Messiasse und falsche Propheten aufstehen, und Zeichen und

Wunder tun, auf daß sie womöglich die Auserwählten verführen." Allerwärts hieß es jeht: "Der Herr ist nahe. Maran atha, die Zeichen des Messias stehen am Himmel." Mit der Steinigung des Jakobus und der anderen Führer der Christen hatte sich der wilde Haß gegen die Christen nicht ausgetobt. Die Zeloten wollten keinen Christus ohne Schwert und Bogen. Dafür erlebte man alle Greuel eines Religionskrieges. "Es wird ein Bruder den andern zum Tode überantworten und der Vater den Sohn: und die Kinder werden sich empören wider die Eltern, und sie zum Tode bringen." Als dann vollends die Zeloten die Kriegsmaschinen, die sie den Römern abgenommen hatten, im Tempel aufstellten und der Greuel der Berwüstung stand, wo er nicht stehen durfte, da wurde den Christen der Aufenthalt in der aufrührerischen Stadt unerträglich. Auch sie riefen jett: "Lasset uns von hinnen ziehen." Man beschloß die Auswanderung. Eusebius erzählt in seiner Kirchengeschichte (III; 5, 3), den Gläubigen in Jerusalem sei die Offenbarung augekommen, die Bemeinde solle die entweihte Stadt verlassen und nach Bella im jenseitigen Jordanlande auswandern. Infolge einer Offenbarung waren sie einst nach Jerusalem gekommen, nur eine neue Offenbarung konnte sie von dem Gehorsam gegen die frühere entbinden. Erhielten die Jerusalemiten diese Offenbarung in Form einer schriftlichen Prophetie, so liegt es nahe, in der "kleinen Apokalypse" Mark. 13, 1—37, Matth. 24, 1-44 und 10, 17-23 und Luk. 21, 5-36 Reste derselben zu erkennen. Alle drei Synoptiker bieten sie dar, aber jedesmal umgestaltet nach den Erfahrungen, die die Gemeinde inzwischen gemacht hat, da man Weis= sagungen, die sich nicht erfüllt hatten, wegließ oder sie nach neuen Erlebnissen umformte. Daß hier eine judische Schrift porliege, die erst später christlich überarbeitet worden märe, ist eine überflüssige Annahme, da die Judenchristen Jerusalems in Sachen der Enderwartung selbst gläubige Juden waren. Durch jene Brophetie soll also, nach

Eusebius, der Gemeinde geboten worden sein, Jerusalem zu perlassen und nach Bella im jenseitigen Jordanlande zu fliehen. Daß die große eschatologische Rede in das Evangelium des Markus fertig eingeschaltet wurde, diesem aber ursprünglich nicht angehörte, springt 13, 14 ins Auge, wo sie von der direkten Anrede an die Junger: "Wenn ihr sehet," übergeht in die dritte Berson: "Dann sollen die Leute in Judaa fliehen." Während Jesus sich an seine Jünger wendet, hat der Eschatologe die Leute in Judäa im Auge, was zeigt, daß unser Text ein älteres Stud überarbeitete, das zu einem weiteren Kreise sprach. Das= selbe beweist Markus 13, 1 f., wo der Eingang eine Rede über den Untergang des Tempels erwarten läßt, während Jesus statt dessen eine Rede über die Vorzeichen seiner Wiederkunft hält, die eben aus dem eschatologischen Flugblatt hier eingeschaltet ist. Wenn mithin der "Drakelspruch" in unseren Markus erst nachträglich Aufnahme fand, und in allen drei Synoptikern in einer stark überarbeiteten Form vorliegt, so beweist die Rede doch, wie eingehend die Phantasie der Gemeinde sich mit allen Modalitäten der Wiederkunft Christi beschäftigt hat. "Gleichwie es zu der Zeit Noahs war, also wird sein die Wiederkunft des Menschensohnes. Denn gleichwie sie waren in jenen Tagen vor der Flut, sie agen und tranken, sie freieten und ließen sich freien bis an den Tag, da Noah in die Arche ging. und sie merkten es nicht, bis die Flut kam und nahm sie alle dahin, also wird sein die Wiederkunft des Menschen= sohnes. Dann werden zwei auf dem Felde sein, einer wird angenommen, der andere wird allein gelassen werden. Zwei Weiber werden mahlen auf der Handmühle; eine wird angenommen, die andere wird allein gelassen werden. Darum wachet, denn ihr wisset nicht, welchen Tag euer Herr kommen wird." Nicht nur aut driftlich, sondern fast mit den Worten des ersten Thessalonicherbriefes (5, 1 f.) schließt die Stelle: "Wenn ein Hausherr wüßte, zu welcher Reit der Dieb kame, so wachete er und ließe nicht in sein

Haus einbrechen. Darum seid auch ihr bereit, denn des Menschen Sohn wird tommen zu der Stunde, daß ihr's nicht meinet." Um so weniger liegt ein Grund vor, diese driftliche Prophetie für eine jüdische Apotalppse zu halten. Das "Orakel", wie wir es besitzen, hatte den Brüdern geraten, sich "in die Berge" zu flüchten. Mit den Bergen war damals wohl das Gebirge diesseits des Jordan ge= meint, das zunächst zu erreichen war. Woher Eusebins im vierten Jahrhundert die Kunde von der Auswanderung der Jerusalemiten nach Bella hatte, wissen wir nicht, aber der Bischof von Casarea muß doch wohl eine Tradition. vielleicht eine Lokalsage vorgefunden haben, daß während des großen Krieges Bella das Asnl der Christen gewesen sei, sonst wäre er nicht gerade auf diesen Namen verfallen. Sicher ist, daß im Jahr 68 ein Kreis von zwölf Aposteln nicht mehr in Jerusalem versammelt war, denn Avoka-Invse 11, 3 redet nur noch von zwei Zeugen Jesu, die in der Stadt zurückgeblieben seien, wo ihr Herr gekreuzigt worden ist, nicht von zwölfen. Wer diese zwei Zeugen waren, würden wir vergeblich zu ermitteln suchen. Daß es Apostel waren, ist nicht unwahrscheinlich, da die Blicke der ganzen Christenheit auf sie gerichtet sind und sie wie weiland Serubabel und Josua als die beiden Olbäume und Leuchter bezeichnet und schließlich sogar Elia und Mose veralichen werden. Von denen, die für Säulen aalten in der Urgemeinde, war im Jahr 68 niemand mehr am Leben und da die Sadducäer aleichzeitig mit Jakobus auch andere Häupter der Gemeinde hingerichtet haben, läßt sich in dieser Beziehung gar nichts sagen, weder Sicheres noch Unsicheres. Alle Stimmen aber, die aus dem Kriegsgeschrei der Juden und Römer, dem Lärm der Belagerung und dem Jammer der Mißhandelten zu uns herüberdringen, zeigen, daß die Christen sich in der aleichen aufgeregten, phantastischen Vorstellungswelt bewegten, wie die Belagerten, deren wahnsinnige Erwartungen der Aberläufer Josephus so bitter verhöhnt. Und nicht

nur in Jerusalem triumphierte diese Schwärmerei, sondern, wie die Apokalppse zeigt, auch in dem von der religiösen Krise schon lang sieberhaft erregten Ephesus. Die Absfassung der synoptischen Endrede wird etwas früher zu sehen sein, als die der unter gleichen Eindrücken in Ephesus versaßten Offenbarung des Johannes, mit der sie sich vielsach berührt.). Das Entkommen aus Jerusalem ist

<sup>1)</sup> Die Wiederkunftsrede Markus 13 verknüpft die Frage nach der Zerstörung des Tempels mit der Parusie des Menschensohnes: ihre Boraussekung ift also, daß beide Ereignisse zusammenfallen. Daraus folgt, daß sie verfaßt wurde vor der Zerstörung des Tempels, die die Christen darüber belehren mußte, daß der Fall des Tempels die Wiederkunft Chrifti nicht nach sich zog. Vor dem 10. August 70 ist also die große synoptische Eschatologie entstanden. Daß sie einen Umfang hat wie keine andere Rede bei Markus unterstützt die Vermutung, daß es sich um ein Blatt handelt, das bei der Schlufredaktion des zweiten Evangeliums fertig vorlag und das man im wesentlichen unverkürzt in die Grundschrift des Markus einschaltete. Daß diese kleine Apokalypse jüdischer Provenienz sei, ift für den eine unnötige Unnahme. Der sich überzeugt hat, daß das palästinensische Christentum dieser ältesten Periode eben selbst noch Judentum war. einstimmung in der Aufzählung der Vorzeichen des Endgerichts (Arieg und Ariegsgeschrei, Erdbeben, Hungersnöte und Seuchen) mit den Siegeln der johanneischen Apokalypse beweist, daß die Christen den Aretastrieg, die Hungersnot unter Claudius, das Erdbeben von Kolossä, Laodicea und Hierapolis, die Seuchen. von denen auch Tacitus und Sueton berichten, als die Wehen des Endgerichts auffaßten und daß erst die Zeit sie belehrte, das alles sei nur der Anfang der Wehen gewesen. Aus der über= einstimmung des Eschatologen mit der Apokalypse hat Hikia geschlossen, der Evangelist Johannes Markus sei identisch mit dem Apokalyptiker Johannes, die Vermutung hat aber keinen Anklana gefunden. Daß die ursprüngliche Prophetie von allen Synoptikern aus dem Schatze ihrer Erfahrungen bereichert wurde, werden wir bei Besprechung der synoptischen Evangelien deutlicher sehen können. Alar tritt die Tatsache einer Überarbeitung hervor in der Tatsache, daß eine Reihe von Sprüchen, die Matthäus (Kap. 10) seiner Aussendungsrede einfügte, bei Markus in die eschatologische Rede eingeschaltet sind. Die ursprüngliche Schrift haben wir also nur in sehr freier Reproduktion.

Matth. 24, 16 noch möglich, der Untergang der Stadt aber bereits sicher. Das Orakel sieht auch bereits auf den Beginn der Auswanderung zurück. Die Flucht begann plöklich und überstürzt. Als die Zeloten den Tempel mit ihren Bluttaten entweihten und ihn in eine Festung mit Katapulten, Ballisten und anderen Mordmaschinen verwandelten, da sagte das Orakel: "Wenn ihr sehen werdet den Greuel der Verwüftung, davon gesagt ist durch den Propheten Daniel, daß er stehet, wo er nicht stehen soll (wer es lieset, denke daran), alsdann fliehe in die Berge. wer in Judaa ist. Wer auf dem Dache ist, steige nicht hernieder, seine Habe aus dem Hause zu holen. Und wer auf dem Felde ist, der kehre nicht um, sein Kleid zu holen." Den Jammer der Flucht hat der Verfasser dieser Prophetie bereits gekostet und schreckliche Bilder des Elends stehen ihm vor Augen. Denn nicht so, wie Kaulbach den Auszug der Christen auf seiner Zerstörung Jerusalems erbaulich abgebildet hat, dürfen wir ihn uns vorstellen. Das Wuten der Zeloten machte eine eilige Flucht nötig. "Wer auf dem Dache ist, der steige nicht hernieder, seine Habe aus dem Hause zu holen, und wer auf dem Felde ist, der kehre nicht um, sein Kleid zu holen!" Wie jener Josua eine Stimme hörte über Bräutigam und Braut, so ruft der Eschatologe: "Webe den Schwangern und Säugerinnen in jenen Tagen." "Bittet aber, daß euere Flucht nicht geschehe im Winter und am Sabbat, denn es wird alsdann eine große Trübsal sein, dergleichen nicht gewesen ist von Anfang der Welt." Der Eschatologe municht, daß die Flucht nicht geschehe am Sabbat, d. i. wenn keine Hand sich auftut zur Unterstützung, kein Arm sich reat zu Hilfe und der Fliehende, der mit seiner Habe sich schleppt, sogar als Sabbatschänder noch Mißhandlungen ausgesett ist. Er wünscht jedem, daß seine Flucht auch nicht geschehe im Winter, d. i. in der Regenzeit, wenn der Himmel unendliche Ströme Wassers herabgießt und der Jordan zum Strome angeschwollen keine Nurten mehr

bietet. Josephus hat uns im vierten Buche seiner Kriegs= geschichte ein ergreifendes Bild einer solchen flüchtenden jüdischen Karawane vorgeführt, die angstvoll am Jordan hin= und herirrt und endlich von dem nachsetzenden Feinde in den Strom gedrängt wird. Selbst auf den Schilden, die bei dem Triumphe des Vespasian und Titus getragen wurden, sah man Bilder der "weiten wilden Verheerung hereinbrechender Flusse, die nicht die Felder bewässern. noch Herden tränken, sondern den allgemeinen Brand zu löschen begehren". Auf solche Szenen hat zuerst Ewald die Flucht des Weibes, d. i. der Gemeinde, in der Apokalnpse (12, 14-17) bezogen. Die driftliche Gemeinde, das Weib, das den Anaben, den Messias, geboren, flüchtet in die Wuste nach einem Orte von Gott bereitet, wo sie ernährt wird zwei Zeiten, eine Zeit und eine halbe Zeit, die Unglückszeit des Danielbuches. Dann wird der Messias einziehen in seiner Herrlichkeit. Dieser Ort von Gott bereitet ist vielleicht jenes Pella, das Eusebius als Zuflucht der palästinensischen Gemeinde nennt. Vom Aufstand nur vorübergehend berührt, im Hügelland verborgen, doch an der Straße von Damaskus leicht zu erreichen, eignete es sich zum Aspl. Wem es gelang, den Jordan zu über= schreiten, der hatte dort eine nächste Zuflucht. Auch den Anmarsch der Legionen auf Jerusalem hat der Eschatologe schon gesehen und in bitterer Ironie begrüßt er ihre Feld= zeichen, denn "wo ein Aas ist, sammeln sich die Adler". Da der Adler eigentlich kein Aasvogel ist wie der Geier, ist die Anspielung auf die Adler der Legionen um so gewisser. Das lette Gericht aber stellte sich der Eschatologe so vor wie jene Haufen, die in letter Stunde noch nach ben Zeichen der Befreiung ausschauten und wie der erste Thessalonicherbrief die Ankunft des Messias schilderte: "Sie werden sehen des Menschen Sohn kommen auf den Wolken des Himmels, mit großer Macht und Herrlichkeit. Und er wird senden seine Engel mit hellem Posaunenschall und sie werden sammeln seine Auserwählten von den vier

Winden, von einem Ende des Himmels zum andern." Die lette Hoffnung ist also bei den fliehenden Christen und den bedrängten Jerusalemiten dieselbe. Die Gegner, denen Josephus seine besondere Entrüstung widmet, sind auch des Eschatologen größte Sorge, die falschen Propheten und Messiasse, die das Bolk in die Wüste, an den Jordan, auf den Ölberg und in die Hallen bei der Schak= kammer des Tempels bestellten, um die Zeichen der Befreiung zu sehen. Noch am 10. August des Jahres 70 hatte ein Prophet in der östlichen Halle sechstausend Menschen versammelt, um die Zeichen der Befreiung zu erwarten, die der Gottesmann verheißen hatte. Aber statt der letten Posaune des Jesaja hörte man nur das Schmettern der römischen Tuba. Das himmlische Jerusalem erschien nicht, sondern das irdische fiel in Trümmer. Selbst das heilige Haus stürzte frachend zusammen, in Brand gesetzt durch die stürmenden Soldaten, die, wie Josephus beschönigend behauptet, damit dem Befehle des Titus zuwider handelten. denn der Kaisersohn wollte das Heiligtum der Juden er= halten. Daß auch die dristliche Gemeinde, trot der Weis= sagung über die Zerstörung des Tempels, die die Evangelien Jesu in den Mund legen, auf ein solches Ende des jüdischen Heiligtums nicht gefakt war. lehrt uns die Apotalnose.







## Die Apokalypse1)

pokalypsen, Enthüllungen, nennen sich diejenigen prophetischen Bücher, die sich speziell mit der Berechnung und Offenbarung der Zeit des Endgerichts befassen. Während der Prophet die praktischen Bedürfnisse seiner

Gegenwart im Auge hat und bei ihm die messianische Ver= heißung mehr nur die helle Perspektive ist, die er einem ge= horsamen Bolke als schließlichen Lohn in Aussicht stellt, hat der Apokalnptiker die kommenden Gerichte zum Thema und berechnet ihr Eintreten auf Tag und Stunde. Durchdrungen von der überzeugung, daß es so nicht länger fortgehen könne. daß, wenn Gott seine Verheißungen erfüllen wolle, er sie jest erfüllen muffe, ist seine Prophetie, mit Johannes zu reden, eine Ankündigung dessen, was geschehen muß in Bälde. Diese Art der Prophetie erzeugt sich naturgemäß nur in Zeiten höchster Not, in denen die Situation eine so gespannte ist, daß dem Volksbewußtsein der Glaube kommen kann, das Ende aller Dinge stehe vor der Tür. Um diesen Offenbarungen von vornherein eine religiöse Autorität zu sichern, legte man sie den heiligen Männern der Vorzeit bei. So haben wir Apokalnpsen des Daniel.

<sup>1)</sup> Bgl. Neutestamentliche Zeitgeschichte B, 487 ff. Johannes Weiß, Die Schriften des Neuen Testaments 2, 597 ff. Bousset, Die Apokalppse in Weyers Rommentar, 6. Auslage, 1906. Holzmann, Offenbarung des Johannes. Handkommentar zum Neuen Testament, bearbeitet von W. Bauer, 1908.

Henoch, eine Himmelfahrt Mosis, Offenbarungen des Baruch und Esra, Testamente der zwölf Batriarchen usw. Das vorbildliche Buch dieser Gattung ist die Apokalypse des Daniel, geschrieben in den Röten der makkabäischen Freiheitskriege, als Antiochus Epiphanes im Tempel zu Jeru= salem einen Altar des olympischen Zeus aufgestellt hatte. Der Gesichtskreis der Weissagung Daniels reicht nicht über die Zeit des Antiochus Epiphanes hinaus und sie verlegt das Endgericht in die allernächste Zukunft. Bald nach der Abschaffung des Opferdienstes im Tempel und vor dem Tode des Antiochus, den der Verfasser noch nicht erlebt hat, also zwischen 167—164 ist das Buch geschrieben. Dennoch hat der Verfasser auch die für ihn vergangenen Ereignisse als zukünftige geweissagt, um den Schein zu er= wecken, als ob seine Prophetie aus der Zeit des Könias Nebukadnezar von Babylon stamme, in die er den Propheten versett. In den Zeiten der Verfolgung durch die Snrer seinem Bolte die Siegeszuversicht zu stärken durch Verheißung einer nahen göttlichen Hilfe, war der Zweck seiner Schrift und um den Lesern Vertrauen zu seiner Brophetengabe zu geben, verfündet er auch das, was einer frühen Vergangenheit angehört, als etwas Zukünstiges; um so leichter werden die Leser ihm alauben, daß auch das wirklich Zukünstige sich so entwickeln werde, wie er porhersagt. Diese Methode des Danielbuchs machte Schule. Je größer die Sehnsucht nach der verheißenen Reilszeit, je größer der Druck der Gegenwart war, mit um so heißerem Gifer lag man über den prophetischen Büchern, um zu erkunden, auf welches Jahr man die Zeichen der letzten Zeit zu erwarten habe? So wurde die Apokalyptik zu einer heiligen Kunst, die mit dem überlieferten alt= testamentlichen Materiale arbeitete. Daß wirklich inner= halb der im Buche Daniel festgesetzten Zeit der Tempel pon Audas Makkabäus wieder gereinigt und Antiochus pom Tode weggerafft wurde, mußte die Autorität des Buchs erhöhen, wenn Daniel auch zunächst nicht unter die Propheten, sondern unter "die Schriften" aufgenommen wurde. Nach seinem Borbilde entstand eine ganze apokalyptische Literatur. Der Zeit nach berührt sich mit Daniel am nächsten das dritte Buch der sibyllinischen Orakel, das von einem Juden herrührt, und ähnliche Gerichte über die Heidenwelt ankündigt wie Daniel. Daran schließen sich die Weissagungen des Henoch, Baruch, Moses, der zwölf

Patriarchen, des Esra u. a.

Ein Erzeugnis ähnlicher Art, aber aus christlichen Rreisen hervorgegangen, ist die Apokalppse des Johannes, die den gemütlichen Erschütterungen der neronischen Christenverfolgung und des judischen Kriegs, sowie der Erwartung der Wiederkunft Neros ihren Ursprung verdankt. In den Drangsalen, die wir kennen, gibt Johannes, zum Troste der christlichen Gemeinde zu Ephesus und der andern Kirchen des prokonsularischen Asiens eine Enthüllung dessen, was geschehen soll in Bälde. Der Verfasser brauchte für eine Prophetie dieser Art die Formen nicht erst zu schaffen. Eine reiche Literatur bot ihm einen wertvollen Schak von apokalnptischen überliefe= rungen, deren phantastische Gestalten wir zum Teil bis in die babylonische Schöpfungssage zurück verfolgen können, wenn auch der Apokalyptiker selbst kein Bewußtsein davon hat, daß ihm ursprünglich heidnische Mnthologie den Stoff bereitet hat, mit dem er arbeitet 1). Wenn der Verfasser als seinen Auftrag bezeichnet, den Knechten Jesu Chrifti zu zeigen, was jest gleich geschehen muß, so bezieht sich seine Prophetie nicht auf die kommenden Jahrtausende, wie der Pietismus annahm, und ebensowenig will er die Weissagungen der vergangenen Jahrhunderte rekapitulieren, sondern er schreibt für seine Zeitgenossen und belehrt sie, was geschehen soll in Bälde. Die zeitgeschichtliche Auslegung ist also die, die er selbst an die Hand gibt. Sein Standpunkt der Beobachtung ist der der kleinasiatischen Christenheit und er selbst nennt

<sup>1)</sup> Bgl. Gunkel, Schöpfung und Chaos. Göttingen 1895.

Patmos bei Ephesus den Ort, wo er seine Offenbarungen empfangen habe, niedergeschrieben aber hat er sie zu Ephesus. Auf diesen Abfassungsort deutet die Boraus= stellung des Schreibens an die Gemeinde zu Ephesus in der Reihe der sieben Briefe des Messias an die Gemeinden des prokonsularischen Asiens. Ephesus war jetzt einer der Mittelpunkte der neuen Religion. Dorthin verlegt die Tradition die Entstehung der Apokalypse, des Johannes= evangeliums und der drei johanneischen Episteln. die Apostelgeschichte lassen manche Kritiker in Ephesus geschrieben sein. Unter den unechten Baulinen befindet sich gleichfalls ein Epheserbrief. Aus Ephesus datiert sich der erste Timotheusbrief. Nach Ephesus war der Phöbebrief (Römer 16) gerichtet. Auch der echte Teil des zweiten Timotheusbriefs geht nach Ephesus. So steht ein guter Teil aller neutestamentlichen Schriften mit Ephesus in Beziehung. Der reiche Sagenkranz, der sich um den ephesini= nischen Bischof Johannes und den Presbyter Johannes gelagert hat, gibt gleichfalls davon Zeugnis, wie für die Gedanken der alten Kirche Ephesus noch lange einen Mittelpunkt bildete und wie diese Gemeinde selbst diese großenteils legendenhaften Erinnerungen pflegte. Die Art, wie Bilder aus Kleinasien, Palästina und Rom sich in der Apotalypse durcheinander schieben, deutet an sich schon auf einen weiten Horizont, wie ihn nur eine Seestadt mit ihrem Welthandel gewähren konnte. Bald die Einsamkeit des meerumrauschten Felseneilands Batmos, bald das Gewühl der Menschen am Hafen von Ephesus tritt uns in den Gesichten des Apokalnptikers entgegen.

Den Inhalt seines Buchs kündigt der Verfasser selbst folgendermaßen an: "Offenbarung Jesu Christi, die ihm Gott gegeben, seinen Knechten zu zeigen, was da geschehen muß in Bälde, und er deutet sie an durch Sendung seinem Knechte Johannes, der bezeugt hat das Wort Gottes und das Zeugnis von Jesu Christo, was er alles gesehen hat. Selia, der da lieset und die da hören, denn die Zeit ist

nahe." Die Anlage des ganzen Gedichts ist nun die, daß es gemäß der Bedeutung der heiligen Siebenzahl sieben Visionen umfaßt. Die heilige Zahlenlehre spielt überhaupt in dem Buche eine große Rolle. So lange die Zukunft für uns ein Buch mit sieben Siegeln ift, werden die Menschen stets über Mittel grübeln, dieselbe zu entschleiern. Ob die Bogel zur Rechten oder zur Linken fliegen, wie die Eingeweide im Leibe des Opfertiers gelagert waren, wie die Quelle murmelt, schluchzt, gluckt und plaudert, wie die Eichen von Dodona rauschen, welche Figuren die Edelsteine bilden, die der Priester aus dem Würfelbecher ausschüttet, welche Linien das Wasser im Sande hinterläßt und welche Sterne am himmel standen in der Stunde unserer Geburt und unserer Entschließungen hat eine Bedeutung, die der Kundige versteht. Die Zahlen gählen nicht bloß, sondern fie wirken Glück oder Unheil. Durch Chaldaer, Pytha= goräer und Kabbalisten wird so die Bedeutung der Zahlen eine tiefsinnige Wissenschaft "des im Gebiete des Absurden lustwandelnden Verstandes". Die Eins, so lehrt man, ist noch feine Bahl, die Zwei ist der reine Gegensat, erst die Drei ist der vermittelte Begensak und darum die voll= kommene Bahl. Das Dreieck ist deshalb die Signatur der Gottheit, dagegen die Vier, die aus der Drei hervorgeht, bedeutet die Welt. Das Quadrat ist die Signatur des Irdischen, denn die Welt hat vier Enden, vier Ausdehnungen, vier Weltgegenden, vier Elemente. Addieren wir Gott und die Welt, die Drei und Vier, so entsteht die hochheilige Sieben. Als bei Ausbruch des jüdischen Ausstands ein Teil der Burg Antonia von den Aufrührern geschleift worden war, sahen die Priester mit Entsetzen, daß durch die Angliederung dieses Areals die Tempelfläche zu einem Viereck geworden war, denn sie lehrten im Sin= blick auf Daniel 8, 22, der Tempel musse untergehen, sobald er ein Viereck geworden sei, das heißt die Signatur der schlechten Welt trage und nicht die der heiligen Gott= heit. In ähnlichen Fährten der Zahlensymbolik wandelt

auch unser Apokalyptiker, der nach der Siebenzahl, der Dreizahl und Vierzahl seinen Stoff gruppiert. Die heilige Zahl schlechthin ist für ihn die Sieben, denn es gibt sieben Planeten, sieben Erzengel, sieben Wochentage, während die gebrochene heilige Sieben, die Dreieinhalb, eine Unsglückszeit bedeutet. Daß dieser Glaube an die Bedeutung der Zahl das ganze Buch die zu Ende beherrscht, ist ein Beweis für seine wesentliche Einheit.

Johannes, so erzählt er uns selbst, war auf einer ein= samen Insel, als der Geist ihn erfaste. "Ich, Johannes, euer Bruder und Mitgenosse in der Trübsal, war auf der Insel, die da heißet Batmos." Palmosa, eine Insel, die die Schiffer gern anliefen wegen ihres geschützten Hafens. den der in Sufeisenform gelagerte Felsriegel bildet, lag von Ephesus ungefähr so weit entfernt wie Helgoland von Hamburg. Für einen Rückzug aus dem Lärme der Großstadt lag die Insel also gelegen wie keine andere. Das aus dem blauen Meere auftauchende Eiland hat durch seinen Blick auf die umliegende Inselwelt großen land= schaftlichen Reiz und man darf es sich nicht als völlig table Klippe porstellen 1). Der Prophet fand sich hier dem Vorgebirge Mykale gegenüber, aber was war dem Juden der Sieg der Hellenen über die Perser, der hier ersochten wurde! Ihn erfüllen nur Bilder des Alten Testaments und für die Bläue des jonischen Meers und die Pracht des jonischen Sternhimmels hat er kein Auge. Nur von Schwefel, Blut und Zornschalen ist in seinem Buche die Rede. War er doch um des Wortes Gottes und des Zeug= nisses Jesu willen hier und erwartete, daß diese Sterne demnächst vom himmel fallen und das Meer vergiften werden, so daß die Heiden heulend die toten Fische am Strande werden liegen sehen. Seit Clemens Alexandrinus wird das Wort: "Um des Zeugnisses Jesu willen," meist

<sup>1)</sup> Neuere Besucher geben von dem Zustande der Insel ein viel freundlicheres Bild als Schubert vor achtzig Jahren.

so verstanden, als ob Johannes wegen seines Zeugnisses pon Christus nach Patmos verbannt gewesen sei. Allein das "Zeugnis Jesu" ist in dem ganzen Buche stets das Zeugnis, das Jesus gibt, nie ein Zeugnis für Jesus. Johannes ist also die Offenbarung geworden: "Begib dich nach der Insel Patmos, dort wird dir gesagt werden, was du tun sollst." Das Haupt niedergebeugt zwischen seine Kniee wartet der morgenländische Prophet der innern Stimme und empfängt so seine Offenbarungen. Auf dem stillen Eilande, wo er nur das Blätschern der Meereswoge am Strande vernimmt, vermag der Seher der innern Un= sprache zu lauschen, während in den lärmenden Gassen von Ephesus sie übertäubt wurde von Wagengerassel und Böbelgeschrei. Doch scheint Johannes, als er seine Ge= sichte aufzeichnete, nicht mehr auf der Insel zu sein, wenn er erzählt: "Ich war auf der Insel, die da heißet Batmos." Bei der Niederschrift ist er wieder in Ephesus. Herrentag, den die Gemeinde drüben festlich beging, be= luchte den einsamen Anachoreten auf seiner stillen Warte der, mit dem sein Herz stets beschäftigt ist. Hatte Baulus ihn als eine Lichterscheinung am Himmel geschaut, so gibt der Apokalyptiker ein genaueres Bild, aber es ist nicht das Bild, das dem Zebedäiden von dem Meister von Kaper= naum im Herzen leben mußte, sondern er schildert den, der sich ihm offenbarte so, wie das jüdische Volk sich seinen Messias vorstellt. Eine Stimme, wie eine dröhnende Posaune, die ihm ins Ohr fällt, zwinat den einsamen Büßer umzuschauen. "Und da ich mich umwandte, sah ich sieben goldene Leuchter, und inmitten der Leuchter sah ich einen, der sah aus wie ein Mensch, angetan mit einem Mantel und um die Brust gegürtet mit goldenem Gürtel." Der Hohepriester, der im Himmelstempel fungiert, steht dem Seher gegenüber, daher das priesterliche Kleid. Sein Haupt und seine Haare waren weiß wie schneeweiße Wolle. Als uralter Greis muß der geschildert werden, der bei der Weltschöpfung schon beteiligt war, daher seine

weißen Haare. "Seine Augen waren wie Feuerflammen, seine Füße wie im Ofen geglühtes Erz und seine Stimme wie das Rauschen gewaltiger Wasserströme." Das ist nicht Jesus von Nazareth, sondern eine traumhafte Furchterschei= nung, die den Ekstatischen ängstet. "Und als ich ihn sah, fiel ich zu seinen Füßen nieder wie tot." Auch bei Daniel 10, 8f. heißt es: "Wie ich den Ton seiner Rede hörte. sant ich betäubt auf mein Angesicht." Auch dort erscheint der Messias "wie vom Ansehen eines Mannes" (8, 15). Das Buch Daniel hat mithin dem Verfasser seine Gesichte eingegeben, es lag aufgerollt neben ihm, als er in seine Entzückung fiel. Wie der Engel den Bropheten Daniel aufrichtet, so der Messias den Propheten Johannes. Der Herr der himmlischen Heerscharen legte ihm seine seanende Hand auf sein geängstetes Haupt und sprach: "Fürchte dich nicht, ich bin der Erste und der Lette und der Lebendige und ich war tot, und siehe, ich lebe in alle Ewigkeit und habe die Schlüssel des Todes und der Unterwelt." Das also war die Stellung, die nunmehr auch die Judenchristen Jesu zuwiesen. "Schreibe nun auf," heißt es dann weiter, "was du sahest und was hiernach erfolgen wird." Die Briefe, die Johannes schreiben muß, sind gerichtet an die Engel der Gemeinden Aliens, denn wie jeder Mensch seinen Schutzengel hat, der ihm gleicht, so jede Gemeinde einen Genius, der sie repräsentiert. Der Engel wird genannt, gemeint ist jedesmal die Gemeinde. Mit dem bekannten paulinischen Briefeingange: "Gnade sei mit euch und Friede," wendet sich der Apokalyptiker an sieben Gemeinden Asiens, die er nach ihrer Bedeutung ausgesucht haben wird. Im Namen dessen, "der da ist, der da war und der da kommt," wie er den hebräischen Namen Jahwe (der da sein wird) umschreibt, im Namen des Messias und der sieben Sternengeister, die den Thron Gottes als brennende Faceln umgeben, und die der Verfasser aus der jüdischen Engellehre übernommen hat, schreibt Johannes (1, 4f.) seine Besichte nieder. Sein Auftraggeber bei Abfassung seines

Buchs ist der Messias, der treue Zeuge, der Erstgeborene von den Toten, der Fürst über die Könige der Erde. "Er hat uns geliebt und uns gereinigt von unsern Günden burch sein Blut und uns gemacht zum Königtum, zu Priestern Gottes und seines Vaters." Gleich einem schmet= ternden Trompetenstoße, der Ruhe gebietet, weil der König eintritt, meldet die Einleitung: "Siehe er kommt auf den Wolfen und schauen wird ihn jedes Auge, auch die ihn durchbohrten, und jammern werden über ihn alle Geschlechter der Erde. Ja, Amen! Ich bin das A und das D, spricht Gott der Herr, der da ist, der da war und der da kommt, der Allmächtige." So stehen sich zwei Losungen gegenüber. Auf den Strafen von Ephesus ruft der Bobel: "Groß ist die Diana der Epheser!" Von Patmos antwortet das Echo: "Ich bin das A und das D"; es ist das Feldgeschrei der alten und der neuen Menschheit. arimmiger Verachtung sieht der driftliche Prophet herab auf das heidnische Treiben der Massen, an die jedes Wort der Warnung verschwendet wäre. "Wer unrecht tut, der tue ferner unrecht, und wer schmutzig ift, beschmutze sich ferner." Daß die Masse eine massa perditionis sei, ist die Grundstimmung, aus der seine Unglücksverheißungen ent= sprungen sind.

Die Reihe der Vissionen beginnt mit dem Auftrage, die die Stimme des Messias dem Seher auf Patmos gibt, er solle den Bescheid Jesu über ihren kirchlichen und sittlichen Besund sieben Gemeinden der Provinz Asia eröffnen. An sich hätte der Seher noch mehr Gemeinden aufzählen können, da auch Kolossä, Hierapolis, Troas, Assia der Provinz Asia angehörten. Ob er die dortigen Stiftungen Pauli nicht als christliche Gemeinden anerkannte, oder ob ihn die Rücksicht auf die heilige Siebenzahl zu dieser Auswahl bestimmte, mag dahingestellt bleiben. Wie billig beginnt Johannes mit Ephesus, das der Vorort der Provinz war, wenn auch der Prokonsul nicht in der Priesterstadt Ephesus, sondern zu Vergamon residierte.

Die religiöse Zerklüftung der ephesinischen Christenheit kennen wir aus dem Leben des Paulus, der noch als Gefangener in Rom von dem völligen Abfall aller in Asia zu den Judaisten hörte. Hatten sie vordem bei seinen Arbeitsschürzen Genesung gesucht, so waren sie jest zu den übungen der Judenchristen zurückgekehrt, um durch Beschneidung und Speisegesetze selig zu werden. Die Kämpfe, die Paulus vertrieben, haben also noch immer nicht ausgetobt. Die Judaisten siegten über die Pauliner, aber beneidenswert war die Lage auch der judaistischen Ge= meinde keineswegs. "Ich weiß von deinem Tun," schreibt ihr der Messias, "und beiner Mühsal und Geduld! Die hast du, und hast getragen um meines Namens willen und bist nicht mude geworden." Weder das Geschrei im Dianatempel noch die Hetereien der Synagoge haben die Gemeinde von Chriftus abwendig gemacht. Aber kaum ist der Sieg über die gesetzesfreien Gegner ersochten, so tritt die Erschlaffung ein. über dreißig Jahre sind es jett, seit durch Johannesjunger die Botschaft vom Reiche nach Ephesus gelangt ist, und bereits ist die erste Liebe erkaltet. "Ich habe wider dich," spricht der Messias, "daß du von der ersten Liebe gelassen haft. So gedenke daran, von welcher Höhe du gefallen bist, tue Buße und tue die ersten Werke. Wo aber nicht, so komme ich dir und werde deinen Leuchter von seiner Stätte ruden, wo du nicht Buße tun willst." Als Paulus in der Synagoge von Ephesus die Schrift auslegte, als er in der Schule des Tyrannos lehrte, als Priscilla und Aquila die Gläubigen in ihrem Hause versammelten, damals war der Eifer groß. Aber das Feuer ist seitdem nieder= gebrannt, vielleicht gerade, weil der Gegensatz jetzt fehlte. Der Apokalyptiker zurnt über die eingetretene Erschlaffung, während er die Abwendung von den falschen Aposteln der Gemeinde hoch anrechnet. "Das hast du, daß du die Werke der Nikolaiten hassest, welche auch ich hasse." Nikolaos ist die übersetung von Bileam, der die Kinder

Israel lehrte Götzenopfer essen. Da Paulus gleichfalls den Genuß von Opferfleisch erlaubte und ganz so, wie die hier erwähnten falschen Apostel, von Ephesus abgetrieben wurde. lieat es am nächsten, unter diesem Bileam-Nikolaos den Gegenapostel Paulus zu verstehen. Desgleichen wird man an 1. Kor. 9, 2 erinnert, wo von Ephesus aus Baulus schreibt: "Wenn ich andern nicht Apostel bin, so bin ich doch euch Apostel." Ephesus ist die Gemeinde, in der Baulus in Gefahr unter falschen Brüdern war, in der der Apostel klagte: "Der Gegner sind viele," und in die er sich bei seiner letten Reise nicht mehr wagen darf, aber deren Bresbntern er nach dem Berichte der Apostelgeschichte eine kommende Herrschaft der Wölfe voraussagte; in einer solchen Gemeinde fehlte es nicht an Gründen, die den Apokalnptiker zum Lobe, Paulus zur Klage über die Gemeinde veranlassen konnten. Dieselben Leute, die Paulus Hunde nannte, läßt der Apostelgeschichts= schreiber ihn Wölfe nennen. Es sind die falschen Brüder, unter denen der Apostel mehrfach in Gefahr war. Juden aus Ephesus waren es, die den Apostel in Jerusalem der Wut des Volkes auslieferten, Judenchristen aus Ephesus sind es, über die er in Rom im Briefe an Timotheus seufzt, daß sie ihm viel Böses zugefügt. Alle haben sich in Asien von ihm gewendet. Gerade das aber gereicht der Gemeinde in den Augen des schroffen Judaisten zur Empfehlung, daß sie den Gegner, der lehrte, Gökenopfer= fleisch sei nicht verboten, abwiesen. "Das hast du, daß du die Werke der Nikolaiten hassest, welche auch ich hasse." Ihn freut es, daß die Männer des Gesetzes, der Werke, der Arbeit und der Geduld dem falschen Apostel ihre Türe fest zugeschlagen haben. Sie haben die geprüft, die sagen, sie seien Apostel und sind es nicht und haben sie als Lügner erfunden. Hier in Ephesus hatte Paulus geschrieben: "Esset ohne zu untersuchen!" Das war die Lehre Bileams, der den Balak lehrte die Söhne Israels durch Gögenopfer zu Fall zu bringen. Dieselben Streitia=

keiten, die wir aus dem von Ephesus geschriebenen ersten Korintherbriefe kennen, setzt der Epheserbrief des Messias poraus. Er pakt darum auch viel besser in die sechziger Jahre als in die Zeit Domitians zu Ende des Jahrhunderts. als die Frage nach der Geltung der jüdischen Speisegesetze in einer so alten Gemeinde längst geregelt sein mußte. Man wird nicht dreißig Jahre lang über dieselben Streit= fragen verhandelt haben, um dann nicht weiter zu sein als zuvor. Noch ist der leidenschaftliche Gegensatz der Parteien um nichts milder geworden. Für Paulus sind die Judaisten Hunde, für den Apokalyptiker sind die Bauliner Lügner; schroffer also könnte die Feindschaft nicht sein, und selbst in der Zeit, in der hier in Ephesus die judenchriftliche Gnosis und die Johanneslegende aufkam, grollen noch immer diese Gewitter nach. Von den Tagen des Apostels bis in die der ephesinischen Räubersynode haben wir in dieser Wetterecke Kleinasiens dasselbe unfriedliche Bild.

Sechzehn Stunden nördlich von Ephesus liegt die reiche Seestadt Smyrna, die im folgenden Jahrhundert der Kirche den berühmten Märtyrer Volykarp schenkte. Die vaulinischen Quellen schweigen von dieser Gemeinde und Paulus scheint die Stadt Smorna nie betreten zu haben. Um so höher rühmt sie der Apokalyptiker. Obgleich judenchristlich, muß sie schwere Bedrückung von seiten der Synagoge erfahren, während sie in den Augen des Propheten das wahre Israel vorstellt. Der Messias, "der Erste und Lette, der tot war und lebendig geworden ist". also der auferstandene Jesus, läßt der Gemeinde zu Smyrna schreiben: "Ich weiß deine Trübsal und deine Armut, und die Lästerung von denen, die da sagen, sie seien Juden und sind es nicht, sondern des Satans Schule." Milder als Paulus also urteilt auch der Judenchrift nicht über die jüdischen Gegner. Die Synagoge ist ihm des Teufels Kirche und des Chrennamens der Juden sind ihre Besucher durch ihren Kanatismus gegen das wahre

Israel in seinen Augen verlustig. Die Geschichte der Ge= meinde Polykarps, der zwischen 154 und 156 nach den Amtsjahren des Statius Quadratus, nach Eusebius erst 166 nach Christus zu Smyrna verbrannt wurde, ist mithin von Anbeginn eine Leidensgeschichte. In dem reichen Smyrna sind es die Kinder der Armut und der Trübsal. die sich zur christlichen Lehre bekennen. Aber eben dadurch sind sie reich. Ihre Feinde, die sich Juden nennen, aber die Synagoge des Satans sind, verfolgen sie mit ihren Lästerungen, wie sie am eifrigsten Holz aus den Backstuben beischleppten, als Polykarp auf dem Scheiterhaufen stand. Schon jest weissagt der Prophet: "Siehe der Teufel wird etliche von euch ins Gefängnis werfen, auf daß ihr geprüft werdet und werdet eine Trübsal haben von zehn Tagen." Wieder tritt hier die Zahlenlehre hervor, die das ganze Buch beherrscht und seine wesentliche Einheit beweift. Nach Ablauf einer Dekade fängt die Zählung von vorn an; so wird nach den zehn Tagen der Trübsal eine neue Reihe beginnen.

Jedes der Mahnschreiben des Propheten schließt mit einem Kernworte, an das die Gemeinde sich halten soll und das unterstrichen wird mit der stets sich wiederholenden Einschärfung: "Wer Ohren hat, der höre, was der Geist ben Gemeinden sagt." Go erhielt die Gemeinde zu Ephesus Die Losung: "Wer überwindet, dem will ich zu effen geben von dem Baume des Lebens, der im Paradiese Gottes ift." Mit seinem Lebensbaume ist das Paradies in die obere Welt versetzt und wird nach der Lehre der Rabbinen wieder zum Vorschein kommen am Jüngsten Tag. Das Symbolum, das die Gemeinde zu Smyrna erhält, besagt in noch schönerer Prägung: "Sei mir getreu bis in den Tod, so will ich dir die Krone des Lebens reichen. überwindet, dem soll kein Leid geschehen vom zweiten Tod," von dem es keine Auferstehung gibt.

Die dritte Gemeinde ift Bergamon in Mysien. Früher Sitz des Königs Attalus, jetz Residenz des Bro-

konsuls, rühmt sich Bergamon noch eines anderen Kerrschers. Der Prophet weiß, daß die Gemeinde wohnt, wo des Satans Thron ift. Zwei berühmte Stätten des heidnischen Kultus werden in Vergamon erwähnt, der berühmte Askulaptempel, um den die Kranken sich lagerten, die die Briefter durch Inkubationen heilten, und der Jupitertempel, der zur Erinnerung an die Niederlage der Gallier. Aupiters Sieg über die Titanen verherrlichte. Fragen wir. welches Heiliatum dem Apokalnptiker als des Satans Thron erschien, so werden wir eher auf den Jupitertempel raten, als auf die Heilbäder Askulaps, dessen milde Züge später den Christustnpus der ältesten driftlichen Kunst beeinflußt haben. Der milde Heilgott forderte keinen solchen Born heraus, wohl aber konnten die Schlangenleiber der Titanen, die mit den übrigen Stulpturen des Jupiteraltars uns erhalten sind, den Judenchriften an die alte Schlange erinnern. So, wie die Schlangenleiber der Titanen sich wild durcheinander knäueln, sieht der Prophet in ihnen die alte Schlange, die den Gögendienst gestiftet hat, und darum ist ihm dieser Altar, zu dem eine Treppe über ein hohes Podium hinaufleitet, des Satans Thron. Heute steht er bekanntlich in Berlin. An berühmten, von weither besuchten Wallfahrtsorten, deren Glanz auf Erhaltung des Aberglaubens beruht, pflegt auch der Fanatismus gewaltig zu sein und in Vergamon, obwohl es Sik des Präses war, ist schon Christenblut geflossen. "Du hältst fest an meinem Namen." saat der Brophet zu der Gemeinde, .. und hast meinen Glauben nicht verleugnet, auch in den Tagen, in welchen Antipas, mein treuer Zeuge, bei euch getötet ward, wo der Satan wohnt." Die Anbeter des Satansthrones scheinen Antipas erschlagen zu haben. Von einer Hinrichtung durch die römische Obrigkeit ist nicht die Rede. Die Tage der Verfolgung liegen schon eine Weile zurück und seit derselben hat die Gemeinde an Eifer nachgelassen. Sie war mutig durchs Feuer gegangen, jest drohte sie im Rauche zu ersticken. Ganz gemeine Sorgen sind es,

die sie abwendig machen. Wo so große Massen von Opfern dargebracht wurden, kam das Opferfleisch in jedes Haus. "Ich habe ein Kleines wider dich," saat der Judenchrift, "du haft, die an der Lehre Bileams halten, welcher den Balak lehrte ein Argernis anzurichten vor den Kindern Israel, und zu essen Götzenopferfleisch und zu huren. Also hast auch du, die an der Lehre der Nikolaiten halten, gleicherweise. Tue nun Buße, wo aber nicht, so komme ich dir bald, und werde mit ihnen kriegen mit dem Schwert meines Mundes." Dieselben Erscheinungen, die Baulus in Korinth Verlegenheiten schufen (1. Kor. 10, 8 f.), erzürnen den Apokalyptiker in Pergamon. Das den Gögen geweihte Opferfleisch verunreinigt nach seiner Meinung den davon Genießenden und wer den Tempelmahlzeiten nicht fern bleibt, kommt leicht auch mit den Hierodulen und Tänzerinnen in Beziehung, die die Tempel umlagern. Johannes versteht die Gefahr und das Symbolum, das die erhalten, die die Versuchung bestehen, ist von besonderem Tiefsinn: "Wer überwindet, dem will ich geben von dem verborgenen Manna, und will ihm geben einen weißen Stein und auf dem Stein einen neuen Namen geschrieben, welchen niemand kennt als der Empfänger." Der Mannakrug der Stiftshütte war durch Jeremia ge= borgen worden und ist nun im Himmel. Aus ihm sollen die Märtyrer gespeist werden zum ewigen Leben. Das ist bessere Speise als das Opferfleisch, an dem die Teufel aeleckt haben. Der weiße Stein aber ist das Symbol der Freisprechung und das Zeichen des Gewinners. In die große Lotterie des Messias haben sie gesetzt und sind herausgekommen. Wenn auf dem Steine ein Name steht. den niemand weiß als der Empfänger, so ist damit gemeint, daß es zwischen jeder Seele und ihrem Gott ein Geheimnis gebe, das niemand kennt als sie beide und das ebenso= wenig ausgesprochen werden soll, wie der unaussprechliche Name Gottes selbst. Mit dem Vorgeschmacke des himm= lischen Manna und der Gewißbeit eines stillen Bundes

mit Gott können sie die Wechselfälle des Lebens heiter ertragen. Des Christen tiesstes Leben entzieht sich dem Auge. Ursprung und Ende ist ein Geheimnis, aber dieses Geheimnis ist verborgen in Gott; das ist sein Trost.

Natürlich waren es gerade die reichsten und ünnigsten Städte Kleinasiens, die eine handeltreibende Judenschaft einschlossen. Von der Judenschaft hat sich dann eine christaläubige Gemeinschaft abgezweigt und so sind auch Christen an diesen Sitzen des Wohllebens zu finden. Dahin gehört die Stadt der Burpurfabriken am Lnkus. das lydische Thyatira. Aus Thyatira war jene Lydia gewesen, die Paulus zu Philippi am Betplate der Juden zur Christin machte, und so werden wir annehmen dürfen, daß die Gemeindestiftung hier von paulinischen Schülern ausgegangen ift. Unser Judaist setzt in allen paulinischen Gemeinden grundschlechte Elemente voraus, die er un= erbittlich geißelt, aber der Gesamtgemeinde in Thnatira muß er doch bezeugen: "Ich weiß deine Werke und deine Liebe, und beinen Glauben und deinen Dienst und deine Geduld und daß deiner letten Werke mehr sind, denn der ersten." Unmittelbar nach der Gründung waren es der Werke nicht viele gewesen, neuerdings erst hat sich die Gemeinde gebessert. Aber ein Argernis, ähnlich dem in Korinth, ist dem Propheten zugetragen worden, für das er den Engel der Gemeinde verantwortlich macht. Auffallenderweise ist es eine Lehrerin der Gemeinde, der Johannes üble Sitten zutraut. "Ich habe wider dich, daß du lässest dein Weib Jesabel, die sich Prophetin nennt, und lehrt und verführt meine Anechte zu huren und Gögenopfer zu essen ... Siehe ich werfe sie aufs Bette, und die mit ihr ehebrechen in große Trübsal, wo sie nicht Buße tun von ihren Werken. Und ihre Kinder will ich töten durch die Best; und erkennen sollen alle Gemeinden, daß ich es bin, der Nieren und Herzen prüft; ich werde geben einem jeglichen nach seinen Werken." Die Prophetin lehrt also die Gemeindeglieder Götzenopfer zu essen nach

der Lehre Bileams, die Johannes auch in Ephesus den Baulinern porwarf: um so mehr wird sich auch der Vorwurf auf die Paulusschule beziehen, daß sie "die Tiefen des Satans, wie sie sagen, erkannt haben", was offenbar eine Parodie des Pauluswortes ist: "Der Geist erforschet alle Dinge, auch die Tiefen der Gottheit." Die Tiefen des Satans haben die erkannt, die an Opferfleisch und Unzucht nichts Sündiges sehen wollen, und alles erforschen, auch den Abgrund der Sünde. Sollte wirklich eine Christin sich den Brüdern preisgegeben haben, um alles au erforschen? Der Grundsat, daß für die, die im Beifte sind, die Werke des Fleisches überhaupt keine Bedeutung hätten, ist in dristlichen Gemeinden gelehrt worden. Das zeigt der zweite Petrusbrief und die Epistel Judä; daß aber schon zur Zeit des Apokalyptikers eine Prophetin Gemeinschaft des Leibes nicht nur geübt, sondern auch gelehrt habe, ist doch wohl nur eine Nachrede arawöhnischer und unduldsamer Gegner, die in ihrem Fanatismus aus den ihnen unleidlichen Grundsätzen auch gleich die abscheulichsten Konsequenzen zogen. Ausleger, die unter dem "Engel" der Gemeinde ihren Bischof verstehen, machen nach dem Ausdruck "dein Weib", diese Jesabel gar zur Battin des Bischofs, aber eine Gemeinde mit einem Vorsteher, der ein solches Familienleben duldete, hätte boch unmöglich wegen ihrer Liebe und ihrer Werke belobt werden können! Die Situation ist um so schwerer zu verstehen, als der Apokalyptiker diese sündige Gesellschaft noch immer zur Gemeinde rechnet. Go spielen doch vielleicht übertreibung und Parteihaß bei diesem Berdifte auch eine Rolle. Gehörte das Weib Jesabel zur Gemeinde, so könnten ihre Ausschreitungen nicht lange geduldet worden sein. Den Namen Jesabel wird weder eine lydische noch jüdische Christin geführt haben. Es ist ein Spottname, ber der Prophetin beigelegt wurde, weil Jesabel, die Battin Ahabs, Elias verfolgte, und Verfolgung nannten die Frommen es schon, wenn man ihre Wanderlehrer von

der Schwelle abwies. Die aber, die dieser Christin den Namen der Prophetenverfolgerin beilegten, haben sie sicher gehaft und wohl auch mehr behauptet, als sie beweisen konnten. Neben dieser Gruppe, die er so schmachvoll brandmarkt, kennt der Verfasser aber in der Stadt der Burpurfabriten auch andere Christen und diesen schreibt er: "Euch aber sage ich, den übrigen zu Thnatira, die nicht diese Lehre haben, und die nicht die Tiefen des Satans. wie sie sagen, erkannt haben. Ich werfe auf euch keine andere Last." Nur Verzicht auf Opferfleisch und Unzucht verlangt der Prophet, nicht die Einhaltung des ganzen jüdischen Gesethes, wie Paulus den Judaisten nachsaate, um den Heidenchristen vor ihnen bange zu machen. Was aber der Verfasser unter Borneia verstehe. ift schwer abzugrenzen, da im Buche der Jubiläen (cap. 29) auch die Ehe mit einem Heiden unter diese Kategorie der Unzucht fällt, die mit Steinigung bestraft wird. bleibt, trot der starten Ausdrücke, der Tatbestand dunkel. Daß eine antinomistische Gruppe sich aus der paulinischen Gesekesfreiheit heraus entwickelt habe, der man die Lehre nachsaate, daß der Gnostifer alles erkennen musse, auch die Tiefen des Satans, scheint der Sinn dieser Andeutungen zu sein. Wenigstens will das "wie sie sagen", den Grundsak, daß der Pneumatiker alles ergründen musse, auch die Sünde, als eine von den Geanern ausdrücklich ausaesprochene Maxime charakterisieren. Der Messias, der Herzen und Nieren prüft, wird aber jedem geben nach seinem Tun. Solche Heidenchriften dagegen, die nicht diese Lehre haben, sollen nicht fürchten, daß der Messias ihnen neue Lasten aufjochen wolle; nur das, was sie haben, sollen sie halten, bis der Messias kommt. Sehr friegerisch lautet hier die Parole: "Wer überwindet und bewahrt meine Werke bis ans Ende, dem will ich Macht geben über die Heiden. Er soll sie weiden mit eiserner Rute, wie Töpfe soll er sie zerschmeißen, wie auch ich pon meinem Bater empfangen habe. Und ich will ihm 39 \*

geben den Morgenstern." Unter Domitian hatten die Judaisten wenig Aussicht mehr, die Heiden zu zerschmettern mit eiserner Rute, und zu Ende des Jahrhunderts war die Frage, welche Last der Messias den Heidenchristen auflege, längst entschieden, da damals die Heidenchristen die erschüdende Mehrheit bildeten. Auch hier also ist die Abfassung im Jahre 68 wahrscheinlicher als in der Zeit Domitians.

Sprichwörtlich die reichste Stadt Lydiens und die alte Residenz des Krösus war Sardes. Hier ist die Gemeinde in dem üppigen Wohlleben matt geworden: "Ich weiß deine Werke, daß du den Namen haft, daß du lebest und bist tot. Sei wach und stärke das übrige, das sterben will, denn ich habe beine Werke nicht völlig erfunden vor meinem Gotte. So besinne dich, wie du es empfangen und gehört hast, und halte es und tue Buße." Mit einem Bilde des ersten Thessalonicherbriefes läßt Johannes dann den Messias drohen: "Willst du nicht aufwachen, so werde ich kommen wie ein Dieb und du wirst nicht wissen, zu welcher Stunde ich über dich kommen werde." Mehrmals durch Feuer zerftort, wie Strabo, Herodot und Polybius berichten, weiß die ehemalige Residenz der persischen Satrapen, was ein Besuch des himmlischen Richters bedeutet. Mögen sie sich hüten vor seiner Heimsuchung. Aber auch in dem üppigen Sardes hat der Messias einen kleinen Kreis von auserwählten Heiligen, die ihr Taufkleid nicht befleckt haben. Sie erhalten statt der kostbaren Indischen Gewänder, wie sie die Purpurhändlerin Lydia feilhielt, das weiße Kleid der Seligen, denn sie sind es wert. Der Name jedes Getreuen wird ganz kaufmännisch in ein Buch eingetragen auf den Tag, von dem es heißt: "Bücher werden aufgeschlagen." "Und ich werde seinen Namen nicht auslöschen aus dem Buche des Lebens und werde seinen Namen bekennen vor meinem Bater und seinen Engeln."

Am Imolusgebirge, fünf Meilen von Sardes, lag Philadelphia. Hier hat die kleine Christengemeinde viel

von den Juden zu leiden. So ist der Zuspruch des Propheten besonders warm und herzlich. Der, der den Schlüssel Davids hat, und von dem es, wie von dem Kämmerer Eliakim (Jesaja 22, 22) heißt: "Er öffnet und niemand schließt, er schließt und niemand öffnet," der tröstet die kleine Schar zu Philadelphia: "Siehe ich habe vor dir gegeben eine offene Tür und niemand kann sie auschließen. Denn du hast eine kleine Kraft und hast mein Wort bewahrt, und hast meinen Namen nicht verleugnet." "kleine Kraft" wird schließlich den Sieg behalten und die prahlende Macht der jüdischen Gegner wird sich vor ihr beugen mussen. "Ich füge es, daß von der Gemeinde des Satans, die sich Juden nennen und sind es nicht, sondern lügen, daß sie kommen und dir zu deinen Füßen huldigen und erkennen, daß ich dir meine Liebe geschenkt habe." Die Wirren, die allenthalben die Judengemeinden spalten, haben also auch hier gespielt; der judenchristliche Prophet aber hofft noch immer auf eine Erleuchtung auch der hartnäckigen Gegner. Die Gläubigen, die ausgestoßen sind aus der Synagoge, sollen den Tag erleben, daß ihre Bedränger ihnen fußfällig huldigen, weil sie die Erwählten des Messias sind und am Tage der Schrecken werden sie behütet sein. "Weil du bewahrt hast das Wort meiner Geduld, will auch ich dich bewahren vor der Stunde der Versuchung, die kommen wird über den ganzen Weltkreis. au versuchen die Bewohner der Erde." über jede dieser Gemeinden und ihre Kriegsgeschichte ließe sich ein Galater= brief oder Korintherbrief schreiben, die Art aber, wie Paulus solche Kämpfe durch freundliches Zureden, Bitten und Gebet beschwichtigte und wie Johannes sie mit er= hobenem Bischofsstab niederschlägt, ist für Judaismus und Baulinismus sehr charakteristisch; Johannes läutet die Hierarchie ein, Paulus die Freiheit und Selbstbestimmung der Gemeinden.

Bersprach der Seher in Pergamon jedem Getreuen einen Stein mit einem neuen Namen, so sollen die Christen

in Philadelphia Säulen im Tempel Gottes werden und auf jede Säule will der Messias den Namen des neuen Terusalem schreiben, das vom Himmel herabkommt, und dazu einen neuen Namen. Das Gefühl, einer Zufunft voll neuer Offenbarungen entgegen zu gehen, spricht aus diesen Worten: über den Zukunftserwartungen sollen sie aber den bereits erworbenen Besitz nicht vergessen: "Halte was du hast, daß dir niemand deine Krone raube!" Auffallend streng, selbst leidenschaftlich im Ausdruck. lautet das Wort über Laodicea. In dieser Christengemeinde Phrygiens, wo Pauli Schüler Nymphas, Archippus, Philemon, Onesimus aus dem benachbarten Kolossä wohlbekannte Brüder sind, und die mit Hierapolis und Kolossä gemeinsame Rundschreiben des Baulus erhält, findet der Apotalyptifer wenig oder gar nichts zu loben. "Ich weiß beine Werke, daß du weder kalt noch warm bist. Ach daß du kalt oder warm wärest! Weil du aber lau bist. und weder falt noch warm, werde ich dich ausspeien aus meinem Munde. Weil du sprichst: "Ich bin reich, und habe gar satt, und bedarf nichts'; und weißt nicht, daß du bist elend, jämmerlich, arm, blind und bloß . . . So rate ich dir, daß du Gold von mir kaufest, das im Feuer geläutert ist, daß du reich werdest; und weiße Kleider. daß du sie antust, und nicht offenbar werde die Schande beiner Blöße; und Augenfalbe, zu salben beine Augen, daß du sehen mögest. So viele ich lieb habe, die strafe und züchtige ich. So beeifere dich." Den fanatischen Blauben, den der Judaist verlangt, hat die heidenchriftliche Gemeinde nicht zu bieten, so erscheint sie ihm lau und er speit sie aus aus seinem Munde. Noch einmal vernehmen wir die Ankundigung der naben Wiederkunft Jesu mit einem Ausdruck der überzeugtheit, des heißen Verlangens, wie ihn die Zeit nach 70 nicht mehr kannte. Hier handelt es sich nicht um gelehrte Grübeleien über prophetische Stellen, nicht um Berechnungen aus der heiligen Zahlen= lehre, sondern dem Verfasser liegt das Gefühl der naben

Katastrophe in den Gliedern. Die Schritte derer, die uns hinaustragen, sind schon zu vernehmen. Dieser Messias spricht: "Tue Buße, denn ich stehe vor der Tür und flopfe an." Wer hat den Mut "herein" zu rufen? Er aber spricht: "So jemand meine Stimme hören wird und die Türe auftun, zu dem werde ich eingehen und Mahl mit ihm halten, und er mit mir. Wer überwindet. dem will ich geben, mit mir auf meinem Throne zu sigen, wie auch ich überwunden habe und mich gesett mit meinem Vater auf seinen Thron. Wer Ohren hat zu hören, der höre, was der Beift den Gemeinden sagt." Das ift die echte Adventsstimmung, die noch an das nahe Kommen Christi glaubt. Auch solchen Brophetien gegenüber wird man sagen muffen, das Jahr 68 ift für sie wahrscheinlicher

als das Jahr 96.

Bielleicht hat es auch besondere Gründe, warum der Apokaluptiker so finstere Drohungen gegen die auf wanken= dem Boden stehende Gemeinde zu Laodicea ausspricht. Sie erläutern sich aus den Nachrichten, die wir über Laodicea und Kolossä besitzen. Die Gemeinde der Satten und Selbstzufriedenen, die weder falt noch warm ist, und die statt ihres Geldes vielmehr vom Messias das wahre Gold kaufen sollte, sitt in einer blühenden Handelsstadt, deren Hilfsmittel selbst Tacitus bewunderte. Bald nachbem Baulus von Cafarea aus den Kolosserbrief geschrieben hatte, waren sowohl Kolossä wie Laodicea vom Erdbeben zerstört worden, aber ihre günstige Lage und ihr Reichtum ließ Laodicea nur um so schöner wieder erstehn. Laodicea revaluit propriis auxiliis, sagt Tacitus. Es konnte sprechen: "Ich bin reich und bedarf nichts." Nach dem Kolosser= brief ist Laodicea ein Filial der Bauliner gewesen, denn Rol. 4. 16 heißt es: "Wenn der Brief gelesen ist, so macht, daß er auch in der Gemeinde zu Laodicea gelesen werde, und daß auch ihr den von Laodicea leset." Die Gemeinde ist also eine paulinische, aber den Beifall unseres Propheten hat sie so wenig als die von Thyatira, die auch von

Paulinern gestiftet war. Es mag ja auch sein, daß die wesentlich aus Reiden gesammelten Gemeinden den strengen Ansprüchen nicht genügten, die ein judischer Prophet an Bekenner Christi stellen mußte. Vielleicht hätte Johannes der Täufer über die satten und reichen Leute zu Laodicea ebenso geurteilt, während Paulus seine Gläubigen nicht von seiten ihrer menschlichen Schwäche, sondern ihrer Ideale zu nehmen pflegte. So kommt es, daß Laodicea von dem Propheten mehr mit Drohungen als mit Verheißungen bedacht wird. Fassen wir das Urteil über alle sieben Gemeinden zusammen, so können wir uns nicht verhehlen, daß die mit Paulus zusammenhängenden Ge= meinschaften in der Apokalypse am strenasten, zum Teil sogar mit offenbarer Feindseligkeit beurteilt werden. überhaupt ist der Gegensatz gegen Paulus unverkennbar. Wenn der Prophet die ausdrückliche Zusage gibt, es solle auf die Heiden keine andere Last geworfen werden, als Enthaltung von Gögenopferfleisch und Hurerei, so ist das eine Antwort auf die Behauptung Pauli im Galaterbriefe, die Judaisten beabsichtigten, den Heidenchristen die ganze Last des jüdischen Gesetzes aufzujochen. Daß die von dem Apokalyptiker bekämpften Gegner zu Ephesus, Bergamon und Thyatira ein und derselben Fraktion angehören, zeigt der gemeinsame Name der Nikolaiten oder Bileamiten. die der Prophet für sie braucht 1), und zwar sind sie in seinen Augen eine Bartei der Libertinage; weil sie Freiheit von den Speisegesetzen verlangen, traut Johannes ihnen zu, daß sie alle Gesetze mit Füßen treten. Das ist wohl möglich, daß in den judenchriftlichen Gemeinden strengere Sitten herrschten als in den heidenchristlichen, die aus den allen Laftern Afiens ergebenen Großftädten ge= sammelt waren, aber daß der Prophet in seinem glühenden Hasse gegen die andere Bartei ihr Dinge zutraute, die ihr nur feindselige judenchristliche Nachrede aufgebürdet

<sup>1)</sup> Bgl. Knopf, Das nachapostolische Zeitalter. S. 291.

hatte, erscheint uns doch glaublicher als die Greuel, die hier berichtet werden. Da, wo ähnliche Nachreden von den Heiden ausgehen, verweigern wir doch auch den Glauben. Die aber, die ihrer Gegnerin in Thyatira den Namen Jesabel beilegten, haben ebensowenig Anspruch darauf, als einwandfreie Zeugen betrachtet zu werden. Es sind Aussagen eines Gegners, der vielleicht geneigt war, von der andern Partei alles zu glauben, was argwöhnische, mißtrauische und fanatische Zeloten über sie ausbreiteten. Den Namen Jesabel hat der Haß einzgegeben; dann kann aber auch die ganze Geschichte eine gehässige Nachrede sein. Klar ist nur das eine, daß der Zustand der christlichen Gemeinden in Kleinasien weder

ein friedlicher noch ein tadelloser gewesen ist.

Auch sonst läßt sich aus den sieben Briefen über das Gemeindeleben und den Gemeindeglauben der kleinasiatischen Kirche des Jahres 68 viel lernen. So ist das Schreiben des Messias an die Gemeinde zu Laodicea aunächst lehrreich für die Christologie des Apokalnptikers. Christus ist ihm "der Amen. der treue und wahrhaftige Beuge, der Anfang der Kreatur Gottes." Wer diese Worte nicht einem paulinischen überarbeiter zuschiebt, hat aus denselben zu erkennen, daß auch für die Juden= christen der Messias nun nicht mehr der schlichte Lehrer von Nazareth ist, sondern der erstaeschaffene Aon, gleich der göttlichen Weisheit der Apokruphen. Demnächst wider= legt die Reihe dieser sieben Sendschreiben die Meinung, als ob das ganze Christentum Kleinasiens ein Werk des Paulus wäre. Paulinische Schüler werden in einigen Briefen aar nicht vorausgesetzt und wo sie erwähnt werden, sieht der Apokalnptiker in ihnen eine kleine Partei von zweifelhaften Elementen, die er verantwortlich macht für die Exzesse der Gesetzlosen. So herrisch könnte der Seher nicht schreiben, wenn die paulinische Schule in diesen Bemeinden überwogen hätte. So gewiß Baulus, Apollos, Aguila und Priscilla und andere Freunde des Apostels in

diesen Gegenden gearbeitet haben, ebenso sicher ift es, daß der Apokalyptiker sie als eine Minorität von übelgesinnten betrachtet. Eine andere wichtige Tatsache, die die Briefe konstatieren, ist die, daß vier Jahre nach der neronischen Berfolgung die Christen von der römischen Obrigfeit in Asien nicht mehr behelligt werden. Nur noch von den Auden haben die Christen zu leiden; von der Synagoge werden sie belästigt, nicht von den Reiden. Die Juden sind des Satans Schule und wenn sie sich für das wahre Israel ausgeben, so lügen sie. Der treue Zeuge Antipas scheint bei dem Throne des Satans, dem Jupiteraltare zu Bergamon, ein Opfer seines Zeugnisses, vielleicht seiner driftlichen Götterverachtung geworden zu sein, aber von einer offiziellen Verfolgung durch die römische Obrigkeit ist auch dort nicht die Rede. Gerade wer an eine domi= tianische allgemeine Christenverfolgung glaubt, sollte nach dieser Rundschau die Apokalppse nicht in die Zeit Domitians setzen, denn die Briefe wissen von einer solchen nichts. Auch kulturell sind diese sieben Episteln lehrreich. Nach= drücklicher als irgendeine Seite des Neuen Testaments erinnern sie uns, in welcher Welt religiöser Schwärmerei wir hier leben. Gang in derselben, die die vaulinischen Briefe voraussetzen. In Korinth ein Apostel, der durch sein Wort einen Sünder zum Tode bringen will und Glauben findet, in Palästina Propheten, die das Volk trocknen Fußes durch den Jordan zu führen versprechen und Glauben finden, in Samarien ein anderer, der den Samaritern die Befäße der Stiftshütte heben will, die auf ihrem heiligen Berge vergraben liegen, und gleichfalls Glauben findet. Der Diakon Philippus hat ein Haus voll weissagender Töchter, auf der Insel Patmos droht ein Prophet, eine Sünderin, die sich gleichfalls als Prophetin gibt, auf das Krankenlager zu werfen und ihre Kinder zu töten, während in Ephesus drüben die Jünger des an= gemaßten Apostels die Arbeitsschürzen ihres Meisters in die Krankenstuben bringen und mit ihnen die Kranken ge= sund machen. Eine uns fremde asiatische Welt voll schwärmerischen Glaubens, nicht eine Welt des kühlen Verstandes ist die Voraussetzung der religiösen Vewegung unter diesen Syrern und Kleinasiaten. Darum sind alle modernen Maßstäbe für solche Personen und Vorgänge nicht anwendbar. "Wer den Dichter will verstehen, muß in Dichters Lande gehen." Für uns sind solche Wunder Schwärmerei, für diese Leute waren sie Lebensluft, selbstwerständliche und tägliche Wirklichkeit. Solche Vorgänge brauchen ein anderes Klima, eine andere Bevölkerung, eine tausendährige prophetische Vorschule. Der Abendsländer steht hier ratlos in einem Zauberwald; darein müssen

wir uns ergeben.

Entscheidend spricht endlich die Reihe der Sendschreiben gegen die Annahme, ein angeblicher Herausgeber habe die= selben zur Zeit Domitians der Apokalnpse vorangestellt. Ihr Inhalt past weit besser in das Ende der Apostelzeit als in die Zeit Domitians, es ist aber auch eine völlig unvoll= ziehbare Vorstellung, daß ein Mann Weissagungen einer abgelaufenen Zeit über die Belagerung Jerusalems, das nicht mehr steht, und den Tempel, der verbrannt ist, ein= geleitet habe mit Sendbriefen, die sich auf seine Zeit beziehen und durchaus aktuelle Zustände im Auge haben. Redete er zu Gemeinden der neunziger Jahre, so hatten die Weissagungen auf den jüdischen Krieg für seine Leser keine Bedeutung mehr, und er hätte sie nicht reproduziert, kam ihnen aber noch eine solche Bedeutung zu, dann schreibt der Berfasser auch nicht unter Domitian. Unmöglich kann er Laster seiner Zeitgenossen und der ihm bekannten und ihn kennenden Gemeinden im Brasens rügen und dann Geschicke weissagen, die sich vor dreifig Jahren bereits abgespielt haben. Ein solches Doppeltbewußtsein ware ein psychologisches Rätsel. In der Zeit, deren Erlebnisse er berücksichtigt, hat er auch geschrieben und fein Wort der Briefe deutet auf eine spätere Epoche als die des jüdischen Rriegs. Ein Prophet, der mit einem Juge in der Zeit

Galbas, mit dem andern in der Domitians steht, ist eine für uns unvollziehbare Vorstellung. Dazu kommt, daß der Abschnitt mit den sieben Briefen dem folgenden von den sieben Siegeln sichtlich blutsverwandt ist, auf diesem aber

beruht die ganze folgende Entwicklung.

Mit dem vierten Kavitel des Buchs beginnt die zweite Die erste hat den Gemeinden gesaat, was sie tun sollen, um sich auf den Tag des Herrn zu rüften, nun tut sich 4. 1 das Himmelstor auf und der Seher wird ein= geladen heraufzusteigen, indem die Stimme mit Bosaunenton ruft: "Steige herauf, so will ich dir zeigen, was nach diesem geschehen soll." Für Jesaja wohnte Gott noch im Tempelhause zu Jerusalem, für Johannes wohnt er im Himmel. Der Himmelstempel selbst wird so beschrieben, wie die jüdischen Schriftgelehrten sein Bild aus den verschie= densten Schriftstellen sich zusammengestellt haben, wobei die Visionen des Jesaja und Ezechiel die Grundrisse liefern (Jesaja 6, 1 f., Ezechiel 1, 28 f.). Alle Edelsteine mussen ihren Glanz borgen, um die Herrlichkeit ahnen zu lassen, die den göttlichen Thron wie ein Regenbogen umgibt. Die sieben Erzengel stehen vor ihm als sieben Facteln, gemäß dem Worte des Psalmisten, Gott mache seine Diener zu Feuerflammen (Ps. 104, 4). Das gläserne Meer vor dem Throne erinnert an das Wasser, das Gott bei der Schöp= fung über und auf der Feste schied. Das gläserne Meer ist das Wasser über der Feste, das als Regen jeweils herabkommt. Die Seraphim, die dem Propheten Jesaja bei seiner Entrückung erschienen, sind hier zu Repräsen= tanten der gesamten Kreatur geworden, die bei Tag und Nacht den Breis des Herrn verkünden, und die mit Augen übersäten Cherubim des Ezechiel, die die Allwissenheit Gottes bedeuten, treten als Löwe, Rind, Mensch und Adler auf, damit jede Gattung, die Gott geschaffen hat, vertreten sei. Ist uns diese Schilderung in Hieroglyphen etwas Fremd= artiges, so erinnert sie uns doch, daß auch die ungeheuer= lichen Gestalten der ägnptischen und assprischen Tempel

nicht sinnlose Monstra sind, sondern daß tiefe und fromme Gedanken sich hinter diesen Symbolen bergen. Etwas von der wilden Art ihrer muthologischen Herkunft haben die Cherubim auch hier noch. Sie reden keineswegs mit milden. sußen Engelszungen. Im Gegenteil, mit Donnerstimme rufen sie: "Komm!" Auch eine Priesterschaft sehlt dem Himmelstempel nicht; es sind das die vierundzwanzia Altesten, entsprechend den vierundzwanzig Priesterklassen in Nerusalem, die des Dienstes walten, und während die Cherubim ohne Rast bei Taa und Nacht sprechen: "Seilig, heilig, heilig ist der Herr Gott, der Allmächtige, der da war, der da ist und der da kommt." fallen die vierund= zwanzig Altesten nieder vor dem Thronenden und nehmen als Zeichen der Huldigung ihre Kränze vom Haupte und legen sie nieder vor dem Throne und sprechen: "Würdig bist du unser Herr und Gott, zu empfangen Preis, Ehre und Macht, denn du hast alle Dinge geschaffen und durch beinen Willen waren sie und sind geschaffen." Der Seher aber erblickt in der Rechten des Thronenden eine Buchrolle. die von innen beschrieben und auf der Rückseite mit sieben Siegeln verschlossen ist, wie die Gesetze vorschrieben, daß ein gultiges Testament versiegelt sein musse. Die Siegel find so angebracht, daß bei Lösung eines Siegels immer nur ein Teil des Buches aufgerollt wird und dann zu lesen ist: das übriae bleibt Geheimnis.

Die erste Frage ist nun, wer soll das siebenfach versiegelte Buch öffnen? Niemand im Himmel und auf Erden war dazu fähig, Gottes Siegel zu erbrechen. "Und ich weinete sehr, daß niemand würdig ersunden ward, das Buch zu öffnen und zu lesen, noch hinein zu sehen." Da sprach einer der Altesten: "Weine nicht. Das Lamm, das geschlachtet wurde, ist dazu berusen." Nur durch Christus können wir das Buch der Schicksale lesen. Bon dem geschichtlichen Jesus von Nazareth ist hier nichts mehr zu erkennen. Von Palästina her wirst der jüdische Messias seinen Riesenschatten über Aleinasien; diesen zeichnet Josephan

hannes nach. Er gibt kein Bild des Lehrers, der am See Genezareth die Kinder zu sich rief. Ein Jünger, der Jesum so kannte wie Johannes Zebedäi, hätte aus seinem Meister nicht eine gespenstische Furchterscheinung gemacht.

Welches Schicksal der Welt bevorstehe, soll nun das Lamm dem Seher erschließen, indem es die Siegel des Schicksalsbuchs öffnet. Der Akt selbst wird als eine Art von Thronbesteigung des Lamms geschildert; als seine Apotheose. Die Altesten des Himmels fallen nieder vor dem Lamme und räuchern und harfen ihm und singen ihm ein neues Lied: "Du bist würdig das Buch zu nehmen und seine Siegel zu öffnen, benn du wurdest geschlachtet und haft für Gott erkauft mit deinem Blute Leute aus allerlei Geschlechtern und Zungen, und Bölfern und Nationen, und hast sie unserem Gott zu Königen und Prieftern gemacht, und sie herrschen auf Erden." "Dem Lamme sei Lob, Ehre und Preis und Gewalt in Ewigkeit." Die Siegel des Buchs werden nun der Reihe nach erbrochen, zwischen den Siegeln ist aber ein Unterschied. Die ersten sechs Siegel enthalten furze charakteristische Symbole, die sich deuten lassen und bei denen uns bestimmte historische Ereignisse jener Zeit zwischen Jesu Tod und Jerusalems Berftörung ins Gedächtnis treten. Die sieben Bosaunen und sieben Zornschalen dagegen, die das lette Siegel besiegelt, sind traditionelle Beschreibungen des Endgerichts, nach Vorbild der ägyptischen Plagen und prophetischen Weissagungen, die sich an alttestamentliche Bilder anlehnen. Run hat der Seher allerdings alles in die Zukunft ver= legt. Es heißt vor Eröffnung schon des ersten Siegels, es solle Johannes gezeigt werden, was später geschehen werde. Allein das ist im Buch Daniel nicht anders, ob-wohl auch dort die Hälfte des Geweissagten hinter dem Dichter liegt, und nur das nach der Tempelschändung des Antiochus Verheißene für den Verfasser wirklich etwas Zu= fünftiges war. Ahnlich verfahren andere Apokalypsen und so hat auch unser Verfasser Ereianisse, die bereits hinter

ihm liegen, wie etwas Zufünftiges beschrieben. Es lag ihm das um so näher, als er seine Weissagung mit der spnop= tischen Eschatologie in Einklang bringen wollte, die als Abschiedsrede Jesu im Todesjahre des Herrn ihren Standpunkt nimmt. Auch das Schicksalsbuch des Johannes hebt an mit dem Einzug des Messias in die Welt, sowie Mark. 13, 10 die Schilderung der letten Zeit beginnt mit den einleitenden Worten: "Ruerst muß das Evangelium allen Bölkern verkündet werden." Der Einzug des Messias ist der Ausgangspunkt für beide. Vor seinem Scheiden weis= sagt Jesus (Matthäus 24, 4ff.) die Ereignisse, die die Gemeinde alsbald nach seinem Tode erleben wird: Kriea und Kriegsgeschrei, dann Hungersnot und Seuchen und endlich Erdbeben von Ort zu Ort. Das sind die Wehen, die das Ende einleiten. Von diesem "Anfang der Wehen" mußte auch Johannes ausgehen. Ganz dieselben Heim= suchungen wie der Eschatologe liest der Avokalnytiker auf den ersten Blättern seines Schicksalsbuches. Auch er geht vom Todesjahre Jesu aus, nicht von seiner eigenen Begen= wart. Was der Eschatologe die Wehen des Reiches nennt (Matth. 24, 8f., Mark. 13, 6, Luk. 21, 8f.), das im Durch= brechen begriffen ist, das führt uns der Apokalyptiker in dem Bilde der vier Reiter vor, die die Geschichte der Christenheit seit Ausgießung des Pfinastgeistes schildern, den Einzug des Messias, dann Krieg, Hunger, Best, die neronische Christenverfolgung und Erdbeben von Ort zu Ort. Die Gegenwart des Verfassers liegt erst zwischen dem sechsten und siebenten Siegel, wo der Prophet eine große Bause in der Entwicklung der Geschicke eintreten läft. Den Inhalt der ersten sechs Siegel hat der Verfasser schon erlebt, weshalb er ihn jedesmal rund und bündig in einem leicht zu deutenden Symbol darlegen konnte. Hier ist alles klipp und klar. Der Inhalt des siebenten Siegels dagegen gehört wirklich der Zukunft an, weshalb er nur schwierig und in allaemeinen Umrissen zu beschreiben war. der Hungersnot des Kaisers Claudius, die hinter ihm lieat,

weiß Johannes die Preise von Weizen und Gerste nach Denaren und Drittelsdenaren anzugeben und erinnert sich, welche Früchte gediehen und welche mifrieten; bei den fabelhaften Heimsuchungen der Zukunft, die er durch Bosaunenstöße der sieben Engel einleitet, bestehen die Strafen in Feuerregen, vulkanischen Ausbrüchen, Sternenfall, Finsternissen und sie schildert der Seher nur andeutungsweise, zumeist unter Anlehnung an die Strafen Agnptenlands oder an andere Bilder des Alten Testaments. Die Preise der Hungersnot konnte nur der treffen, der diese Ereignisse erlebt hatte, diese Plagen dagegen konnte, mit der Schrift in der Hand, jeder Christ sich ausdenken. Das eine sind Erinnerungen, das andere sind Ahnungen. Beide Arten der Vorhersagung hat der Verfasser auch durch einen deut= lichen Strich getrennt, indem er zwischen das sechste und siebente Siegel eine große Pause legt, in der er gleichsam Atem schöpft, eine Bause, die vielleicht auch fremde Hände mit ihren Einschiebseln haben ausfüllen helfen.

Dieselben Schicksale der Welt, von denen der Eschato= loge weissagte, kleidet der Apokalnptiker zunächst in das Bild von vier Reitern, welche die guten und bosen tom= menden Tage personifizieren. Sie bringen diese Schicksale nicht, sondern sie sind sie. Entlehnt hat der Apokalnptiker das Bild der Reiter aus Sacharja 1, 8f.: "Ich schauete in der Nacht, und siehe ein Mann, der ritt auf einem roten Pferde und er stand zwischen den Myrten am schat= tigen Orte, und hinter ihm Rosse, rote, falbe und weiße. Und ich sprach: Was sind diese, mein Herr? Und es sprach zu mir der Engel, der zu mir redete: Ich will dir zeigen, was diese sind. Und es hob der Mann an, der zwischen den Myrten stand, und sprach: Diese sind es, die Jehova gesandt hat, die Erde zu durchziehen, und sie antworteten dem Engel Jehovas, der zwischen den Myrten stand, und sprachen: Wir haben die Erde durchzogen und siehe, die ganze Erde ist still und ruhig." Ebenso werden Sacharja 6, 1 die vier Winde der Erde als Wagen mit roten.

schwarzen, weißen und gefleckten Rossen geschildert, die ausgeschickt werden, um Jehovas Zorn zu stillen. Diese schönen Bilder des Alten Testaments haben dem Apokalnp= tiker den Anstoß zu seiner Bisson von den vier Reitern gegeben. Zuerst, da das erste Siegel aufgetan ward, kam ein weißes Roß zum Vorschein und "der darauf saß, hatte einen Bogen; und ihm ward gegeben eine Krone, und er zog aus, damit er siege". Der Reiter auf weißem Roß erscheint 19, 11 f. zum Schlusse wieder, und dort wird sein Name genannt: der Logos Gottes. Ob dieser Name nicht nachträglich eingesett wurde, kommt für uns hier nicht in Betracht, da der Zusammenhang den Reiter deutlich als den Messias bezeichnet. Was zwischen seinem ersten Einzug in die Welt und seiner Wiederkehr vom Himmel lieat, ist also die Geschichte der christlichen Gemeinde in den Jahren 35-68. Der Messias hat am Pfingstfeste seinen Einzug gehalten bei den Seinen und am Tage der Barusie kehrt er wieder in gleicher Gestalt. Gemeint ist mit dem Ein= auge die Ausgießung des Pfinastgeistes in Jerusalem, als fünfhundert Brüder den Messias schauten und jauchzten: "Der Herr kommt! Der Herr ist nabe", als gang Jerusalem in Erregung geriet und auch in der Diaspora überall der Erschienene verkündet ward. Immer mehr hat sich jene Reit in der Erinnerung verklärt zu einem Siegeszug des Messias, der auszog zu siegen und zu überwinden. Einen Bogen hat der Messias in seiner Hand, nicht nach dem Vorbilde des Ferntreffers Apollo, sondern nach dem der parthischen Reiterkönige, deren orientalisches Diadem er träat und nach der Schilderung des Weltrichters Pf. 7, 13, "der sein Schwert gewett hat und seinen Bogen gespannt hat und zielet". So werden die Gläubigen ihn wieder= sehen bei der Parusie: "Auf seinem Haupte viele Diademe und er träat einen Namen geschrieben, den niemand kennt, denn er selbst. Und er hat einen Namen geschrieben auf seinem Kleide, und zwar auf seiner Hüfte, König der Könige und Herr der Herren" (19, 14-16). Nicht als römischer Imperator, sondern als orientalischer Herrscher zieht der König der Könige ein unter dem Jubel der Seinen. Der Seher denkt dabei an jenen denkwürdigen Pfingsttag, als die heilige Stadt widerhallte von dem Zuruf der Gläubigen, da die Propheten in Zungen redeten, als seien sie voll füßen Weines, und Tausende sich taufen ließen auf einen Taa. Das war der König auf weißem Rosse, der als Sieger auch die Städte der Diaspora durchzog. wie so bald verhallte der Reigen; auf jenen Einzug des Messias folgten Erlebnisse ganz anderer Art. Krieg und Kriegsgeschrei läßt der Eschatologe Jesum unmittels bar nach seinem Tode weissagen. In der Tat sielen bald nach Jesu Tod die Araber dem Tetrarchen Antivas ins Land. Aretas brannte dem Galiläer, der seine Tochter verstoßen, Dörfer und Kornfelder nieder. Der rote Schein stand am Himmel und rote Blutlachen auf der Erde. Das ist der rote Reiter. "Ein anderes Roß zog aus, feuer= rot, und dem, der darauf saß, ward gegeben, den Frieden au nehmen von der Erde, und daß sie einander erwürgeten. und ihm ward ein großes Schwert gegeben." Gang so verheißt auch Matthäus als Anfana der Wehen Krieg und Kriegsgeschrei, denn es wird sich erheben ein Volk gegen das andere und Königreich gegen Königreich. Dieser selbe Kriegslärm ist für den Apokalyptiker das rote Roff, dem es gegeben war, den Frieden zu nehmen von der Erde. Auf den Araberkrieg unter Tiberius und den Partherkrieg unter Caligula folgten im Jahre 41 die großen Hungers= nöte unter Claudius (Sueton Claud. 19). Nach Josephus kostete das Assaron Weizen damals in Jerusalem vier Drachmen (Ant. 3, 15; 3. 20; 2, 6). Nach dem Apokalnp= tiker soll dagegen die Tagesration Weizen für eine Berson einen Denar (einen Frank) kosten, während in normalen Zeiten zwölf Choinix einen Denar galten und zwölf Gerfte einen halben Denar. In der Folge der Wehen schließt sich der Apokalyptiker völlig dem Eschatologen an. Wie in der Matthäuseschatologie (24, 7) auf das Kriegsgeschrei

der Hunger folgt, so folgt hier auf das rote Rok das schwarze. "Und der darauf saß hatte eine Wage in seiner Hand," weil das Getreide, das sonst zugemessen wird mit Scheffeln, im hungerjahr zugewogen wurde mit der Wage. "Und ich hörte eine Stimme aus der Mitte der vier Tiere sagen: ,Eine Choinix Weizen um einen Denar, und drei Gerste um einen Denar, aber bem DI und dem Wein sollst du nicht schaden." Wir seben auch hier, daß der Verfasser aus genauen Erinnerungen schöpfte. Würde er eine zukünftige Hungersnot aufs Gerate= wohl weissagen, so würde er fabelhafte, unerschwingliche Breise vorhersagen. Er gibt aber noch etwas weniger hohe Preise an als Josephus 1). Die annähernde überein= stimmung beweist gleichfalls, daß der Apokalnptiker aus der geschichtlichen Erinnerung schöpfte, nicht aus der Phantasie. denn daß eine Choinix (1,01 Liter) Weizen einen Denar, das heißt einen Taglohn (Mtth. 20, 2) kostet, ist zwar Hungersnot. da so eine ganze Familie von zwei Handvoll Weizen einen Tag leben soll, aber mit den Angaben des Josephus steht dieser Preis im Einklang. Hätte ferner der Prophet eine aufünftige Hungersnot ankündigen wollen, so würde er nicht den Eindruck seiner Drohung dadurch abgeschwächt haben, daß er DI und Wein von dem Migwachs ausnimmt, Auch das kann nur in den geschichtlichen Erinnerungen des Verfassers seinen Grund shaben, daß er eine solche Ein= schränkung anbringt. Er erinnert sich, daß während das Saatkorn bereits verzehrt war, die Luxusgewächse wie die Oliven und der Wein in den Plantagen der Reichen wohl gediehen. Daher ruft der Reiter: "Dem DI und dem Weine sollst du nicht schaden" 2).

1) Der Apokalyptiker läßt den Scheffel 17 Mark 33 Pfennige

kosten, Josephus 17 Mark 50.

<sup>2)</sup> Neuerdings wird dieser Zuruf des Reiters auf schwarzem Rosse auf ein Editt des Domitian vom Jahre 92 gedeutet, das zugunsten des Ackerbaues den Weinbau einschränken wollte, das sich aber unausführbar erwies und infolge der Unzufriedenheit in

Wie Lukas 21, 11 nach der Teuerung der Hunger= tuphus folgt, so kommt hier hinter dem Reiter mit der Wage der fahle Reiter, der heißt Tod. "Und siehe ein fahles Roß; und der darauf saß, sein Name ist Tod, und der Hades folate ihm nach," um die Leichen einzusammeln. "Und ihnen ward Macht gegeben über den vierten Teil der Erde, zu töten durch Schwert und durch Hunger und durch Best und durch die Tiere der Erde." Diese Best hat in Rom im Jahre nach dem großen Brand angeblich 60 000 Opfer gefordert. Einzelne Provinzen in Nordafrika verödeten so, daß neue Kolonisationen vorgenommen werden mußten, und auch unser Verfasser scheint vorauszusetzen, daß Teile Palästinas so entvölkert sind, daß die wilden Tiere um sich greifen (6, 8). Dazu kam der neue Krieg mit den Parthern und der Krieg in Britannien, weshalb der Prophet sagt, dem Reiter sei Gewalt gegeben über den vierten Teil des Menschengeschlechts.

Eschatologie und Apokalypse berichten also die gleichen Heimsuchungen und berichten sie in gleicher Folge. Der scheidende Christus spricht: "Bald werdet ihr hören von Krieg und Kriegsgeschrei, sehet zu, erschrecket nicht, denn das muß geschehen; aber noch ist das Ende nicht da. Denn es wird sich erheben ein Bolk wider das andere und ein Königreich gegen das andere (das rote Roß) und werden sein Hungersnöte (das schwarze Roß), Seuchen (das sahle Roß) und Erdbeben von Ort zu Ort." Die Erdbeben bringt die Apokalypse mit dem sechsten Siegel nach. Borher schaltet sie mit dem sünsten Siegel noch die Schicksale der Christen unter dem fünsten Cäsar ein. Wie auf das

Aleinasien im Gegenteil durch ein Schutzedikt ersetzt wurde. Daß aber eine Stimme aus den vier Tieren vom Himmel her gegen eine kaiserliche Verordnung über Landwirtschaft protestierte: "Dem Öl und dem Wein sollst du nicht schaden!" wäre ein Sprung aus der Vision in die Prosa, den kein apokalpptischer Reiter fertig brächte.

Kriegsgeschrei unter Tiberius und Calicula der Hunger unter Claudius folgte, so schließt sich nun die Verfolgung unter Nero an. Der fünfte Casar ist Nero, und da die Heimsuchungen, die die Gemeinde unter ihm im Jahre 64 erfuhr, ganz neuer, unerhörter Art waren, läßt der Brophet das Bild der Reiter fallen, was auch schriftstellerisch richtig war, um die Reiter nicht tot zu hetzen. Es tritt ein Dekorationswechsel ein. Wir sehen den Altar des Himmels= tempels und unter dem Altar "die Seelen derer, die aeschlachtet waren ob des Wortes Gottes und des Zeugnisses. das sie hatten. Und sie schrien mit großer Stimme und sprachen: "Wie lange noch, Herr, du Heiliger und Wahr= haftiger, wie lange richtest und rächest du nicht unser Blut an den Bewohnern der Erde? Und ihnen ward ein weikes Kleid gegeben und ward ihnen gesagt, daß sie noch eine kleine Zeit ruhen sollten, bis daß auch ihre Mitknechte und Brüder vollbracht hätten, die getötet werden sollten wie auch sie." Das Blut der Opfer Neros schreit noch immer um Rache. So stellt sich der Seher die Märtyrer wie schlaflose Kranke vor, die über das ihnen widerfahrene Unrecht brüten, nicht als Heilige, die beten: "Bater vergib ihnen." Johannes gehört zu den Frommen, die hungern und dürsten nach Gerechtigkeit. Aber nachdem er seinen natürlichen Gefühlen ihr Recht hat widerfahren lassen, kehrt auch in sein Herz Friede und Versöhnung ein. Den weinenden Opfern der Bosheit wird eine Entschädigung. Schon jett wird ihnen das weiße Kleid der Seligen angezogen und sie liegen von nun an sicher gebettet in der Arnota unter dem Altar Gottes. Dort verstummt ihr Rufen. Es ist noch eine Ruh vorhanden! Wie sie so sanft ruhen! Nur noch eine kleine Zeit sollen sie sich ge= dulden, dann werden ihre Reinde in den Schwefelpfuhl ge= stoken und ihre ewige Freude beginnt! Der palästinensische Eschatologe hat diese Heimsuchung durch Nero übergangen, weil er sich an die Vorgänge in Balästina hält, wo nähere Weben genug zu verzeichnen waren, während die Nöte

der römischen Gemeinde außerhalb des Gesichtstreises des Balästinensers lagen. Nicht so der Apokalnptiker, der in Ephesus auch die Schmerzen der römischen Brüder teilt. Die Erdbeben, die der Eschatologe an vierter Stelle hat, bringt der Apokalnptiker nunmehr mit dem sechsten Siegel nach. "Da er das sechste Siegel auftat, ward ein großes Erd= beben. Die Sonne ward schwarz wie ein härener Sack und der Mond ward ganz wie Blut. Und die Sterne des Himmels fielen auf die Erde." Und nicht nur die Zeichen am Himmel erschreckten die Menschen, sondern auch die Erde wantte unter ihren Füßen. Auch die römischen Historiker gedenken solcher kritischen Tage erster Ordnung, von denen namentlich Kolossä und Laodicea zu erzählen hatten. Seit dem Jahre 60 erlebte man, wie auch der Eschatologe weiß, Erdbeben von Ort zu Ort, erst in Palästina, dann in Kleinasien, und bis zu dem großen Vesuvausbruch unter Titus dauerten diese Heimsuchungen fort. Dazu verzeichnet Tacitus noch andere Phänomene, häufige Blitschläge, Haarsterne, das Wüten der Meere. Das sind die Nöte des sechsten Siegels, die der Apokalyp= tiker mit den Worten des Propheten Joel schildert, indem er ausmalt, wie die Könige und Tribunen und Centurionen, die Reichen und die Sklaven ins Freie fliehen und in Klüften, Felsen und in Bergen Schutz suchen, da die Häuser einstürzen. Inseln werden von ihrer Stelle gerückt, wie zwischen Patmos und Thera ein neues Eiland auftauchte und nach wenigen Monaten wieder verschwand. feurige Rute des Kometen und den Sternschnuppenregen, bei dem der Himmel seine Sterne abwarf, wie ein vom Winde geschüttelter Feigenbaum seine unreifen Früchte abwirft, zählt der Prophet gleichfalls unter die Reichen des Endes. Damit erst sind "die Wehen" er= schöpft. Krieg, Hunger, Seuchen und Erdbeben von Ort zu Ort sind als rotes, schwarzes und fahles Roß und in Gestalt erschreckter, fliehender Volkshaufen an uns vorüberzogen. Richts von dem fehlt, was der Eschatologe verzeichnet hatte. Alle Nöte, die Johannes seit Jesu Scheiden erlebte, hat er unter diesen sechs Siegeln unterzebracht. Die Wehen sind zu Ende, nun folgt der Anderuch des Gerichts. Damit ist Johannes bei seiner Gegenwart angelangt und soll verkünden, was die Zukunst bringe. Atemlos von dem Erzählten läßt er zunächst eine Pause eintreten.

Die Zukunft enthüllt sich von da ab keineswegs mehr so bestimmt und bündig wie bei den ersten sechs Siegeln. weil sie nun auch für den Verfasser selbst Bukunft ist. Wenn Lavater, wie Goethe spottete, "die Siegel eröffnete furz und gut, wie man mit Theriakbüchsen tut", so hat das mit dem sechsten Siegel ein Ende. Der Faden ver= verwirrt sich sogar. Während bis zum siebenten Kavitel eine einzige Vision sich auf sechs Siegel verteilte, enthält nunmehr das siebente Siegel vier Visionen. Schon daraus könnte man schließen, daß es nachträglich mit fremdem Stoffe beladen worden ist. Auch in betreff des Verfahrens ist ein Unterschied. Die sechs ersten Siegel wurden von dem Lamme der Reihe nach ohne Hindernis geöffnet, da= gegen por Offnung des siebenten Siegels tritt eine Pause ein; Zwischenhandlungen werden vorgenommen, Aktionen auf der Erde und im Himmel unterbrechen die Handlung. Das Ganze fieht aus wie eine Sammlung überlieferter prophetischer Stücke, die hier lose aneinander gefügt sind. Erst von 8, 2 an greift das Buch wieder auf seine Sieben= zählung zurück. Das siebente Siegel zerlegt sich in sieben Bosaunen, und die siebente Bosaune brinat sieben Zornschalen, während die Visionen des siebenten Kapitels aus dem Schema herausfallen. Vom Standpunkt des Kunst= werkes aus betrachtet ist es vielleicht ein Vorzug, daß nicht sofort wieder an einem neuen Siebend weiter gezählt wird, sondern ein Zwischenspiel uns eine Weile zur Ruhe kommen läßt, sind aber fremde Elemente in das Buch ein= gedrungen, so werden sie vor allem hier zu suchen sein, wo die Verkettung der sieben ineinander greifenden Ringe

mehrmals Lücken zeigt. Dem Apokalyptiker ist jetzt die Zeit der Vorbereitung und Ruftung, in der die Engel durch die Welt gehn, um die Knechte Gottes an der Stirne au zeichnen, damit sie von den kommenden Schrecken ausgenommen seien. Botschaften des Himmelsherrn werden bestellt wie in der Ilias. "Ich sah einen anderen Engel vom Himmel herabsteigen vor Sonnenaufgang mit dem Siegel des lebendigen Bottes, der rief mit lauter Stimme die vier Engel an, denen es gegeben war, Unbeil über Land und Meer zu bringen: "Ihr sollt dem Lande und dem Meere und den Bäumen kein Leid antun, bis wir die Anechte unseres Gottes an ihren Stirnen versieaelt haben." Erst nachdem die Engel diesen Befehl weiter= gegeben haben, beginnt der Aft der Berfiegelung. Siegel an der Stirne bezeichnet den Versiegelten als Eigen= tum Gottes, an dem feiner der Strafengel sich vergreifen darf. Vier Engel stehen an den vier Enden der Welt, und wie Markus 13, 27 verheißen hat, werden die Er= wählten gesammelt von den vier Winden der Erde. Die Engel halten die vier Winde, "daß kein Wind über die Erde wehe noch über irgendeinen Baum". Die Boten Bottes aber gehen leise hin und her und zeichnen die Knechte Gottes an der Stirne, daß sie beim Bereinbrechen des Sturmes nicht geschädigt werden. Der judaistische Charafter des Stückes spricht sich darin aus, daß die Engel zunächst nur für die Sicherheit der auserwählten Juden sorgen. Aus dem Stamme Juda werden 12000 versiegelt, eben so viele aus dem Stamme Ruben, des= gleichen aus Affer, Naphtali, Manasse, Simeon, Levi, Isaschar, Sebulon, Joseph und Benjamin. Der Verfasser fühlt sich als Sohn der zwölf Stämme, deren Schicksal ihm zu allererst am Herzen liegt. Die Zahl von 144 000 Er= wählten ist aus der Zwölfzahl der Stämme gewonnen, doch mag sie auch für die gläubig gewordenen Juden annähernd zutreffen; mit der Taxation der Judenchristen durch den Jakobus der Apostelgeschichte steht sie wenigstens

in Einklang 1). Im Gesichte aber schaut der Prophet die ungezählten Heiden, die auch nach Jesaja und Jeremia den Zipfel am Gewande Ifraels ergreifen, um unter seinem Schutze der Gnade teilhaftig zu werden. Es ist eine große Menge aus jeder Nation und aus allen Stämmen. Völkern und Aungen, aber auch sie können nur durch das Martyrium in das Reich gelangen. Durch einen der Pres= byter des Himmelstempels wird Johannes gefragt: "Wer sind diese mit weißen Kleidern angetan, und woher sind sie gekommen? Und ich sprach zu ihm: "Mein Herr, du weißt es.' Und er sprach zu mir: Diese sind's, die ge= kommen sind aus der großen Trübsal und haben ihre Kleider gewaschen und haben sie gebleicht im Blute des Lamms. Darum sind sie vor dem Throne Gottes und dienen ihm Tag und Nacht in seinem Tempel, und der auf dem Throne sitt, wird über ihnen wohnen. Sie wird nicht mehr hungern und dürsten, es wird auch nicht auf sie fallen die Sonne, noch irgendeine Glut. Denn das Lamm, das in der Mitte des Thrones ist, wird sie weiden und sie leiten zu lebendigen Wasserbrunnen." Ein Lamm, das Menschen weidet, scheint ein seltsames Bild und hat doch Künstler wie Dürer zur Darstellung gereizt. Und nicht nur weiden wird sie das Lamm, sondern auch abwischen alle Tränen von ihren Augen, die noch nicht trocken geworden sind von der Betrübnis der Verfolgung des fünften Siegels. Es sind die Erinnerungen an die Greuel, die sich vor vier Jahren in Rom zugetragen haben, die hier nachzittern. Man müßte schon bis in die Zeit der trajanischen Christenverfolgung hinabgehen, um Scharen von Christen zu finden, die aus einer solchen großen Trübsal kommen, die ihnen eine allgemeine Niedermetelung der Heiligen bereitet hat. Aber in einem prophetischen Buche ist die

<sup>1)</sup> Daß die gleiche Zahl 14, If. für die Cölibatäre angesetzt wird, beruht wohl auf einer falschen Deutung durch den Überzarbeiter.

Erinnerung zugleich Weissagung. Johannes erwartet, daß in der großen Heimsuchung, die noch kommen soll, die Mehrzahl der Gläubigen durch den Antichrist wird gemordet werden, denn das hat er schon den Märtyrern der neronischen Verfolgung gesagt, daß auch ihre Mit-knechte und Brüder getötet werden sollen wie sie (6, 11). Im Widerspruch mit dieser Vorstellung steht freilich die andere, daß alle Gläubigen durch eine Versiegelung im Gegenteil gerettet werden sollen von den Beimsuchungen der letten Not. So erhebt sich die Frage, ob hier nicht zwei verschiedene Quellen ineinander gearbeitet sind, denn mit der Versiegelung der 144 000 steht die Annahme eines allgemeinen Martyriums in unlösbarem Widerspruch. Daß die Judenchristen versiegelt und die Heidenchristen geschlachtet werden, kann unmöglich die Meinung des Apokalyptikers gewesen sein, es ist also nicht unwahrscheinlich, daß beide Gesichte aus verschiedenen Schriften stammen. Nachdem, wie wir sahen, die Heiligen gesichert sind vor den Schrecken des letzten Siegels, wird dasselbe erbrochen. "Da ward eine Stille im Himmel bei einer halben Stunde". Die Spannung des Moments wird durch Diese Pause erhöht, denn die halbe Stunde wird für die zu einer Ewigkeit, die auf den endlichen Anbruch des Gerichtes schon so lange warten. Endlich regt sich ein Engel und steigt hinauf zum Altar mit einer goldenen Räucherpfanne und läßt den Rauch aufsteigen vor dem Antlitz Gottes. In dieser Weise werden die Gebete der Bläubigen vor Gott gebracht. Aber derselbe Engel sendet den Ungläubigen aus demselben Gefäße ihre Züchtigung. "Und es nahm der Engel die Räucherpfanne und füllte sie mit dem Altarseuer und schleuderte die Kohlen hinunter auf die Erde. Da kam Donner und Getofe, Blige und Erdbeben." Inzwischen sind an die sieben Engel sieben Posaunen verteilt worden, und sie machen sich fertig ihre Signale zu blasen, von denen jedes ein Strafgericht über die Bewohner der Erde bedeutet. Mancherlei Natur=

ereignisse der letten Jahre, deren auch die römischen Historiker gedenken, haben hier die Phantasie des Dichters befruchtet. Nach dem ersten Trompetenstoße fällt Hagel, Feuer und Blut und verbrennt den dritten Teil der Erde und die Bäume und den Rasen. Wie der zweite Engel posaunte, stürzte ein brennender Berg ins Meer und der dritte Teil des Meeres ward Blut, die Fische starben, und die Schiffe gingen zugrunde. So war vor kurzem, von Patmos sichtbar, eine vulkanische Insel unter gewaltigen Stürmen und Erdstößen aus dem Agäischen Meer aufgestiegen, und zu Ephesus hatte man die toten Fische aufgelesen, die die Flut ans Land warf. Bei der dritten Posaune fiel vom Himmel ein großer Stern, der wie eine Fackel brannte. Er fiel auf Flusse und Wasser. Und das Wasser ward bitter, denn der Name des Sternes war Absinth. Noch heute zeigen die Fischer auf Palmosa, wie Schubert berichtet, eine Salzquelle, aus der niemand trinken kann, seit ein Stück des Sternes Absinth in sie gefallen ist. Mit der vierten Posaune aber wird ein Dritteil der Sonne, des Mondes, der Sterne dunkel, so daß das Licht nur trübe leuchtet, wie Daniel 8, 11 von der Zeit des kleinen Horns geweissagt hatte. Während so das alte Chaos im Weltraum sich zu gestalten droht, das Tohu Wabohu der Genesis, und ein unsicheres Dämmerlicht über der Erde lagert, rauscht es über dem Seher und er sieht einen aewaltigen Adler fliegen durch die Himmelsmitte, und er hört sein Krächzen: "Uai, uai, uai! Wehe, wehe, wehe den Bewohnern der Erde vor den übrigen Vosaunen der drei Engel, die noch posaunen sollen!" Wiederum tritt ein Engel mit der fünften Posaune hervor, und wie er sein Signal hinausschmettert, fällt ein Stern vom Himmel. Es ist ein Engel, der den Schlussel zur Unterwelt erhält. Der öffnet den dunkeln Schacht, der in die Hölle hinabführt. Da steigt aus dem Schachte Qualm auf wie der Rauch eines großen Ofens und mit dem Rauche brechen Heuschrecken über die Erde herein. Aber es sind nicht

irdische Heuschrecken, wie die Steppe sie ausbrütet, sondern ihre grauenhaften Urbilder, wie sie verschlossen waren in den geheimen Kammern der Welt, wo Abbadon, Apollyon, der Gott des Verderbens und des Ungeziefers hauft. Und sie fressen nicht Laub, noch Gras, sondern quälen mit ihren Storpionenstacheln die Menschen, so daß sie den Tod suchen. "aber sie werden ihn nicht finden und werden sich sehnen au sterben, aber der Tod flieht von ihnen". Diese teuf= lischen Heuschrecken sahen aus wie Rosse mit goldenen Kronen und ihre Mähnen waren so lang wie Weiberhaare, auch hatten sie menschliche Gesichter und Löwenzähne, und das Getöse, das sie beim Fliegen erregten, klang wie das Rasseln von Eisenreitern. Das ist das eine Wehe. Nach diesem kommt mit der sechsten Vosaune ein zweites Webe. Als ihr letter Ton verklungen war, ertonte eine Stimme zwischen den Hörnern des himmlischen Altars, die sprach: "Löse die vier Engel, die gebunden sind an dem großen Strome Euphrat." Und es wurden die vier Engel gelöst, die bereit waren auf Stunde und Tag und Monat und Jahr zu töten den dritten Teil der Menschen. Und die Zahl der Reiterei war zweihundert Millionen. Es sind die Parther, die jett über das Reich hereinbrechen und mit dröhnendem Hufschlage die Erde erschüttern. es nicht das irdische Arsacidenheer, dessen Reiter in gleißendem Schuppenpanzer mit seidenen Fahnen daher= fahren und mit schmetternden Kesselpauken die Steppe erschüttern, sondern ihre Urbilder schaut Johannes, seltsam verzogene Gestalten, die in dämonischen Farben strahlen. "Ich sah die Rosse im Gesicht und die daraufsaßen hatten feurige und dunkelblaue und schwefelfarbene Panzer, und die Häupter der Rosse wie Häupter der Löwen, und aus ihren Mäulern geht Feuer und Rauch und Schwefel, und ihre Schweife sind Schlangen." Sie toten vornen und töten hinten; weil auch der fliehende Parther rückwärts schießt und verwundet, und weil seine Pfeile vergiftet sind. ift er eine Schlange, die nach hinten sticht. Nach dem

Brundsatz, daß, was auf Erden vorgeht, im himmel oder in der Hölle sein Urbild habe, läßt uns der Verfasser das teuflische Heer sehen, dessen irdische Abschattung die Barther ienseits des Euphrat sind. Nicht minder sind auch die Bilder der kommenden Strafen potenzierte Schilderungen irdischer Schrecken. Noch aber hat die Menschheit Reit. sich zu bessern. Erst die siebente Posaune soll die Rata= strophe bringen, aber alle diese furchtbaren Gerichte haben die Heidenwelt nicht zur Buße geführt. "Die übrigen Menschen, die durch die Plagen nicht getötet worden, taten nicht Buffe von den Werken ihrer Hände und hörten nicht auf anzubeten die Teufel und die goldenen, silbernen. ehernen, steinernen und hölzernen Gögen, welche weder sehen, noch hören, noch wandeln können; taten auch nicht Buke von ihren Mordtaten, noch von ihrer Rauberei, noch von ihrer Unzucht, noch von ihren Diebereien." So fommt das Verderben, mit dem der Messias gedroht hat.

Mit der siebenten Posaune erwarten wir das dritte Wehe, da es 11, 14 hieß: "Das zweite Wehe ist vorüber, siehe das dritte Wehe kommt alsbald." Aber statt des alsbaldigen Vollzugs kommen im Gegenteil neue Zwischenshandlungen, die wieder aus der seitherigen Disposition herausfallen. Daß hier überlieserte Vilder und Anschauungen benutzt sind, ist sehr wahrscheinlich. Auch schriftslich sixiert, werden dieselben dem Verfasser in einer älteren Apokalypse oder Eschatologie vorgelegen haben. Allein ein Schriftsteller von der dichterischen Kraft unseres Apokalyptikers übernimmt keine ältere Schrift, ohne sie sich innerlich anzueignen und umzuschmelzen, so daß sie in sein Gedankengesüge sich einreiht und seinen Zwecken dient.). Die Frage, was von seiner Hand herrühre und was seiner

<sup>1)</sup> Weizsäcker: "Alle diese Hauptstücke (in Kap. 12 und 13) ohne natürliche Verbindung mit der Grundlage des dramatischen Verslaufs, sind in dieselbe hineingezwängt, von deren übriger Anordnung sie sich dadurch unterscheiden, daß sie nicht von einem Engel gezeigt werden, sondern als reine Visionen auftreten."

Duelle angehöre, ist darum auch hier nicht zu entscheiden. Im ganzen trägt der Abschnitt mit seiner Anwendung der heiligen Jahlen, in seinen kühnen Bildern und seiner marfigen Sprache doch den Charakter der johanneischen Aposkalppse und Zeit und Standpunkt stimmen gleichfalls mit dieser überein. Hat der Verfasser hier fremdes Material eingeschaltet, so hat er es doch mit seinem Geiste durchdrungen und mit seinen Farben ausgestattet, so daß es sein Eigentum geworden ist und nur an der Unterbrechung des seitherigen Zusammenhangs erkennen wir, daß er mit fremdem Material arbeitet. Auf die verschiedenen Versuche beiderlei Stoffe zu sondern, können wir hier natürlich nicht eingehen, vielmehr sahren wir in dem Berichte über den Inhalt fort.

Die drei ersten Visionen spielten im himmel, gemäß der kabbalistischen Bedeutung der Zahl drei. Die vier letzen erzählen den Bollzug des Gerichts auf Erden, gemäß der Bierzahl, die die Welt bedeutet. Ein Engel tritt auf, angetan mit einer Wolke und dem Regenbogen auf seinem Saupte, der den einen Juß auf die Erde, den andern auf das Meer sett, weil seine Berheißungen beiden Elementen gelten. "Und er redete mit lauter Stimme wie ein Löwe brüllt und die sieben Donner redeten ihre Sprache." Der Engel reicht, ähnlich wie bei Ezechiel (2, 9-3, 12), dem Propheten ein Buch, das dieser verschlingen muß, das süß war in seinem Munde, aber ihm das Innere ver= bitterte, so daß er abermals weissagen muß über viele Völker, Nationen, Zungen und Könige 1). Wir erwarten nun, daß diese Weissagungen folgen sollen, statt dessen wird bem Seher ein Rohr gegeben, ähnlich einem Stabe, und er erhält die Weisung: "Stehe auf und miß den Tempel

<sup>1)</sup> Nach Bischers Auslegung ist es die Grundschrift, die der Seher verschlungen hat und nun wieder von sich gibt! Ebenso ist bei Bischer das neue Lied, das die Seligen singen, eines, das der Redaktor einschaltete und das er nicht aus dem alten Texte bezog.

Bottes und den Altar und die darin Anbetenden. Und den Hof draußen vor dem Tempel laß draußen und miß ihn nicht, weil er den Heiden gegeben wird." Auch wenn Palästina in Blut ersäuft, die Felsen brechen und die Berge einstürzen, der Tempel darf nicht wanken, denn Jehovas haus kann nicht untergehen. Die heilige Stadt und die Borhöfe werden von den Heiden zertreten zweiundvierzig Monate lang, dreieinhalb Jahre, die gebrochene heilige Sieben, dann kommt die Rettung. Voraussetzung dieser Weissagung ist, daß der Tempel, wenn auch nicht schon belagert, so doch bereits ernstlich von den Heiden bedroht ift. Diese Situation stimmt mit der Zeit des sechsten Casars. von dem es 17, 10 heißt, er herrsche jett. Während des Vormarschs gegen Jerusalem und zur Zeit Galbas, des sechsten Casars, sind diese Worte geschrieben. Die Entschiedenheit, mit der hier die Rettung des jüdischen Tempels und der darin Anbetenden vorhergesagt wird, hat die An= nahme nahe gelegt, daß diese Weissagung von einem iudischen Propheten herrühre und nicht von einem Chriften. Es ist auch ohne weiteres zuzugeben, daß in Kapitel 11 und 12 die spezifisch jüdischen Züge in einer solchen Weise sich häusen, daß für einen Teil des Stoffs eine jüdische Quelle wahrscheinlich ist. Manche Kritiker beanstanden. daß 11, 1 nicht sowohl die Gläubigen, die an Christum alauben, sollen gerettet werden, sondern die, die im jüdi= schen Tempel anbeten. Der Apokalyptiker selbst könnte banach eine in seinen Tagen umlaufende jüdische Weis= sagung in Kapitel 11 und 12 in sein Buch verwebt haben, oder ein späterer überarbeiter hätte sie in sein Buch ein= aeschaltet, oder das Buch war ursprünglich ein jüdisches und ist erst nachträglich von einem Christen überarbeitet worden, während hier die Urschrift bestehen blieb. Da beide Kapitel aus dem Schema der heiligen Sieben heraus= fallen, können sie auch ausgeschaltet werden, ohne daß man darum auf die Einheit des Buchs zu verzichten braucht. Erklören ließe sich aber die porliegende Prophetie auch bei

einem Judenchriften, wenn man bedenkt, wie Hegesipp von Jatobus, dem Vorsteher der driftlichen Gemeinde, berichtet, daß er zu allen Stunden im Tempel gefunden wurde und wie die Apostelgeschichte 2, 46 versichert, der Tempel sei der tägliche Aufenthalt der Gemeinde gewesen. Für absolut unmöglich können wir es solchen Zeugnissen gegen= über doch nicht erklären, daß ein gläubiger Judenchrift in treuem Tempeldienste an sich schon einen Anspruch auf Rettung por dem Schwerte der Heiden sah. Die Stelle fann judisch sein, aber auch die Abfassung durch einen Judenchriften vom Schlage Jakobus des Gerechten ist nicht unbedingt ausgeschlossen. Auffällig bliebe es freilich, wenn derselbe Verfasser über die Juden, die seine driftlichen Brüder verfolgen und die er vorhin eine Spnagoge des Satans genannt hat, hier als Patron seine fürs bittenden Hände ausbreitet. Der Verdacht, daß hier aus einem andern Bewußtsein geredet werde, liegt also allerdings vor. Auch der weitere Inhalt von Kapitel 11 bietet allerlei Schwierigkeiten. In der Stadt wird keine Gemeinde der Christen mehr vorausgesett, wohl aber zwei Zeugen hat Jesus in der Stadt, in der er gekreuzigt wurde. "Und ich will meinen zwei Zeugen verleihen und sie werden Bropheten sein zwölfhundertundsechzig Tage (dreieinhalb Jahre) gehüllt in Sade. Diese sind die zwei Olbaume und die zwei Leuchter, die por dem Herrn der Erde stehn. Sie haben Macht, den Himmel zu verschließen und Wasser in Blut zu verwandeln", wie einst Elias und Moses taten. aber ihr Zeugnis vollbracht ist, dann wird das Tier aus dem Abgrund sie töten in der Stadt, die heißet in der Sprache des Geistes Sodom und Nanpten. Dreiund= einenhalben Tag werden die beiden Leichen auf der Strafe liegen, dann aber werden fie auferstehn. Die Weisung, daß der Hof vor dem Tempel nicht gemessen werden, son= bern den Heiden überlassen werden soll, damit sie ihn zwei= undvierzig Monate zertreten, kann heißen, Jerusalem und die Vorhöfe des Tempels sollen dreiundeinhalb Jahre lang

preisgegeben sein, während das Tempelhaus selbst vor der Schändung durch die Heiden bewahrt bleibt. Dreiundeinhalb Jahre dauert die Reit der Not wie im Buch Daniel zwei Zeiten, eine Zeit und eine halbe Zeit. Während derselben weissagen und predigen die zwei Reugen, die wie Serubabel und Josua zwei Leuchter und Ölbäume genannt werden. Hätte der Verfasser den wiederkehrenden Moses und Elias unter diesen Reugen verstanden, so hätte er sie nicht zu Opfern der Juden gemacht. Auch an Jakobus und Johannes denkt er nicht, denn seine zwei Zeugen sterben gemeinsam und ihre Leichen liegen gleichzeitig auf der Gasse. Die Deutung dieser Gestalten auf die beiden Zebedäiden ist darum abzuweisen, da Jakobus durch Herodes Agrippa getötet wurde, während Johannes Zebedäi wahrscheinlich der Verfolgung des jüngeren Hannas zum Opfer fiel. Man wird vielmehr an die von Josephus er= zählte Ermordung der Hohenpriester Jesus und Ananus durch die Zeloten im Jahre 68 erinnert (Josephus, Jüdischer Krieg IV.; 5, 2), deren Leichen so hingeworfen wurden zum Raub für die Hunde und die wilden Tiere. Diejenigen, die eine jüdische Grundschrift annehmen, beziehen diese Stelle auch wirklich auf die beiden jüdischen Priester, die die Zeloten erschlugen. Aber auch wenn der christliche Apokalnptiker sicher diese beiden Hohenpriester nicht meint, die keine Zeugen Christi waren, so kann er doch das, was er von den Zuständen in Jerusalem hat erzählen hören, übertragen auf zwei Zeugen, die nach seiner Voraussekuna Jesus in der Stadt noch immer hat. Wäre, wie Renan voraussetzt, der eine der erschlagenen Hohenpriester der jüngere Hannas, der Mörder des Jakobus, so könnte die Runde davon der christlichen Gemeinde in Ephesus um so weniger unbekannt geblieben sein. Die Meinung würde dann also sein, nicht alle Jünger Jesu sind nach Pella entflohen, sondern zwei sind in Jerusalem zurückgeblieben. Dreiundeinhalb Jahre, zwölfhundertundsechzig Tage, sollen fie noch für ihren Herrn zeugen und große Wunder tun,

bis das Tier aus dem Abarund sie tötet. Ihre Leichen werden dreiundeinhalb Tage auf der Gasse liegen. Dann aber steigen sie in den Himmel empor wie Moses und Elias. Ru derselbigen Stunde wurde ein großes Erdbeben und der zehnte Teil der Stadt fiel, in dem Erdbeben aber wurden siebentausend Personen getötet. Doch die andern ließen sich schrecken und gaben Gott die Ehre. Also nicht durch die Sturmbocke der Römer, sondern durch ein Erdbeben, das Gott sendet, soll Jerusalem fallen und sehr unähnlich der aroken Babel, die fortfährt zu lästern, be= tehrt sich Jerusalem nach der Heimsuchung und heißt jest wieder die heilige, die geliebte Stadt. Auch hier ift flar, daß der Verfasser das Jahr 70 noch nicht erlebt hat. Von der Eroberung Jerusalems durch die Römer weiß er nichts, während Lukas, besser belehrt, Jesum vom Tempel sprechen läßt: "Es werden Tage kommen, in welchen von dem allem, was ihr sehet, nicht ein Stein auf dem andern gelassen wird, der nicht zerbrochen werde." Die Belagerung von Jerusalem tennt der Verfasser, die Zerftorung nicht.

Nach so langen Vorbereitungen wird endlich 11, 15 die siebente Posaune geblasen und als sie den Ton vernehmen, sprechen die vierundzwanzig Altesten im himmel: "Wir danken dir, Herr Gott, Allmächtiger, der da ist und der da war, daß du deine Kraft genommen hast." Es ist eine fast mythologische Vorstellung, daß Gott seine Kraft zuzeiten beiseite legt und dann wieder an sich nimmt. So auch die weitere Betrachtung: "Du herrscheft und die Bölker zürnten, da kam dein Zorn und die Zeit der Toten gerichtet zu werden, und den Lohn deinen Anechten zu geben, den Propheten und Heiligen und zu verderben, die die Erde verderbet haben . . . Und es tat sich auf der Tempel Gottes, der im Himmel ist und gesehen ward die Lade seines Bundes in seinem Tempel: und es erfolgten Blige und Stimmen und Donner, und Erschütterung und großer Hagel." Daß die Bundeslade jum Vorschein kommt, ist nach jüdischer Erwartung das Zeichen, daß der Tag des

Messias angebrochen ist, benn die von Jeremia geborgenen Befähe sollen erst wieder fund werden zum messianischen Reich. Den Ort suchten die Juden am Berge Nebo, wo Moses begraben liegt, die Samariter am Garizim, wo ihn der Prophet von Tirathana ausgraben wollte: unser Seher weiß ihn im Himmelstempel selbst, wo auch der Mannakrug der Wüstenwanderung sich befindet. Der Apokalnvtiker ist also kein schlechterer Patriot als irgendein anderer jüdischer Mann. Die Gefäße der Stiftshütte sind auch ihm eine heilige Sache, die Gott im Himmelstempel verwahrt auf den Tag des Reichs. Ohne jede Aberleitung, als ob hier wieder ein fremdes Stück eingeschaltet wäre. folat nun eine andere Vision, die die Schicksale des Messias und des wahren Israel, das seine Mutter ist, berichtet. "Es erschien ein großes Zeichen im Himmel: ein Weib. angetan mit der Sonne und der Mond zu ihren Füßen, und auf ihrem Haupte ein Kranz von zwölf Sternen; und sie ward schwanger, und schrie in Nöten und Wehen, zu aebären. Und es erschien ein anderes Zeichen im himmel, ein Drache, groß, feuerrot, mit sieben Röpfen und zehn Hörnern und auf seinen Köpfen sieben Diademe. Und sein Schweif fegte den dritten Teil der Sterne des Himmels und warf sie zur Erde." Dieser Drache tritt vor das Weib, das gebären soll, und will den Knaben verschlingen. aber das Kind wird entrückt, und das Weib entflieht in die Bufte. Jerusalem als Gebärerin ift eine dem Alten Testamente geläufige Vorstellung. Micha 4, 9 fragt der Prophet: "Warum erhebst du Geschrei, daß dich Wehen ergreifen wie ein Weib bei der Geburt? Zittere und freise. Tochter Zions, wie die Gebärerin." Durch ihr Diadem von zwölf Sternen ist auch hier die Gebärerin als das wahre Israel gekennzeichnet, aus dessen mütterlichem Schoft der Heiland der Welt hervorgeht. Und nicht nur er stammt von ihr ab, sondern alle Gläubigen sind nach 12. 17 von ihrem Samen. Das Tier aber mit sieben Köpfen und sieben Diademen wird später als Rom charatterisiert, das die Zahl seiner Häupter oder Casaren auf sieben bringen wird. Rom, das die Juden mit Krieg überzieht und die Christen verfolgte, will die Gemeinde und ihren messianischen Anaben verschlingen, aber Michael, der Schutzengel Israels, kommt dem Weibe zu Hilfe. "Und es erhob sich ein Kampf im Himmel, Michael und seine Engel kämpften mit dem Drachen, und der Drache kämpfte und seine Engel, aber sie hielten nicht stand und fie mußten weichen aus dem Himmel. So ward gestürzt der große Drache, die uralte Schlange, die da heißet Teufel und Satan, die den ganzen Erdfreis verführt; gestürzt ward er zur Erde, und seine Engel wurden mit ihm gestürzt. Und ich hörte einen lauten Ruf im Himmel: Nun ist das Heil und die Kraft und die Herrschaft unserem Gotte zugefallen und die Gewalt seinem Gesalbten, denn gestürzt ift der Unkläger unserer Brüder, der sie vor unserem Gott verklagte Tag und Nacht!" Allein der Drache, der zur Erde hinab= gewirbelt ist, fällt auch hier auf die Füße und jagt hinter bem Weibe her. Dem Weibe aber wachsen zwei Schwingen des großen Adlers, um in die Wüste zu fliehen. Der Drache schleudert Wasser hinter ihr her wie einen Strom, aber die Erde öffnet ihren Mund und die Ströme versinken. Diese Geschichte der Flucht der Gemeinde entspricht der Erinnerung des Eschatologen, der sie mitgemacht hat. "Betet," läßt er Matth. 24, 20 Jesum sprechen, "daß euere Flucht nicht geschehe im Winter," d. h. in der Regenzeit, wenn der Himmel unendliche Wasserbäche herabgießt und der Jordan zum Strome angeschwollen, keine Furten mehr bietet und euch die Wege nach dem Ort, von Gott bereitet. verlegt. Erst wenn dieser Abergang geglückt ift, erreicht die Gemeinde das jenseitige Jordanland, wo sie bewahrt werden soll zwei Zeiten, eine Zeit und eine halbe Zeit. Wenn es nun 11, 14 hieß, "das zweite Wehe ist vorüber und das dritte Wehe kommt schnell," so könnte die Flucht des Weibes vor dem Drachen dieses dritte Wehe sein. In der Tat sagt 12, 12: "Webe der Erde und dem Meere,

denn der Teufel ist zu euch hinabaekommen und hat großen Born, weil er weiß, daß er wenig Zeit hat." An die Art freilich, wie der Apokalnptiker bisher den Beginn einer neuen Epoche unterstrich, erinnert diese beiläufige Erwähnung des dritten Wehe nicht. Nach seiner sonstigen Weise mußte man erwarten, daß der Verfasser den Drachensturz und sein Wüten auf Erden ausdrücklich als das lang angekündigte dritte Wehe bezeichnete. Daß er es nicht tut. scheint die Annahme zu unterstützen, daß die ganze Bision von dem Kampfe mit dem Drachen ursprünglich einer andern Schrift angehörte, wobei man nicht verfehlt, an den heidnischen Mnthus von der schwangern Leto zu er= innern, die ihr Kind Avollo vor dem Drachen Buthon in dieser Weise in Sicherheit bringen mußte. Daß ein in Ephesus geschriebenes Buch diesen Mythus gekannt und benutzt haben könne, ist ohne weiteres zuzugeben. Daß ein Christ das getan, findet man aber unwahrscheinlich, weil diese Vision die Geburt des Messias als etwas Ru= fünftiges schildert, während für die Christen der Messias bereits geboren war. Aber für einen Juden wäre die Benutung eines heidnischen Mythus erst recht unwahr= scheinlich. E. Bischer und S. Guntel 1) haben mit Rach= druck zu erweisen gesucht, daß Kapitel 12 einer jüdischen Apotalypse angehört habe. Auch wer die judische Grund= schrift ablehnt, wird die Möglichkeit zugeben muffen, daß hier, wo der seitherige Faden der Entwicklung abreißt, ein fremdes Stück in das apokalnptische Gemälde eingeschaltet Der Verfasser erwartet die Geburt des Messias von der Zukunft, mithin, sagt man, ist er ein Jude und kein Christ. Dieser jüdische Apokalnptiker habe in den Zeiten des jüdischen Kriegs geweissagt, der Messias werde in der Zeit der Not geboren werden und aus den Befahren dieser Zeit entrückt ihn Gott mit seiner Mutter in den Himmel, von wo er als Reiter auf weißem Roß

<sup>1)</sup> H. Gunkel, Schöpfung und Chaos. S. 181 f.

wiederkehren wird zu seiner Zeit. Bischer und Gunkel weisen auch auf eine talmudische Parallele (Jer. Berachot, Fol. 5, Rap. 1) hin, in der erzählt wird, der Messias sei an dem Tage, an dem der Tempel zerstört wurde, geboren, aber einige Zeit darauf der Mutter durch einen Sturm-Wenn aber der Talmud als Ge= wind entführt worden. burtsort des Christus Bethlehem nennt, so ist es über= wiegend wahrscheinlich, daß ein Nachklang von Apok. 12 in Berachot 5, 1 übergegangen ift, nicht umgekehrt. So aut der Talmud Nikodemus (Nakdam), Flavius Clemens (Bar Schalom), Jakobus den Minäer aus dem Neuen Testamente übernommen hat, kann er auch hier von der Vision des Apokalyptikers beeinflußt sein, denn das mes= sianische Kind ist sonst nur in dristlichen, nirgends in jü-vischen Schriften nachweisbar. Der messianische Knabe und seine Mutter stammen aus der driftlichen Auslegung von Jesaja 7, 14: "Die Almah wird schwanger" usw., eine Deutung, die die Rabbinen ablehnten. Um so besser stimmt das Bild mit der Vorgeschichte unseres Matthäus, benn es sett die Sagen von der Verfolgung des messia= nischen Kindes durch den bosen Drachen Herodes voraus. Gehörte also dieser Teil des Buchs unter die späteren Einschaltungen, so müßte er doch von einem Christen her= rühren. Eine Lücke würde nicht entstehen, wenn wir Kapitel 12, das nur Zwischenhandlungen enthält, ausschieden. Allein der Umstand, daß die Geburt des messtanischen Kindes hier als ein Ereignis der Zukunft ge= schildert wird, beweist nichts für die jüdische Provenienz. Vergangenes als Zukunftiges zu schildern, ist die Weise aller Apokalyptik. Auch die Apokalypse des Daniel schildert das macedonische Weltreich als etwas Zukünstiges, obwohl es für den Verfasser Vergangenheit war. Das Schicksals= buch der Apokalypse (Kap. 6) weissagt in den sechs ersten Siegeln nur Dinge, die der Versasser schon erlebt hat, und bennoch gibt er sie als etwas Zukünstiges. So könnte Johannes hier die Geschichte von der Geburt Christi bis

zur Flucht seiner Gemeinde nach Pella uns in einem himmlischen Zwischenspiele vor Augen stellen. Indessen hat die Vision gar nicht die Geburt des Messias im Auge sondern die Barusie, deren Vorboten auch 1. Thess. 5, 3 nach einer in der Gemeinde herkömmlichen Redeweise mit den Weben eines Weibes verglichen werden. In diesem Zusammenhange ist der Messias als Kind gedacht, weil das synoptische und paulinische Bild der Wehen es so ver= langte. Das Weib, das gebären soll, ist das gläubige Israel und der Knabe, den sie zur Welt bringt, ist der Messias, der entruckt wurde zum Throne Gottes, von wo er kommen wird zum Bericht, um die Beiden zu weiden mit eiserner Rute. Durch diese Vorausbeziehung von 12, 5 auf 19, 15 ist die Zugehörigkeit des zwölften Kapitels zum ursprünglichen Buche doch sehr wahrscheinlich, wie denn auch der Drache gang so beschrieben wird wie in den andern Stellen des Buchs, in denen er auftritt. Auch der stets wiederholte Hinweis auf die Bedeutung der Unglücks= zahl dreiundeinhalb entspricht völlig der Rahlensumbolik des übrigen Buches. Christliche und jüdische Züge kreuzen sich in dem Stücke, das Johannes vielleicht aus einer älteren Schrift übernahm, aber seiner Komposition geschickt einfügte. Im wesentlichen also wird auch dieser Abschnitt von dem Apokalnytiker selbst herrühren und braucht nicht spätere Einschaltung einer fremden Hand zu sein. Nachweis, daß das Stück einen andern Sprachcharakter trage, ist von niemanden erbracht, ja nicht einmal ernstlich versucht worden. Die Bilderpracht und Kraft des Bor= traas ist im Gegenteil ganz die des Apokalyptikers.

Den Charafter eines lockern Aggregats tragen im Gegensatz zu der früheren schematischen Entwicklung die weiter angeschlossenen Bisionen, aber wir können auch hier nur urteilen, daß der Berfasser wahrscheinlich übersliefertes Material verwendete, aber so geschickt mit seinen eigenen Gedanken und seiner Bilderwelt verschmolz, daß wir das Fremde und das Seine nicht mehr zu sondern

imstande sind. Das dreizehnte Kapitel führt uns zwei Gestalten vor, die nun die Hauptträger des apokalnptischen Dramas werden. Der Seher stellt sich am Strande des Meeres auf, also in dem Teile Balästinas, den die römischen Legionen zurzeit besetzt haben. Er sieht da ein Tier, das zehn Hörner hat, nach dem Vorbilde des Tieres Daniel 7, 7. Bei Daniel bedeuten die Hörner zehn Könige, da aber Rom es noch nicht auf zehn Kaiser gebracht hat, deutet Johannes die zehn Hörner des Danielschen Tieres auf die Statthalter der zehn Provinzen. Sie haben auf eine Zeitlang, für ihre Amtsdauer, die Königsgewalt, sind aber keine Könige. Aufeinander= folgende Herrscher, wie bei Daniel, sind nicht die zehn Hörner, sondern die sieben Häupter und auf sieben solcher Häupter bringt es Rom gemäß dem mystischen Charafter der heiligen Sieben. Das eine dieser Häupter ist wie zum Tode geschlachtet, aber die tödliche Wunde ist wieder heil, wie man von Nero erzählte 1). Der Rame des Tieres geht auf in der Zahl 666, wenn man seine Buchstaben als Zahlen summiert. Diesem Tiere gegenüber kommt vom Lande, von Jerusalem ein anderes Tier, der falsche Prophet. Es hat Hörner wie ein Lamm und redet wie ein Drache. Im Schafsvelz der Heuchelei und mit der Schlangenzunge der Verführung hatte Jesus die falschen Propheten geschildert. Ob der Verfasser unter seinem Lügenpropheten den Simon bar Giora oder Johannes von Giskala oder Eleazar oder einen anderen Führer der Schwärmer versteht 2), oder ob er ihn als Repräsentanten der gesamten in Jerusalem herrschenden Prophetenrotte betrachtet wissen will, bleibt unklar. Dieser falsche Prophet bewirkt, daß die Menschen jenem Tiere huldigen, das die Wunde vom Schwert hat

1) Bgl. Sueton, Nero 57. 40. Tacitus, hist. 2, 8.

<sup>2)</sup> Am ehsten könnte man an Eleazar denken, den Sohn des Simon Galiläus, der nach Jos. boll. II; 20, 3 das Bolk durch Zauberkünste betörte.

und wieder heil ist. Für die Aufrührer in Jerusalem ist Nero ihr Verbündeter, denn er kommt ja an der Spike der befreundeten Parther, auf die die Juden ihre Hoff= nung setzen; als Judenfreund hatte der Gatte der Boppaa stets gegolten. Übersethen wir also die symbolische Er= zählung des Sehers in geschichtliche Prosa, so besagt sie: Der mit den Parthern wiederkehrende Nero wird von den aufrührerischen Juden als Herrscher anerkannt werden und ihr Führer, der falsche Prophet, läßt Nero ein Bild machen, das große Wunder tut, um die Bölker zu verführen. Das lang erwartete Unterfangen des vierten Antiochus und des Gajus Caligula wird jest also sich verwirklichen, wie es Daniel vorhergesaat hat. Die Menschen zeichnen sich mit der Zahl des Tieres und diese Bahl ist X & s. 666. "Und es ward dem falschen Propheten verliehen, Geist zu geben dem Bilde des Tieres, daß das Bild redete." Von redenden oder lachenden Götterstatuen wußte die Sage auch sonst zu erzählen. Der Prophet Neros aber macht, daß alle getötet werden, die das sprechende Bild nicht anbeten. Damit ist die lette Verheikung, die noch ausstand, erfüllt und das Gericht kann beginnen. Die aufrührerischen Legionen und die zehn Präsides des Reiches werden sich mit dem an ber Spige der Parther gurudkehrenden Nero und mit dem falschen Prophentum in Jerusalem gegen die Hauptstadt verbinden und der falsche Prophet bestimmt die Bewohner der Erde dem Tiere, das heißt Nero, zu huldigen. allegorische Handlung soll also den Kampf zwischen Rom und Jerusalem und beider mit den Christen versinnbild= lichen. Die Deutung der einzelnen Gestalten ist nicht schwierig. Dreimal, 12, 3; 13, 1 und 17, 3, tritt uns ein Tier mit sieben Häuptern entgegen, auf dem 17, 3 ein Weib sitt, auf dessen Diadem der Rame gestickt ift "Babylon" und das trunken ist vom Blute der Heiligen. Der Engel erklärt 17, 9: "Die sieben häupter sind sieben Berge, auf denen das Weib thront. Das Weib ist die

große Stadt, welche die Königsmacht hat über die Könige der Erde." Gesaat konnte das nur werden von Rom, der Siebenhügelstadt, die allein die Macht hatte über die Könige der Erde. Die Babel des Jesaja lag nicht auf sieben Bergen und war zurzeit auch nichts weniger als die Königin der Könige. Anderseits bedeuten die sieben Röpfe auch sieben Herrscher. Von diesen sieben Herrschern sind fünf bereits gefallen, der sechste herrscht jett, der siebente steht noch bevor, weil die heilige Siebenzahl erreicht werden muß, aber wenn er fommt, kann er nicht lange bleiben, weil einer, der schon einmal da war und mit dem Schwerte tödlich wund schien, wiederkommen muß als Antichrift. Diese Meinung, Nero, der auf der Villa seines Freigelassenen Phaon durch Selbstmord geendet hatte, sei seiner Bunde nicht erlegen, sondern sei im Begriff mit den Parthern wiederzukehren, war das eigentlich Aufregende an dem Buche des ephesinischen Propheten. Denn zu allen Gründen des Schreckens und der Furcht in dieser angstvollen Zeit der Unsicherheit und des Bürgerkriegs, kam die für die Christen besonders erschreckende Kunde, Nero sei nicht tot, er lebe noch und werde demnächst wiederkehren mit seinen Freunden, den Barthern, zu denen er geflüchtet sei. Das Gerücht war dadurch entstanden, daß der Bräfektus Prätorio unmittelbar nach Neros Tod der römischen Garnison, um sie beisammen zu halten, vorgespiegelt hatte, Nero habe sich nach Agnpten begeben. Seitdem wurde dieses Berücht von Unruhstiftern geflissent= lich genährt. Man fand des Morgens oft Editte aus= aestreut oder an die Rostra angeheftet, in denen Nero seine Rücktehr anmeldete. Sein Grabmal murde mit Blumen befränzt gefunden, denn der Böbel sehnte sich zurud nach Neros luftigem Regiment. Sueton berichtet, daß schon zu Neros Lebzeiten die Chaldäer demselben geweis= sagt hätten, er werde Rom verlieren, aber König von Jerusalem werden. Bielleicht ist dieser Chaldaer unser Johannes und der Bericht des Sueton war eine konfuse

Runde davon, daß die Apokalypse Nero zum jüdischen Antichrist erhoben hat, der ja auch ein Fürst ist, vielleicht aber hat Poppäa, die Proselytin der Synagoge war, wirklich von ihren jüdischen Freunden solche Prophezei= ungen erhalten. Immerhin hatte die Sage, Nero werde demnächst zurückfehren, solchen Boden im Bolk, daß im prokonsularischen Asien unter Otho ein Abenteurer es wagen konnte, als Nero aufzutreten; ein Versuch, der von einem andern im letten Jahre Vespasians größerem Erfolge wiederholt wurde: so fest wurzelte bei dem Volke der Glaube, Nero sei bei den Barthern und werde mit den Parthern wiederkehren. Das war die Situation, in der der Apokalnptiker schreibt. Mit Sorge wendeten sich die Blicke nach dem Euphrat, den Nero im Vertrauen auf seine Freundschaft mit den Barthern von Truppen entblößt hatte. In der Tat streiften schon par= thische Reiter im römischen Reich. Mit zwei Millionen Rossen werden sie, so fürchtet Johannes, den ganzen Often überschwemmen. Er sieht in seiner Bision endlose Reiterzüge den Euphrat überschreiten, zweimal zehntausendmal zehn= tausend Reiter, und an der Spite der gespenstische Nero, der eine tiefe Wunde am Halse hat, aber die Wunde ist wieder heil. Das höllische Heer richtet seinen Aufmarsch gegen Rom. Der große Kampf muß jett beginnen. Aber ehe solche Heeresmassen aufeinander stoßen, geht stets eine atemlose Pause voran. Noch wagt kein Teil sich zu rühren. Jeder wartet zu, was der andere Teil tun wird. Diesen Moment bezeichnet Johannes als die Stunde, in der die Engel Gottes durch die Welt gehen und die Anechte Gottes an ihrer Stirne bezeichnen, daß sie sicher seien vor den kommenden Schrecken. In Wirklichkeit ist diese Pause die Zeit, in der Vespasian den Vormarsch auf Jerusalem eingestellt hat, weil er den Krieg nicht weiter führen durfte, ehe der neue Casar Galba ihm dazu den Befehl gegeben. Da das herrschende Haupt als das sechste bezeichnet wird, ist völlig klar, wer der Wiederkehrende ist,

dessen Namen die Zahl 666 enthalten soll. Römische Kaiser haben nach unserem Buche bis jett fünf geherrscht, Augustus, Tiberius, Caligula, Claudius, Nero. Der sechste herrscht jest: Galba. Auf sieben muß die Zahl kommen, weil die Sieben die kabbalistische Zahl ist und Rom auf sieben Hügeln liegt. Wenn aber das Ende bevorsteht, kann dieser Siebente nicht lange bleiben. Mag Johannes nun in Otho oder Vitellius, in Mutian oder Tiberius Alexander den letten Cäsar vermuten, lange Dauer war einem solchen auch aus politischen Gründen nicht zu verheißen. Dem Gesetze der heiligen Rahl zufolge hat Rom sieben Casaren zu erwarten. Dann kommt der Antichrist, der die Taten des Abfalls und der Gotteslästerung vollbringt, die der Prophet Daniel von der letten Zeit geweissagt hat. Dieser Antichrist (17, 8) heißt das Tier, das schon einmal da war, jest nicht ist, aber wiederkommen wird und die Bewohner der Erde fallen ihm zu. Nach 13, 14 ist er eines der sieben Häupter, das bis zum Tode geschlachtet war und wieder heil geworden ist. Ihm ist es gegeben, die Heiligen zu besiegen, wie Daniel 7, 21 geweissagt hatte. Sahen wir nun bei dem fünften Siegel die Mär= tyrer der neronischen Verfolgung unter dem Altar Gottes, so wissen wir auch, warum der fünfte Casar dem Apoka= Inptiker als Antichrist gilt. Der Christenverfolger Nero ist der von Daniel verheißene Feind der Heiligen, dem es gegeben war, sie zu besiegen und der zu neuen Verfolgungen wiederkehren wird. Auch andere haben damals an ein Wiederaufleben des neronischen Regiments geglaubt und nicht alle Quellen berichten diese Tatsache als tollen Aber= glauben. Tacitus (hist. 2, 8) schreibt: "Zu dieser Zeit wurden Achaja und Asia fälschlich erschreckt, als nahe Nero heran, indem mannigfaches Gerücht umlief über seinen Ausgang und um so mehrere gaben vor und glaubten er lebe." Ebenso heißt es hist. 1, 2: "In Bewegung kamen auch die Waffen der Parther durch das Trugbild eines angeblichen Nero" und Sueton (Nero 57) berichtet: "Man

erwartete Neros Wiederkunft, sintemal man nicht recht wußte. wie Nero ums Leben gekommen und sein Grab unbekannt blieb." Der Rhetor Dio Chrysostomus sagt (21, 10): "Alle wünschen, daß Nero noch lebe und etliche glauben es auch." In der alten Kirche verstand man unter dem Tiere der Apokalypse Nero. So lesen wir bei Sulvicius Severus (Hist. saer. lib. II): "Man glaubt, obwohl er sich selbst mit dem Schwert durchbohrt habe, sei Nero nach Heilung seiner Wunde am Leben geblieben, nach dem, was über ihn geschrieben ist, seine Todeswunde ist geheilt. Apokalypse 13, 3." Auch in der christlichen Sibnlle erscheint als letter Gegner der über den Euphrat entflohene und von da mit großer Heeresmacht wiederkehrende Nero. In der ascensio Jesajae, 4, 2, ist der Antichrist ein könia= licher Muttermörder, da Nero seine Mutter Agrippina getötet hat. Er wird Rom dem Erdboden gleichmachen, wie er dasselbe ja früher schon einmal verbrannte. Auch Lactantius, de mortibus persecutorum, zu Anfana des vierten Jahrhunderts, erwähnt noch die Sage, der Antichrist werde der von den Enden der Welt zurückkehrende Nero sein, denn wie er der erste Verfolger ge= wesen, musse er der lette sein, nach welchem Chriftus selbst erscheint zum Gericht. Dieselbe Meinung vertritt Augustin (De civitate dei, 20, 19), Hieronymus zu Daniel 6, 28, Commodian, Victorin von Pettau und andere. Daß die Sage vom wiederkehrenden Nero also in der alten Kirche die Gemüter gewaltig beschäftigt hat, und daß sie in diesem wiederkehrenden Nero den Antichrist erwartete, ist über jeden Zweifel erhaben. Dennoch vermochten die Väter die Chiffre 666 (13, 18 vgl. 17, 11) nicht richtig aufzulösen. Nach der Kunst der Gamatria, Namen durch den Zahlwert ihrer Buchstaben anzudeuten, löst sich die Rahl in den hebräischen Buchstaben für Neron Kesar, wie der Kaiser auf den kleinasiatischen Münzen, die in Ephesus umliefen, stets genannt wird. Wenn Irenäus Kandschriften fannte, die 616 lasen, so erklärt sich das damit, daß diese

lateinisch nicht Neron, sondern Nero lasen, also ein hebräi= sches n (= 50) weniger brauchten. Die Variante ist somit eine Bestätigung der Deutung auf Nero. Die Meinung des Buches ist also: Der über den Euphrat zu den Parthern entflohene Nero wird an der Spike der Könige des Ostens mit ihren furchtbaren Reitergeschwadern wiederkommen, die gehn Brokonsuln des Reiches (die gehn Hörner) werden ihm ihre Macht leihen, indem sie dem wiederkehrenden legitimen Kaiser zufallen. Er wird sich mit dem Pseudoprophetentum Jerusalems, dem Tiere, das vom Lande kommt (13, 11), verbinden gegen das Tier, das am Strande sich gelagert hat, das heißt gegen die Legionen Bespasians. Gemeinsam werden dann Parther, die aufrührerischen Juden und der von den Protonsuln wieder anerkannte Nero sich gegen die große Babel wenden. Sie werden Harmagedol (Roma hagedolah) gerstören, so daß man weder ein Saitenspiel, noch den Laut der Mühle fortan in ihr hört, nicht die Stimme von Braut und Bräutigam, noch das Markten der Kaufleute: alsdann liegt die Stadt dunkel und wüst, daß nirgend mehr ein Licht in ihr brennt, zur Strafe dafür, daß das Blut der Heiligen in ihr erfunden wurde. Die große Babel ist gefallen und von nun an redet niemand mehr non Rom. Der Mittelpunkt der Welt ist jest Jerusalem, das himmlische Jerusalem, in das das alte sich verklärt.

Jüdischer Haß gegen die römische Zwingherrschaft ist die vorherrschende Leidenschaft unseres Schriftstellers, aber jüdischer Provenienz ist auch dieser Teil der Apokalypse nicht. Die Juden hatten gar keine Ursache Nero zu hassen und seine Nückkehr zu fürchten. Er war ihr Freund und Poppäa war ihre Proselytin gewesen. Nur die Christen hatten zu zittern, wenn ihr Verfolger wiederkam, die Juden sahen damals im Gegenteil in den Parthern ihre

Hoffnung.

Die Zeit der Abfassung des Buches bestimmt sich nach 17, 10, wo es heißt: "Die Fünse sind gefallen, der

Sechste ist und der andere ist noch nicht gekommen: wenn er gekommen ist, darf er nur eine kleine Weile bleiben." Der Sechste ist jeht, also Galba, der vom 9. Juni 68 bis zum Januar 69 herrschte. Man hat zwar gesagt, der Verfasser könne Galba, der nur sieben Monate regierte. nicht als Cafar zählen, aber wenn er unter Galba schreibt, fann er nicht wissen, ob dieser nur furz herrschen wird oder lang. Der Imperator, den die Oftarmee anerkannte. ist auch für den Judenchristen in Ephesus der Cäsar. Jedenfalls bildet den äußersten Termin der Abfassung der 10. August 70, an dem der Tempel in Flammen aufging, denn dieses Ereianis kann der Apokalnptiker noch nicht erlebt haben, da er weissagt, der Tempel solle erhalten werden und nur seine Vorhöfe sollen 3 1/2 Jahre lang zertreten werden von den Heiden. Das spricht denn auch gegen die Abfassung unter Domitian; selbst ein überarbeiter konnte eine solche längst widerlegte Prophezeiung nicht stehen lassen. Nur unter Galba ist diese Prophetie möglich. Die Zeit des Galba aber war allerdings danach angetan. einen Bropheten auf den Glauben zu führen, daß das Bericht über die große Babel bevorstehe. Wenn der Prophet schrieb in den Stürmen des Jahres 68, so schrieb er in einer Zeit, in der auch viele andere, wenn nicht das Ende der Welt, so doch das Ende des römischen Reiches weissaaten, wie selbst Tacitus diese Zeit annum reipublicae prope supremum nennt (hist. 1, 16). Das Reich schien in Trümmer gehen zu wollen durch die Rebellion der einzelnen Armeen. Zuerst hatte sich Julius Bindex in Obergermanien erhoben, dann hatte Galba in Spanien das Regiment an sich gerissen, Otho hatte Galba, Bitellius Otho verdrängt. Die sprischen Legionen wollten Mutianus ausrufen, die ägnptische Tiberius Alexander, das Heer in Valästina Vespasian. Wie Jesaja 19 den Untergang des Gögenreiches in Agypten weissagte, angesichts der Unruhen der Dodekarchie, so meinte der Verfasser, das Ende des Tieres, d. h. des römischen Reiches stehe bevor,

da seine eigenen Hörner sich wider dasselbe kehren. Ein zweiter Fingerzeig des Endes war für den Apokalyptiker die Siebenzahl. Kapitel 17, 9 sagt der Seher: "Hier zeigt sich der Verstand, der Weisheit hat. Die sieben Häupter sind sieben Berge, wo das Weib sitzt und sind sieben Könige." Daß es die Siebenhügelstadt auf sieben Cäsaren bringen werde, ist durch den bedeutungsvollen Charafter der Siebenzahl selbst wahrscheinlich und hier noch besonders dadurch angedeutet, daß Rom auf sieben Berge gegründet ift. Wenn die Casaren Roms aber nur die heilige Siebenzahl voll machen sollen, dann ist das Ende nahe, denn es herrscht bereits der Sechste. Ein weiteres Motiv, an die Nähe des Gerichts zu glauben, war der Juden überzeugung, daß der Tempel zu Jeru= salem nicht in die Hände der Beiden fallen könne. Darum erhält Johannes die Weisung, das Heilige abzumessen und nur die Vorhöfe den Heiden preiszugeben. Das war auch die Aberzeugung der Belagerten, wie Josephus berichtet, daß die Heiden nicht über den Zwinger vordringen dürften, an dem mit goldenen Buchstaben angeschrieben stand, daß jedem Unbeschnittenen bei Todesstrafe das überschreiten verboten sei. Darum erhält der Seher 1, 1 eine Meß= rute, um den Tempel abzumessen und ihn zu sichern vor den Unbeschnittenen. Nun war Vespasian im Sommer 68 durch Samarien vorgedrungen und das Jordantal hinauf nach Jericho marschiert. Die Stadt war abgeschnitten und man erwartete den letten Stoß. Sollte der Tempel nicht fallen, so war es hohe Zeit, daß der Messias erschien. Also auch dieser Glaube, daß der Tempel müsse erhalten bleiben, gab dem Propheten die Gewißheit, daß die Er= scheinung des Retters nahe sei. Ein weiterer Grund dafür lag in der Verheißung Daniel 12, 7. Der Prophet bestimmt dort die Zeit der letzten Not auf 31/2 Jahre. Die Bedrängnis der Juden durch Antiochus IV. soll währen eine Zeit, zwei Zeiten und eine halbe Zeit. Auf 163 vor Christus hatte damit Daniel den Gerichtstag angesett.

Die Erfüllung war ausgeblieben, aber das Danielbuch war nachmals in den Kanon aufgenommen worden und man gewöhnte sich, seine Zahlen anders zu deuten. Ein Teil des Henochbuchs versteht unter den Danielschen Zeiten Dekaden, ein anderer, die Wochenapokalypse, Jahrwochen. Unser Apokalyptiker nimmt die 3½ Zeiten als 3½ Jahre, und rechnet vom Ausbruch des jüdischen Krieges im Jahre 66 die Zeit der letzten Not. Dann stand also, wenn er im Jahre 68 schrieb, das Ende ganz nahe bevor¹). Ein

<sup>1)</sup> Higgs Züricher Kollege Mommsen hat (Römische Geschichte 5, 521) dessen Datierung der Apokalppse aus der Zeit Domitians wieder aufgenommen. Daß der unter Otho auf der Insel Cothnus auftretende Pseudo-Nero in der Apokalopse gemeint sei, leugnet Mommsen, weil nur der unter Bespasian dieselbe Rolle spielende Terentius Maximus Beziehungen zu den Parthern hatte, nicht der erste namenlose Abenteurer, der sofort durch Calpurnius Asprenas enthauptet wurde. Die Apotalypse aber erwartet den wiederkehrenden Nero an der Spige der Parther. Dieser spätere Pseudo-Nero wurde unter Titus durch den Bartherfönja Artabanos sogar anerkannt und Artabanos machte Miene. ihn nach Rom zu geleiten. Erst nach längeren Verhandlungen lieferten ihn die Parther im Jahre 88 an Domitian aus. Dieser Terentius Maximus aus Kleinasien war ein Betrüger, der mit Nero große Ahnlichkeit hatte. Aber eine Bezugnahme auf diese späteren Borgänge unter Domitian ist nur insofern angezeigt, als sie beweisen, wie fest der Glaube an Neros Wiederkehr wurzelte. Der Glaube, Nero lebe, veranlagte die falschen Editte, die prophetischen Weissagungen und die Versuche jener Abenteurer, den Nero zu spielen. Daß Johannes den einen oder andern Pfendo-Nero im Auge habe, ift zur Erklärung seiner Erwartung völlig unnötig; sie entsprang aus einer Meinung, die überall verbreitet Noch ehe Vespasian nach Rom zurückehrte, hat ein sibnllinisches Orakel (5, 361-433) ganz dieselbe Weissagung wie Die Apotalypse verkündet. Rach der Sibylle wird der Raiser gur Strafe dafür, daß er den Tempel unaufgebaut liegen läßt, sobald sein Ruß das unsterbliche Festland betritt, von dem Muttermörder und Brandstifter, der an den Grenzen der Erde sich verborgen hält, in Macedonien besiegt und vernichtet werden. Auch diese Weissagung ist lange vor Domitians Verhandlungen über den falschen Nero ausgesprochen worden, wir brauchen also wegen der

weiterer Fingerzeig war für ihn die Häufung unheimlicher Naturerscheinungen, die uns auch durch die heidnischen Autoren bezeugt sind. Auch die römischen Historiker

Bezugnahme auf die Parther nicht bis in die Zeit Domitians hinabzugehen, in die alles übrige nicht paßt. Für Mommsen sind die Beziehungen des Buches auf die Belagerung Jerusalems freilich nur Einbildung der Ausleger. Es ist alles "Phantas= magorie". "Der Anti = Messias heißt wohl Nero, aber nicht minder Bespasian oder Martus." Dem gegenüber haben alle älteren Exegeten behauptet, die Beziehungen auf die Belagerung von Jerusalem seien mit Händen zu greifen. In der Zeit Domitians gab es weder eine heilige Stadt, noch einen Tempel, den der Bartherfreund entweihen konnte. So lange Hitig allein diese Da= tierung vertrat, wurde sie wenig beachtet, unter der Flagge Theodor Mommsens wieder in Kurs gesetzt, hat sie große Nach= folge gefunden. Man sagt, der Apokalnptiker sehe in Domitian, dieser portio Neronis de crudelitate, wie Tertullian ihn nennt. den unter anderem Namen wiedergekehrten Nero. Domitian an der Spike der Barther kommen und göttliche Berehrung verlangen werde, konnte der Seher nicht weissagen, da Domitian Gegner der Parther war, und daß die Profonsuln, die Sörner, sich mit dem verhaften Domitian verbinden und ihm ihre Macht leihen würden, um Rom zu verbrennen, war auch nicht zu erwarten. Auch die Vermutung, daß das eine des Apokalnotikers. das andere des überarbeiters Meinung sei, ist schwer zu glauben. denn warum soll ein überarbeiter, der so frei mit dem Buche verfuhr. Weissagungen übernommen haben, an die er unter Domitian nicht mehr glauben konnte? Allerdings stützt man sich für diese spätere Datierung des Buches auf Irenaus 5: 30. 3 (vgl. Eusebius 5, 8), nach welchem Zeugnis Johannes gegen Ende der Regierung Domitians diese Gesichte schaute, "fast zu unserer eigenen Zeit". Schon dieser lette Zusatz zeigt, daß Irenäus auch hier wieder flunkert, wie er in seinen Johannissagen überhaupt tut, denn Domitian lebte nicht fast zu Irenaus' Zeiten. Wir haben von den Fingerzeigen auszugehen, die uns das Buch selbst gibt, nicht davon, was ein erbaulicher Fabulant wie Irenäus hundert Jahre später sich aus Migverständnissen, von denen wir noch werden zu reden haben, zusammengebraut hat. Daß die Apoka-Inpse Neros Wiederkehr mit der Entweihung des Tempels in Beziehung sett, ist völlig sicher, dann kann aber ihr Rero nicht Terentius Maximus sein, der auftrat, als es einen Tempel über= haupt nicht mehr gab. Es wird also bei der Fixierung der

bekennen: "D diese Zeit hat fürchterliche Zeichen!" Niemals, sagt Tacitus hist. 1, 3, hätten klarere Borbebeutungen bewiesen, daß nicht unser Wohl, sondern ihre Rache den Göttern am Herzen liege. Der Götterglaube war erstarkt in dieser Zeit der Heimsuchungen, aber er hatte nichts Tröstliches. Es war jener Glaube, der sprach: "Wir sind den Göttern, was den Knaben Fliegen, sie töten uns zum Spaß." Wie anders lautete die Botschaft des christlichen Gottes: "Ich will dich nicht verlassen, noch versäumen." Das "Kommet her zu mir!" sand jeht willige Hörer.

Nachdem wir so den geschichtlichen Standpunkt für die Deutung der symbolischen Gestalten gewonnen haben, kehren

älteren Kritiker bleiben, die das Buch in die Zeit des Galba festen und deren Gründe Holsmann folgendermaßen ausammenfaßt: "Die großen Kalamitäten erinnern an den parthisch = arme= nischen Arieg von 58-62, an die Erdbeben von 61 und 63 und an die Pest von 65. Der Christenmord von 64 lebt in frischer Erinnerung. Es wird erwartet (als Folge der bereits statthabenden Bedrohung der Stadt) die Einnahme des (äußeren?) Vorhofes aber nicht des Tempels, auch Okkupation Jerusalems durch die Heiden, Zerstörung jedoch nur eines Zehnteils, und zwar durch ein Erdbeben. Die christliche Gemeinde scheint bereits nach Bella geflüchtet. Der Verfasser schreibt unter dem sechsten Casar." Diese Fingerzeige weisen alle mit Bestimmtheit auf das Jahr 68. Dag nur von dem später auftretenden Pfeudo = Mero eine Allianz mit den Parthern bezeugt ist, ist richtig, da aber Nero einen vielbesprochenen Frieden mit den Barthern machte und sich mit ihrem Gesandten vor aller Welt im Birkus verbrüderte, konnte Johannes, der an sein Entweichen, nicht aber an seinen Tod glaubte, ihn leicht bei den Parthern suchen, wo viele andere ihn gesucht haben. Die Wunde Neros, die der Geher so nachdrücklich hervorhebt, war unter Domitian doch wohl längst geheilt und vergessen. Wenn, wie Tacitus berichtet (hist. 2, 8. 9), schon unter Otho im Vertrauen auf den allgemeinen Glauben, Nero lebe, in nächster Nähe von Ephesus ein Pseudo-Nero auftreten fonnte und schon zuvor faiserliche Edifte in Rom die Rückfehr Meros ankündigten, sind alle Bedingungen für die Weissagung des Apotalnptifers gegeben. Er weissagt nur, was im Jahre 68 sehr viele glaubten. 42\*

wir zu unserem Texte, Kapitel 13, zurück. Das Tier mit den sieben Häuptern und den zehn Hörnern, das heißt Rom, das die Diademe von gehn Provinzen auf seine gehn Präsides übertragen hat, ist über und über beschrieben mit Namen der Lästerung, denn die Namen, die es seinen Casaren und sich beilegt. Divus, Augustus, Sebastus, Roma Dea sind für jüdische Ohren Blasphemien und die Bildnisse und Inschriften, die auf den Münzen stehn, haben die Wirkung, daß niemand kaufen, noch verkaufen kann. ohne sich zu beflecken 1). Muß doch Johannes selbst im täglichen Verkehr Geldstücke brauchen mit Abbildungen, die nach jüdischem Gesetz verboten sind, und hat in Ephesus Inschriften vor Augen, die für ihn Lästerungen Gottes bedeuten. Die monströse Gestalt des Tieres sett sich aus den Tieren zusammen, in denen Daniel die Weltreiche symbolisierte. In Daniel 7 ist das erste Tier ein Löwe, das zweite ein Bär, das dritte ein Pardel, das vierte hat zehn Hörner, d. h. zehn aufeinanderfolgende Könige. Offen= bar nach diesem Vorbild schildert Johannes Rom: "Das Tier, das ich sah, war einem Pardel ähnlich und seine Füße waren wie die eines Bären und sein Maul wie das Maul eines Löwen." Bewehrt ist es mit zehn Hörnern. denn Rom vereinigt alle Gewalt der früheren Reiche, die es sich unterworfen hat. Die Bölker aber senken kleinmütig das Haupt vor der unüberwindlichen Roma und sprechen: "Wer ist dem Tiere gleich und kann mit ihm kämpfen? Denn ihm ist Macht gegeben über jedes Volk, Sprache und Nation." So weiß auch der Orientale, den Grimm im Herzen, daß er den Kampf mit dem gewaltigen Rom nicht aufnehmen kann. Dennoch ist, dem judischen Empfinden nach, Rom die alte Babel, deren der Untergang wartet und der Palatin der Sig des Tiers, das dem ewigen Ber=

<sup>1)</sup> Deißmann, Neue Bibelstudien S. 68, verweist noch spezieller auf das Stempelpapier, auf das Kauf- und Pachtverträge geschrieben sein mußten.

derben bestimmt ist. Hat der Verfasser die gehn Hörner auf die Prokonsuln gedeutet, so bedeuten die sieben Köpfe die Kaiser. Ein Haupt war tödlich wund, aber es ist wieder heil und bewundernd folgte die gange Erde dem geheilten Cafar nach. Auch den roten Drachen, den Teufel. beten sie an, weil er so Großes an Nero getan hat. Wie Daniel von Antiochus Epiphanes sagte, er habe Frevelworte gegen das heilige Haus des Ewigen geredet, so wurde auch dem Zitherschläger Nero ein Mund gegeben. "aroke Dinge und Lästerungen zu reden und das Tier tat seinen Mund auf zu Lästerungen gegen Gott, zu läftern seinen Namen und seine Hütte, und die im Himmel wohnen". Die Hütte Gottes, der Tempel, steht also noch, der sichere Beweis, daß die Prophetie nicht erst aus der Beit Domitians stammt. Bielmehr redet der Prophet au der Generation des großen Christenverfolgers und warnt sie: "Hat jemand Ohren, der höre. So jemand in das Gefängnis führt, der geht in das Gefängnis; so jemand mit dem Schwert tötet, der muß mit dem Schwert getötet werden. Hier ist die Geduld und der Glaube der Heiligen." Nicht minder klar hat der Prophet angedeutet, wen er mit dem andern Tiere meine, das dem wiederkehrenden Nero sich verbündet. Diese falschen Messiasse, die jest zu Nerusalem ihr Wesen treiben im Schafspelz der Heuchelei und mit der Schlangenzunge der Verführung, sind Söhne des alten Drachen, unter dessen Beistand sie — so erzählt man in Ephesus — gewaltige Wunder tun, selbst Feuer vom Himmel fallen lassen angesichts der Menschen. Eleazar, dem Sohne des Galiläers Simon, hat Josephus solche Gaukelwunder wirklich bezeugt. Durch diese Zauber= fünste verführt der falsche Prophet das Volk, Nero ein Bild zu machen, und der Satan hilft ihm, so daß er dem Bilde Neros Sprache verleihen kann, daß die Statue redet, wie die Heiden von weinenden, lachenden, sprechenden Götterbildern zu erzählen wußten. So große Macht hat ber miedergefehrte Chriftenmörder durch den Satan, daß

er alle erwürgen läßt, die das Kaiserbild nicht anbeten. Kleine und Große, Arme und Reiche, Freie und Stlaven müssen auf ihrer rechten Hand oder ihrer Stirne sich mit dem Namen Neros bezeichnen, so wie man die Hämmelstempelt mit dem Anfangsbuchstaben des Namens ihres Besigers oder die Hierodulen des Tempels sich die Namen ihres Gottes einätzten. Wie die Gläubigen durch die Engel an der Stirne mit dem himmlischen Siegel bezeichnet wurden, so die Verlorenen an der Hand oder Stirne durch die Diener des Satans mit dem Zeichen des Tiers. Die Rückbeziehung und übereinstimmung beweist auch hier die

Einheit des Verfassers.

Diesem Reich des Satans stellt nunmehr eine weitere Vision das Reich des Lamms gegenüber. Im Gegensate zu den Höllenmächten, die uns das dreizehnte Kapitel vorgeführt hat, erschaut der Seher im vierzehnten die Seligkeit der Kinder Gottes. "Das Lamm stand auf dem Berge Zion und mit ihm 144 000, die seinen Namen und den Namen seines Vaters auf ihren Stirnen geschrieben trugen ... und der Klang, den ich hörte, war wie von Sängern, die zur Kithara singen. Und sie sangen ein neues Lied vor dem Thron und vor den vier Tieren und den Presbytern des Himmelstempels." Aber nur die konnten das Lied lernen, die jungfräulich geblieben sind. "Und ich sah einen andern Engel fliegen durch die Himmelsmitte, der hatte ein ewiges Evangelium zu verfündigen über die Be= wohner der Erde und über jeden Stamm und jede Sprache und jedes Volk." Dieses Evangelium aeternum suchten die Mystiker des Franziskanerordens in den Schriften des Joachim von Fiore, die Rationalisten des achtzehnten Jahr= hunderts lasen es im Buche der Natur, für den Apokalyp= tiker lautet das ewige Evangelium: "Fürchtet Gott und gebet ihm die Ehre und betet den an, der Himmel und Erde und Meer geschaffen hat und die Wasserquellen." Diese Mahnung zur Gottesfurcht ist das ewige Evan-gelium. Ein zweiter Engel ruft mit Jesaja 21, 9: "Ge-

fallen, gefallen ist Babnion, die Große, die mit dem Glut= wein ihrer Hurerei alle Bölker getränkt hat." Der Fall der großen Babel, der auf Erden erst noch erfolgen soll, hat sich im Himmel bereits vollzogen, als der rote Drache hinuntergeworfen wurde auf die Erde. Ein dritter Engel aber verkündet denen, die mit dem Zeichen des Tiers sich bezeichnet haben, ewige Höllenstrafen. "Und der Rauch von ihrer Peinigung steigt auf in alle Ewigkeit und sie haben keine Ruhe bei Tag und Nacht." Denen aber, die für das Lamm leiden muffen auf Erden, wird der Troft: "Selia sind die Toten, die in dem Herrn sterben von nun an. Ja der Geist spricht: Sie sollen ruben von ihrer Arbeit, denn ihre Werke folgen ihnen nach." Berade bei solchen erareifenden Stellen kommt uns zu Bewußtsein, welchen Schatz der Israelite an seiner heiligen Schrift besaß. Auch hier sind es prophetische Worte, die dem Verfasser im Gemüte nachklingen. Jeremia 51, 7 heißt es: "Ein goldner Kelch war Babel und berauschte die ganze Welt. Von ihrem Weine tranken die Völker, darum wurden die Völker rasend." Bei der Schilderung der Strafe aber er= innern wir uns ebenso an Jesaja 34, 9f.: "Und Edoms Bäche verwandeln sich in Bech und sein Boden in Schwefel; und sein Erdreich wird zu brennendem Beche. Des Nachts und bei Tag erlischt sein Brand nicht; immerdar steigt sein Rauch empor." Das gleiche gilt von der kurzen Schilde= rung des Gerichts (14, 14), die eine noch folgende genauere Schilderung desselben präludiert: "Siehe eine weiße Wolke und auf der Wolke saß einer, gleich einem Menschensohne. Er hatte eine goldene Krone auf seinem Haupt, und in seiner Hand eine Sichel scharf." Stammt dieser Zug aus Daniel 7, 13, so ist das Folgende aus Joel 4, 13 ent= nommen: "Leget die Sichel an, denn die Ernte ist gereift. Rommet und stampfet, denn die Relter ist angefüllt, die Rufen strömen über." Bei Johannes ruft ein Engel gleich einer Schildwache vor der Wachtstube dem nächsten Engel das Kommando zu: "Sende deine scharfe Sichel aus, und

schneide die Trauben des Weinstocks der Erde, denn seine Beeren sind reif. Und der Engel warf seine Sichel auf die Erde und schnitt den Weinstock der Erde und warf alles in die große Kelter des Zornes Gottes. Und die Kelter ward außerhalb der Stadt getreten und das Blut floß von der Kelter den Pferden bis an die Zäume, 1600 Stadien weit," das heißt die ungefähre Länge des heiligen Landes. So standen die Bilder des Endgerichtes schon lange fest und der Apokalyptiker hatte sie nur in seinen Rahmen zu spannen. Der Danielsche Menschensohn bleibt bei diesem Präludium noch in seinen Wolken und ebenso vollzieht Kapitel 15 sich das Gericht nur durch Ver= mittlung der Engel, nach den Befehlen einer unsichtbaren Stimme aus dem Himmelstempel. Die Doppelerzählung des Gerichts ist allerdings auffällig und könnte möglicher= weise auf Benutung verschiedener Quellen beruhen.

Wie das siebente Siegel sich auflöste in sieben Bosaunen, so teilt sich die siebente Posaune in sieben Zornschalen. Die Fortsetzung dieses Schemas beweist, daß wir es trot mannigfacher Einschaltungen doch im ganzen mit einer ein= heitlichen Komposition und nicht mit einem Konglomerat von älteren Trümmern zu tun haben. Sieben Engel bringen in sieben Schalen den Zorn Gottes und vereinigen ihre Gebete mit denen der Heiligen, die den Sieg behalten hatten im Streite mit dem Tiere und die dem Bilde nicht geopfert haben. Diese stehen am gläsernen Meere und singen das Lied Moses, des Knechtes Gottes und das Lied des Lamms. "Und sie sprechen: "Groß und wunderbar sind deine Werke, Herr Gott, Allmächtiger; gerecht und wahrhaftig sind deine Wege, du König der Bölker. Wer sollte nicht fürchten, Herr, und preisen deinen Namen? Denn du allein bist heilig. Denn alle Völker werden kommen und vor dir anbeten. Denn deine Gerichte sind offenbar geworden." Nach diesem Chorgesange öffnet sich der Tempel des Zeugnisses und sieben Engel treten hervor, die als Priester des Himmelstempels weiß gekleidet sind,

mit goldenen Gürteln um die Bruft. Nicht gang konsequent erhalten sie jett erst die Schalen durch eines der vier Tiere. Der Tempel aber füllt sich mit Rauch, der die Anwesenheit Bottes verbirgt und niemand konnte in den Tempel ein= gehn, solange die sieben Engel ihre Schalen ausschütteten. "Und ich hörte eine laute Stimme aus dem Tempel, die sprach zu den sieben Engeln: Behet hin, und gießet die steben Schalen des Zornes Gottes aus auf die Erde." Es hat etwas Gespensterhaftes, wie aus den Wirbeln des Rauchs, die dem Propheten die Vorgänge im Tempel entziehen, diese unsichtbare Stimme ertönt. Rinas um= geben uns Schrecknisse. Aber uns rufen die Adler "wehe", unter uns rollen die Donner und schließlich fänat auch der Räucheraltar an zu reden und preist die Gerichte Gottes. Bum Teil erinnern die Strafen der Bornschalen an die Plagen Agyptenlands, so die erste, denn sie beschert den Menschen bose und schlimme Geschwüre. Der zweite Engel schüttet seine Schale auf das Meer. "Und es ward Blut wie eines Toten: und jedes lebendige Wesen starb in dem Meere." Die dritte Schale ergießt sich in die Ströme und Wasserbrunnen und wandelt auch sie in Blut. Der Hüter der Wasser aber beschwert sich nicht über dieses Verderben seines Elements, sondern ruft: "Gerecht bist du, der da ist und der da war, du Heiliger, daß du so gerichtet hast. denn sie haben das Blut der Heiligen und Propheten ver= aossen und Blut hast du ihnen zu trinken gegeben. sie sind es wert." Die römischen Bluthunde, die Rom und Valästina mit Blut überschwemmten, sollen nun auch Blut trinken statt der lautern Wasserbrunnen, deren sie nicht mehr würdig sind. Engel, Tiere, Altäre und Wasser= brunnen bekommen Stimmen in solchen Stunden. Es ist eine unsichtbare, rings um uns tonende Offenbarung. Die vierte Schale wird auf die Sonne gegossen, da flackert sie auf in wildem Brande und die Leiber der Menschen werden mit Feuer geglüht. Der Inhalt der fünften Bornschale ergiekt sich auf den Thron der Bestie; das Reich

verfinstert sich, die Heiden zerbeißen sich ihre Zungen vor Schmerz und lästern den Gott des Himmels wegen ihrer Schmerzen und Geschwüre, aber sie tun dennoch keine Buße, sondern fahren fort die hölzernen, steinernen und goldenen Gögen anzubeten wie vorher. Daß die Heiden andächtig zu den erhabenen Bildern der hellenischen Kunst ihre Hände im Gebete erheben, bleibt in den Augen des Juden doch

ihre schwerste Schuld.

Die sieben Bosaunen und sieben Bornschalen sind teil= weise ihrem Inhalt nach auf einander bezogen. Bei der sechsten Posaune (9, 13) ertonte die Stimme: "Lose die vier Engel, die gebunden sind an dem großen Strom Euphrat" und dann brachen die Reitergeschwader der Barther über die Welt herein. Bei der korrespondierenden sechsten Zornschale heißt es (16, 12): "Und der sechste goß seine Schale aus auf den großen Strom Euphrat, und sein Wasser vertrocknete, auf daß der Weg bereitet würde für die Könige von Aufgang der Sonne." Man hat aus den Wiederholungen derselben Gesichte wieder auf zwei zusammengearbeitete Apokalppsen geschlossen, aber die Wiederholung erklärt sich einfach daraus, daß völlig versschiedene Strafen für die Posaunen und die Zornschalen nicht zu ersinnen waren, weshalb der Verfasser sie wieder= holt, aber untereinander in Beziehung sett. Bei der sechsten Schale 16, 13, unmittelbar vor dem Ende, gehen aus dem Munde des Drachen, des Tiers und des falschen Propheten unreine Tiere aus wie Frösche, die eine Mission des Satans der driftlichen Mission entgegenstellen. Einiger= maßen nach der Glosse eines Aberarbeiters sieht der Ausak aus: "Es gibt nämlich Geister von Teufeln, die Zeichen tun." Daß die Teufel Froschgestalten annehmen, haben die späteren Legendenmaler nicht vergessen. Sier führen die hüpfenden Boten des Satans die Könige des ganzen Erdfreises zur Entscheidungsschlacht nach einem Orte, ber auf hebräisch heißt Harmagedon. Manche deuten das Wort auf Megiddo. Bei Megiddo, am Bache Kison, im

Blachfeld der Ebene Jesreel, soll die Entscheidung fallen. Das har vor Magedon wird dann als Berg gedeutet, wobei man an den Berg Tabor denkt oder an das Bor= gebirge Karmel. Von andern wird das ar als Stadt= bezeichnung genommen, wie in Ar Moab, also als Stadt Das rätselhafte Wort würde dann anspielen auf das Schlachtfeld, auf dem Deborah über Sisera und später Pharao Necho über Josia, "den guten König" siegte, also auf das Feld, auf dem alle Entscheidungsschlachten Israels geschlagen werden müssen. Man kann dafür geltend machen, daß Sacharja 12, 11 die Klage des letten Strafgerichts, eine Klage wie die zu Megiddo genannt wird. Richtiger scheint doch Ewalds Konjektur, statt Harmagedon, zu lesen Harmagedol, in welchem Falle das Wort ein Anagramm von Roma hagedolah, die große Roma, ift, während andere bemerken, daß der Rahlwert von Karmagedon und Roma hagedolah derselbe ist, nämlich 304. In beiden Fällen ergäbe sich, was ja ohnehin der Sinn des Buchs ist, daß die Könige der Erde nach der großen Roma geladen werden, um die neue Babel auf den sieben Hügeln zu gerstören. Nicht auf der Ebene Jefreel, sondern bei der Stadt Rom spielt in Kapitel 17 die lette Ent= scheidungsschlacht, was nahe legt, bei Harmagedol an Rom zu denken. Nachdem alle Vorbereitungen getroffen sind, schüttet 16. 17 auch der siebente Engel die letzte Schale aus und wir stehen am Ziel. Schon das siebente Siegel schien das Ende zu bringen, aber es löste sich auf in sieben Posaunen, die siebente Posaune verhieß wiederum den Schluft, aber sie löste sich wieder auf in sieben Bornschalen; jest, da die siebente Schale der siebenten Posaune des siebenten Siegels ausgegossen wird, ruft eine Stimme: "Es ist geschehen." Das ganze Net ist so fünst= lich verknüpft, daß wir sagen können, es fehlt kein Teil, es kann aber auch bei dieser funstvollen Struktur das Bange nicht ein Konglomerat verschiedener älterer Schriften sein, sondern jeder Teil war von vornherein auf den andern

berechnet. Über den weiten Weg der sieben Siegel, sieben Posaunen und sieben Jornschalen ist das Ziel erreicht und nun erst folgt das lange verheißene lette Gericht. Blize kommen und Stimmen und Donner, und es wird ein großes Erdbeben, desgleichen nicht gewesen ist, seit ein Mensch auf Erden war. Da zerfällt die große Stadt in drei Teile und die Städte der Heiden. Ein großer Hagel schlägt hernieder wie Zentner und lichtet die übermächtige Seidenwelt, damit Raum werde für die Heiligen. Aber die Heiden tun auch nach ihrer Decimierung nicht Buße, sondern sie lästern Gott wegen der Plage des Hagels, denn diese Plage war groß. Da nun alle Strafen die große Stadt nicht gebessert haben, muß das Gericht über sie beginnen und ein Engel lädt Johannes ein: "Komm,

ich will dir das Gericht der großen Hure zeigen."

Das folgende siebzehnte Kapitel bringt die siebente Vision des Sehers und in ihr die Entscheidung. Tier tritt auf, das bei Daniel die Weltmonarchie der Sprer bedeutet. Das Tier Daniels hatte gehn Hörner, die dort die zehn sprischen Herrscher vorstellen. römische Reich hatte nun aber zur Zeit des Apokalpptikers noch feine gehn Casaren erlebt. Bei den Hörnern tonnte der Seher also das Tier nicht fassen. So gibt er ihm sieben Häupter, die nach seiner eigenen Auslegung sieben Herrscher bedeuten. Die gehn Hörner aber behält er bei als Symbole der Unterkönige, der praesides der römischen Provinzen. Gemeint sind die Protonsuln, die in Germanien. Gallien, Spanien, Italien bereits Aufruhr erreat haben. während die Armeen Spriens und Agpptens sich zu gleichem Beginnen anschicken. Diese Hörner werden sich mit dem wiederkehrenden fünften Herrscher und den Königen des Ostens, den Parthern, verbinden, um Rom wüste und leer zu machen. Auf dem scharlachroten Tiere mit den sieben Köpfen und gehn Hörnern sitt ein Weib, das trunken ist vom Blute der Heiligen. Wie der Thron Gottes und das Gewand der Engel und der Heiligen weiß ist, so ist

die rote Farbe durch das ganze Buch das Symbol der irdischen Majestät, darum ist das Tier scharlachrot. Die Erklärung, die der Apokalnptiker von dem roten Tiere selbst gibt, ist die: die sieben Köpfe sind sieben Berge und sieben Könige. Fünf sind gefallen, der eine ist gegen= wärtig, der andere ist noch nicht gekommen, und wenn er kommt, kann er nur kurze Zeit bleiben. Ist die heilige Siebenzahl voll, dann ift kein weiterer mehr zu erwarten. Es erscheint nur noch der Antichrist, das Tier, das war und nicht ist. Die Siebenzahl wird damit nicht überschritten, da dieser Achte nur einer der vorangegangenen Sieben ist. Der Herrscher, der war und nicht ist, ist das Haupt, von dem es 13, 3 hieß: "Es war wie zum Tode verwundet, aber seine Todeswunde wurde geheilt." Auch ohne die kabbalistische Mitteilung des Namens des Tiers würde banach flar sein, daß mit diesem wiederkehrenden Casar Nero gemeint sei. Das Weib aber, das auf den sieben Hügeln thront, ist die große Stadt, die die Königs= macht hat über die Könige der Erde, die urbs Roma. Mit andern Worten: An der Spite der Parther wird Nero wiederkehren, die Statthalter der Provinzen und die prophetischen Führer des judischen Aufstands werden ihm qu= fallen und dann wird der Tag des Gerichts über die Hure Rom gekommen sein. Als Freund der Parther war Nero schon zu seinen Lebzeiten bekannt gewesen und wenn der Partherkönig Vologesus später in einen Vertrag mit dem Senat die Bedingung aufnahm, es musse dem Andenken Meros die gebührende Ehre erwiesen werden (Sueton, Nero 57), so war die Freundschaft eine gegenseitige. Auch jett sette man voraus, als ihr Gastfreund lebe der ent= wichene Tyrann jenseits des Euphrat. Daß die Hörner, das heißt die Vorsteher der Provinzen, dem legitimen Raiser wieder zufallen würden, war bei der Unzufriedenheit der Soldaten mit dem geizigen Galba sehr wahrscheinlich und wenn Johannes voraussagt, daß die blutigen Propheten in dem belagerten Jerusalem durch übergabe der

Festung an die Parther Nero unterstützen würden, so teilte er eine Meinung der jüdischen Aufrührer, vor der Herodes Agrippa in einer seiner Ansprachen die Jerusalemiten warnte: "Treulich hält der Parther die Waffenruhe." Die Juden sahen in den Parthern ihre natürlichen Berbundeten und hatten gegen Nero und Poppäa nicht die gleichen Bründe des Hasses wie die Christen. Daß Nero Rom noch einmal anzünden wolle und dann zur Verhinderung der Löscharbeiten die wilden Tiere des Zirkus auf die Bevölkerung loslassen werde, war ein in Rom geglaubtes Gerücht (Sueton, Mero 34). Das ist der Brand der Stadt, den der Apokalyptiker erwartet. Wollte aber einer be= zweifeln, daß die Juden, die Parther und die Prokonsuln des Reichs jemals gemeinsame Sache machen könnten, so beruft Johannes sich auf den, der der Menschen Herzen lenkt wie Wasserbäche. "Gott hat ihnen ins Berg gegeben. seinen Rat auszuführen und einstimmig zu handeln und ihre Herrschaft dem Tiere zu übergeben, bis die Worte Gottes vollendet sein werden." Also ewig wird dieses Bündnis auch nach des Sehers Meinung nicht dauern, alles Menschliche ist provisorisch, für jest aber bedeutet dieses Bündnis den sichern Fall Roms. Diese Erwartungen des Apokalyptikers waren politisch genommen nicht un= wahrscheinlicher als die anderer Zeitgenossen, die nach Tacitus die lette Stunde der Reichseinheit gekommen glaubten. Des driftlichen Propheten Haß aber gilt ganz besonders der Stadt Rom, die vor vier Jahren das Blut der Heiligen getrunken hat. So stimmt er über sie das Triumphlied des zweiten Jesaja an: "Gefallen, gefallen ist die große Babel, geworden eine Wohnung der Dämonen und eine Wohnung aller unsaubern Geister und eine Wohnung aller unreinen und hässigen Vögel! Aus dem Zorn= wein ihrer Buhlerei hat sie alle Völker getränkt und die Häupter der Erde haben mit ihr gebuhlt und die Häupter der Erde sind durch sie reich geworden. Und ich hörte eine andere Stimme: Behe hinaus von ihr. du

mein Volk, damit ihr nicht teilnehmt an ihren Günden!" Die Auswanderung der Juden aus Rom, die der römische Prätor vergeblich zu erzwingen suchte, wird jest ganz von selbst sich vollziehen, denn die große Stadt soll nur noch als Schutthaufen den wilden Tieren zur Wohnung dienen als Zeugnis der Strafgerichte Gottes. Rühlere Politiker, wie Josephus, sahen, daß im Gegenteil Jerusalem verloren sei, Johannes aber glaubte fest an den Untergang ber großen Roma. "Bergeltet ihr," ruft er zünend, "wie sie vergolten hat, und gebet ihr doppelt nach ihrem Tun. Den Relch, den sie gemischt hat, reichet ihr doppelt. So viel sie geprunkt hat und geschwelat, so viel gebt ihr an Peinigung und Jammer. Spricht sie doch in ihrem Herzen: "Ich throne hier als Königin, und Witwe bin ich nicht und Jammer werde ich nimmer sehn.' Deshalb sollen an einem Tage ihre Plagen kommen, Pest und Jammer und Hunsgersnot, und mit Feuer soll sie verbrannt werden." Die Tiefe des Elends, das über die große Stadt kommt, die heute noch so hoffärtige Reden führt, schildert der Apokalnptiker nicht ohne Kunst und sehr wirksam an dem Eindruck, den es auf alle Zeugen macht. Die Könige der Erde klagen über Rom mit den Worten des Jesaja über Samarien, die Kaufleute mit den Worten des Jesaja über Tyrus, die Schiffer mit den Worten des Jesaja über Nanvten. Nicht alles ist aus dem Alten Testament geholt. Gigene Erinnerungen des Schriftstellers fließen auch hier mit ein. Die zweite Klage (18, 11 f.) versetzt uns an den Hafen von Ephesus, wo die Kaufleute jammern, daß die Stadt niedergebrannt ist, von der der Handel zu Ephesus lebt. "Die Kaufleute auf Erden werden klagen, wenn sie ben Rauch des Brandes sehn, und werden weinen und Leid tragen, daß ihre Ware niemand mehr kauft, von den Maren in Silber und Gold, Wein und DI bis zu Schafen und Menschenleibern, ja Menschenseelen." Wir sehen die Scharen von Sklaven und Sklavinnen, die nach Rom verschifft merden sollten, wo jest kein Sklavenmarkt mehr

stattfindet. Wir sehen die Rähne voll köstlicher Früchte, die für Rom bestimmt sind, wenn der Prophet höhnt: "Das Obst. daran deine Seele Lust hatte, ist von dir ge= nommen: und alles, was glänzend und herrlich war, ist verloren, und man wird es nicht mehr finden. Die Händler in solcher Ware, die von ihr reich geworden, werden von ferne stehen vor Furcht ihrer Qual, weinend und klagend. und werden sagen: "Wehe, wehe du große Stadt, in welcher alle, die Schiffe im Meere hatten, sich bereicherten von ihrer Bracht. Denn in einer Stunde ist sie verwüstet." So mochte es in Ephesus zugegangen sein vor vier Jahren, als die Rauchwolke Neros über Rom lag und alle Ge= schäfte stockten. Damals hat Johannes die Szenen gesehen, Die jett in seinem Beifte wieder auftauchen, benn so wird es wieder kommen. Daneben greift der Verfasser auf Jeremia 51, 63f. zurück, wo Jeremia dem mit den Exulanten abgeführten Seraja befiehlt, wenn er die Schrift gegen Babel ausgelesen, solle er einen Stein an sie binden und sie in den Euphrat werfen mit den Worten: "Go soll Babel versinken und nicht wieder emportommen." Damit auch dieser Zug nicht fehle, erzählt der Apokalnptiker 18. 21: "Und es hob ein mächtiger Engel einen Stein auf, wie ein Mühlstein groß, und warf ihn ins Meer und sprach: Also wird mit Sturm niedergeworfen werden die große Stadt Babel, und hinfort nicht mehr gefunden werden." Die Himmel aber stimmen einen Triumphaesana an über Roms Fall und dann sieht der Seher den himmel aufgetan "und siehe ein weißes Roß, und der darauf saß. hieß Treu und Wahrhaftig und richtet und streitet mit Gerechtigkeit". Es ist der Messias, derselbe Reiter auf weißem Rosse, den der Prophet auf dem ersten Blatte seines versiegelten Schicksalsbuches gefunden hatte und den am Tage der Zungen in Jerusalem, bei der großen Aus= gießung des Heiligen Geistes, mehr als fünshundert Brüder schauten. Auch hier also knüpft das Ende deutlich an den Anfang an. Um so weniger werden wir die wesentliche

Einheit des Buches bezweifeln. Aber nicht gleich dem Messias der makkabäischen Psalmen stürzt der himmlische Reiter sich in das Schlachtengewühl, sondern er ist - viel= leicht freilich nur durch spätere Einschaltung — der Logos Gottes. Ein Schwert geht hervor aus seinem Munde, das Wort des Gerichts, das er spricht. Die messianische Schlacht wird gar nicht erst beschrieben, sondern ein Engel, der in der Sonne steht, lockt gleich alle Vögel des Himmels zu dem Mahle Gottes, wie das Schlachtfeld, über dem die Beier freisen, in furchtbarem Bilde genannt wird, "Rommt. daß ihr esset das Fleisch der Könige, der Chiliarchen, der Gewaltigen und ihre Pferde!" Dort werden die Leichen der herodäischen Volksverräter liegen, der Prokonsuln. Legaten und Profuratoren mit ihren Streitrossen, eine gebedte Tafel für die Krähen und Beier. Der wiedergekehrte Nero wird nun ergriffen samt seinem Pseudopropheten und lebend in den Feuerofen geworfen, der von ewigem Schwefel brennt. Alle, die sich mit seinem Zeichen bezeichnet haben, werden den Bögeln des Himmels zum Fraße vorgeworfen. Der Satan aber, die alte Schlange, wird gebunden auf tausend Jahre und nun endlich ist des Sieges Tag. Das ist Roms lettes Ende, über dessen Schicksale im einzelnen der Seher gnädig einen Schleier deckt. Tacitus, wenn er ein solches Buch las, mußte sich in seiner Meinung bestärtt fühlen, daß die Christen des Hasses gegen alle überführt seien, die ihrer Sette nicht angehören. Es ist die Siegesfanfare des Judentums über Rom, die der Judenchrift in die Welt hinausschmettert, während in Palästina bereits das Hallali über seinen eigenen Staat geblasen wird.

Wäre Johannes nur Jude, so stände er hier am Ziele seiner Aufgabe, aber er ist zugleich ein Christ. Darum beziehen sich seine Gesichte nicht bloß auf die Endschicksale des jüdischen Staats, sondern sie berichten auch das Ende der Welt, bei dem Gott die Himmel zussammenrollt wie ein Buch, das er gelesen hat und nun

in die dunkle Ede stellt. Die große Götterdämmerung, das Endgericht über die gesamte geschaffene Kreatur, ist das Ziel dieser Offenbarung, und darum lebte sie fort, auch nachdem der Verlauf des jüdischen Krieges ihre Prophetie über Jerusalem und Rom widerlegt hatte. Die weitere Geschichte der Welt nach dem Siege des Messias stellt sich der Seher folgendermaßen vor. Nachdem Nero und der falsche Brophet in den Feuersee geworfen sind, der von ewigem Schwefel brennt, wird ihr Freund, der Teufel, gebunden auf tausend Jahre. Nicht der Messias besorgt dieses Geschäft, das seiner unwürdig wäre, sondern dazu genügt ein Engel. Sehr malerisch wird geschildert, wie dieser Engel den Schlussel zur Unterwelt erhält (20, 17), und mit einer gewaltigen, starken Kette steigt er hinunter, mit geschicktem Griffe pact er die alte Schlange und stöft sie in ihren Kerker. Diesen schließt er ab und legt ein Siegel an, damit für tausend Jahre die Welt Ruhe habe vor dem greulichen Wurme. So beginnt das tausendjährige Reich, an dem die teilnehmen dürfen, die in dieser Zeit gelitten haben für das Evangelium. Johannes sieht Thronsessel, auf die lassen sie sich nieder, wie ja auch Paulus verheißen hatte, die Christen würden zu Gericht sigen über Engel und Menschen im kommenden Non. "Und ich sah die Seelen derer, die dem Beile verfallen waren um des Zeugnisses Jesu und des Wortes Gottes willen und die nicht das Tier und sein Bild angebetet und nicht das Malzeichen auf ihre Stirn und Hand anaenommen hatten. Die wurden wieder lebendig und herrschten mit dem Messias tausend Jahre." Aber auch tausend Jahre gehen zu Ende und sobald sie abgelaufen sind, schüttelt die alte Schlange ihre Kette ab und sprengt Schloft und Siegel, die das Tor der Hölle sperrten. er Hilfe finden werde, weiß der Satan. Un den vier Enden der Erde, da wohnen die ungezählten Massen der Heiden, Gog und Magog, von denen der Prophet Gzechiel geweissagt hat. Sie sammelt er und ihre Rahl ist wie

der Sand am Meere. Nach der Ebene des Landes, in dem das himmlische Jerusalem, das Lager der Heiligen, die geliebte Stadt liegt, stürmen sie heran: "Da fiel Feuer vom himmel und verzehrte die Reiden und der Teufel. ber sie verführte, wurde in den See voll Feuer und Schwefel geworfen, zu dem Tiere und dem falschen Bropheten und dort werden sie gepeinigt werden Tag und Nacht, von Ewigkeit zu Ewigkeit." Dem Satan, Rom und den Gegnern in Jerusalem bereitet Johannes das gleiche Ende. Erst nach dieser letten Unterwerfung der gott= feindlichen Mächte folgt die allgemeine Auferstehung und das lette Gericht. "Und ich sah einen weißen großen Thron und den, der darauf sist, vor dessen Angesicht die Erde und der Himmel wich, und ihnen ward feine Stätte gefunden. Und ich sah die Toten, klein und groß, por seinem Throne stehen und Bücher wurden aufgetan und ein anderes Buch ward eröffnet, welches ist das Buch des Lebens. Und gerichtet wurden die Toten nach dem, was in den Büchern geschrieben steht, je nach ihren Werken." Meer und Grab geben sie wieder und so jemand nicht aefunden ward im Buche des Lebens geschrieben, so ward er geworfen in den Feuerpfuhl. Und der auf dem Throne sak, sprach: "Siehe ich mache alles neu! Ich bin das A und das D, der Anfang und das Ende." Bücher werden aufaeschlagen und die Engel rechnen mit den Menschen ab. Das erst ist die Schlukabrechnung. Ru Anfang hatte einer der Engel Johannes in die Wüste entrückt, um ihm das babylonische Weib zu zeigen, jetzt entrückt er ihn auf einen großen und hohen Berg, um ihm die Braut, das Weib des Lammes, zu weisen. Es ist die Stadt vom Himmel, die nach Tertullians Zeugnis den palästinensischen Christen damals vierzig Tage lang alle Morgen sichtbarlich am himmel erschien. "Und er zeigte mir einen Strom lebendigen Wassers, klar wie Kristall, der ging aus von dem Throne Gottes und des Lamms." An dem Strome stand der Baum des Lebens, der trug zwölf Früchte und

brachte jeden Monat seine Frucht. Wiederum aber erkennt sich der judenchristliche Standpunkt des Buches an der Bevorzugung Ifraels. Der Tod macht hier nicht alle gleich, sondern selbst im neuen Jerusalem haben die Juden= driften por den Heidenchristen etwas voraus. Die Früchte des Lebensbaumes sind für die zwölf Stämme, die Blätter aber dienen zur Seilung der Beiden. Während die Söhne Abrahams die heilige Stadt bewohnen, wandeln die Heiden in dem Lichte, das von der Gottesstadt ausstrahlt, und die Könige der Erde bringen ihre Herrlichkeit als Tribut. Wenn Jesaja von dem neuen Jerusalem sagte: "Deine Tore mache ich zu geschnittenen Steinen," so hat der Apotalyptiker sie zu Perlentoren gemacht. Es sind ihrer zwölf nach der Zahl der zwölf Stämme Ifraels, die Grundsteine der Mauer aber sind die 2. Mos. 28, 7 auf= gezählten Edelsteine, aus denen der hohepriesterliche Schmuck der Urim und Thumim bestand. An den Toren sind die Namen der zwölf Stämme eingegraben, auf den Grundsteinen aber die Namen der zwölf Apostel, wobei Paulus natürlich wegfällt. Auch hier noch macht sich des Verfassers Vorliebe für die heiligen Zahlen geltend, der er bis zu Ende treu bleibt. Die Stadt war viereckig; ihre Länge, Breite und Höhe waren gleich, jede 12000 Eine Stadt, die die Gestalt eines Würfels von dieser Höhe hat, ist nicht wohl vorstellbar, aber diese Rahlen sind nicht durch die Gesetze der Architektur, sondern durch die heilige Zahlenlehre gegeben, so gut wie die zwölf Perlentore, die zwölf Grundsteine, die dreieinhalb Zeiten der Heimsuchung usw. Der fünstlichen Beleuchtung bedarf die Stadt nicht; auch Sonne und Mond hat sie nicht nötig. denn Gott ist ihr Licht bei Tag und Nacht und, wie vielleicht ein überarbeiter hinzufügt, das Lamm. die Stadt fließt der Strom des Lebenswassers, an das der Baum des Lebens gepflanzt ist. Dagegen fehlt der Tempel, den Johannes doch mit der Elle abgemessen hatte. Da der irdische Tempel nur ein schwaches Abbild des

Himmelstempels war, schien er jetzt entbehrlich geworden. Auf die Gaben der Diaspora, diese Lebensbedingung seiner Herrlichkeit, braucht Jerusalem darum dennoch nicht zu verzichten. "Die Könige der Erde tragen ihr Bestes hinein und Pracht und Ehre der Bölker trägt man ihm zu." Das ist das himmlische Jerusalem, über dem Gottes

Herrlichkeit leuchtet von Ewigkeit zu Ewigkeit.

Mit dieser alänzenden Aussicht auf die Herrlichkeiten des neuen Jerusalem beschließt der Seher die Enthüllung dessen, was der Herr bringen wird in Bälde. Die Ge= schichte hat bekanntlich diese Erwartung nicht bestätigt. Der Antichrist kam nicht, denn das Reich der Schatten gab ihn nicht heraus. Der Tempel verbrannte und Rom, die große Babel, steht noch heute und reicht noch heute den Königen ihren Taumelkelch. Wie unser driftlicher Apokalyptiker zu Ephesus, so waren nach des Josephus Zeugnis auch die Belagerten in Jerusalem der Meinung, weiter als über die äußeren Vorhöfe des Tempels könnten Die Heiden nicht vordringen. Am Zwinger, dessen Inschrift jedem Unbeschnittenen den Eintritt in den Vorhof der Israeliten untersagte, würde der Zorn Jehovas die frechen Heiden zermalmen. Und nicht geringere Dinge als Johannes mit den Augen des Geistes sah, glaubten sie mit leiblichen Augen zu erblicken: Nächtliche Lichter, glänzende Altäre, aufspringende Tore, himmlische Heerscharen. Aber beide Teile sahen sich in ihren patriotischen Hoff= nungen getäuscht. Vergeblich hatte Johannes mit der Mehrute den Tempel gefent. über die heiligen Zirkel hinweg schleuderte jener römische Soldat des Titus die Brandfackel in das heilige Haus und enttäuschte noch schmerzlicher als die Judenchriften die armen Belagerten, die, wie Josephus erzählt, bei dem Brande der Hallen sich nach der östlichen Halle des Tempels drängten, weil ein Prophet wieder einmal die Stunde bestimmt hatte, in der der Messias zur Rettung Israels erscheinen werde. Als man statt dessen die Flamme aus dem heiligen Hause

emporschlagen sah, drang ein Schrei der Verzweiflung aus tausend Rehlen, der Josephus noch nach Jahren in den Ohren gellte. Und auch als der Rauch über dem Schutte Jerusalems sich verzog, erschienen die Zeichen des Menschensohns nicht am Himmel. Nicht nur muß der zweite Evangelist das "alsbald kommt das Ende" aus der Rede Jesu löschen, sondern Lukas kennt auch die volle und lette Erfüllung der Geschicke. So lesen wir Lukas 19, 43 eine vollständige Beschreibung der Schicksale Jerusalems: "Es werden Tage über dich kommen, wo deine Feinde ein Bollwerk um dich aufwerfen werden und dich umzingeln und von allen Seiten einengen und dich schleifen werden und deine Kinder in dir zerschmettern und feinen Stein in dir auf dem andern lassen." Dem Schreiber dieser Zeilen stand bereits das Jerusalem vor Augen, das Josephus im sechsten Buche beschreibt, als nur noch der ausgebrannte Mariamneturm und der starke, quaderngefügte Hippikus als dustre Ruinen ins Tal Josaphat herabschauten und Josephus über dem Schutte ausrief: "Niemand, der den Ort früher gesehen, hätte ihn wieder erfannt, er wäre vorübergegangen, um Jerusalem zu suchen." Unser Prophet hat von diesem Verlaufe noch keine Ahnung. So gut wie dem Eschatologen steht ihm fest, daß der Krieg mit den Römern nur die Einleitung zur Wiederkunft Christi sei. So lange schon haben die Gläubigen geharrt und gehofft. endlich muß die Verheißung doch sich erfüllen, denn diese Verheißung bezieht sich nicht auf Staat und Politik allein. sondern ist das Geheimnis der Welt überhaupt. Mit den Frommen in Israel warten Engel, Menschen und alle Kreatur auf diesen großen Tag der Erlösung. Schon Paulus hatte das Warten der unmündigen Kreatur auf die Offenbarung der Kinder Gottes und ihr Seufzen belauscht. Dieses fromme Warten ist jest zur stechen= den Sehnsucht geworden nach Erlösung von dem Welt= schmerz, dem Lebensschmerz, dem Gündenelend. Dieses Verlangen empfanden die Propheten unter den Palmen

Palästinas und die Philosophen unter den Platanen Athens. Was iene das messianische Reich nannten, nennen diese die Welt der Ideen, in der ihre Träume wandeln gehn. Aus dieser Sehnsucht ist die neue Religion geboren. Sehnsucht nach einer besseren Welt ift das Wesen des Christentums. Was Vaulus aus dem Seufzen der Rreatur heraushörte, das spricht Johannes aus: "Der Geist und die Braut sprechen: . komm! Und wer es hört. der spreche: .tomm!' Und wer dürstet, der tomme. Verlangen hat, der empfange Wasser des Lebens umsonst." Auch der Seher ruft inbrünstig: "Ja, komm Herr Jesus!" Vom himmel her aber antwortet eine tröstende Stimme: "Ja, ich komme bald! Ja, komm Herr Jesus!" Damit schließt die Offenbarung dessen, was geschehen soll in Bälde, und in diesem Schluftworte hat die Adventshoffnung der Christenheit ihren heißesten Ausdruck gefunden.

Zum Schluß tritt der Seber, dem wir auf Batmos querst begegneten, nochmals in Verson hervor. hannes bin es, der solches sieht und hört." Er will den Engel anbeten, der ihm das alles gezeigt hat, der aber spricht: "Tue es nicht; ich bin dein Mitknecht, und deiner Brüder, der Propheten, und derer, die die Worte dieses Buches halten. Gott bete an!" Möglich, daß darin ein Protest gegen den Engeldienst liegt, der nach dem Kolosser= briefe in den kleinasiatischen Gemeinden schon frühe sich einschlich. Daß diese etwas bei den Haaren herbeigezogene Wendung eine Einschaltung des überarbeiters sei, ist nicht unwahrscheinlich, wie auch die Versicherung: "Diese Worte sind gewiß und wahrhaftig," mehr an einen Herausgeber als an einen Autor erinnern. Das gleiche ist mit der Warnung der Fall, zu dem Buche hinzuzusetzen oder davon wegzulassen. Dazwischen ist doch die markige Stimme des Sehers selbst zu unterscheiden, die nur von einer andern unterbrochen wird, der wir schon zuvor begegneten.

So phantastisch uns Modernen die Weissagungen des letten Propheten klingen mögen, er selbst verfolgte doch

durchaus praktische Ziele. Eine zwingende und drängende Situation hat dem Berfasser sein Wort an die Gemeinden Rleinasiens eingegeben. In einer Schicksalsstunde, in der es sich um Sein oder Nichtsein Israels handelte, konnte ein Führer wie er nicht schweigen. Dabei steht er selbst unter dem Zwange seiner Inspiration und ist ein Prophet so aut wie Jesaja und Jeremia. Er ist aber zugleich ein großer Dichter. Durch diese Begabung wurde seine Brophetie zugleich eine literarische Tat und er selbst einer der führenden Geister der Weltliteratur. Von den Bildern der Katakomben bis zu Dürer und Cornelius können wir verfolgen, wie sein Buch die Phantasie aller Jahrhunderte befruchtet hat. Als Kunstwerk betrachtet, ist die Apokalypse eine Schöpfung, mit der weder Dantes, noch Miltons religiöse Dichtungen sich im Erfolge messen können. Daß manche der in ihr vorgetragenen avokalnptischen Vorstellungen bereits in der altsemitischen Mythologie präformiert sind und die Gestalten des babylonischen Schöpfungsepos in ihnen nachwirken, beeinträchtigt des Verfassers Originalität nicht. Auch Goethes Faust können wir aus dem Simon, dem Gaukelare der Kaiserchronik, und diesen aus der Legende von Simon Magus und diese Legende wieder aus dem Schemeschmythus der Phönikier ableiten, in dem Simsons Haare die Strahlen des Sonnengotts sind, in denen seine Kraft steckt und die Delilas Schere kurzt bis sie ihm im Frühling wieder wachsen, aber viel verständ= licher wird uns die Gretchentragodie durch solche Extursionen in die alte Mythenwelt nicht werden und Fausts zweiter Teil, der selbst eine Art von Apotalypse ist, eben= sowenig, obwohl die schöne Helena, der Homunculus, Doktor Fausts Mantel und so manches andere in letzter Reihe aus der Simonsage stammt. Daß die schwangere Leto, von dem Drachen Python verfolgt, Schutz auf Delos findet, ist eine Analogie zu der Biston cap. XII, die die Flucht des Weibes schildert, das vom Drachen verfolgt wird, aber diese Analogie beweist nur, wie polkstümlich

überlieferte Sagen wieder ihrerseits spätere Dichterphantasie befruchten; eine bewußte und direkte Benugung beweist sie nicht. An den grotesken Gestalten, dem Lamm mit sieden Augen, dem Menschensohn, aus dessen Mund ein Schwert hervorsteht, dem Beibe, dem Adlerschwingen wachsen, darf man sich nicht stoßen. Wie das Daniels und Henochbuch huldigt der Versassen. Wie das Daniels und Henochbuch huldigt der Versassen der spmbolischen Kunst eines Geschlechts, das gewohnt war, die Eigenschaften der dargestellten Personen durch solche bildliche Attribute anzudeuten. Zu der Göttern mit den vielen Brüsten, zu den Göttern mit Sperberköpsen oder Königsbildern mit Löwentazen und Adlerstügeln passen solche allegorische Gestalten und je fremdartiger uns diese Hieroglyphik ist, um so höher ist es anzuschlagen, daß der Seher mit seiner Bilderwelt dennoch auch heute noch aewaltige Ersolae erzielt.

Daß das Buch von einer zweiten Hand Zusätze und Korrekturen erfahren habe, wird heute ziemlich allgemein angenommen, nur über das Maß dieser überarbeitung herrscht unter den Gelehrten große Uneinigkeit. Manche Unverträalichkeit in den einzelnen Stücken kann aus der Benukung disparater Quellen stammen, die der Autor selbst in sein Buch herübernahm, ohne die Widersprüche auszugleichen, andere hat sichtlich eine spätere Hand ein= geschaltet, und möglicherweise hat der Text nicht nur eine, sondern mehrere Bearbeitungen über sich ergehen lassen mussen. Der vereinzelt auftretende Paulinismus nebst Logoslehre kann von einer sehr späten Hand eingetragen sein. Die Anwünschung von Gnade und Friede im Gruße (1, 4) und das Abschiedsvotum: "Die Gnade unseres Herrn Jesu sei mit allen" (22, 21) erinnert an paulinische Briefe, doch wäre immerhin möglich, daß es sich dabei um For= meln handelte, die Paulus selbst dem Gemeindebrauch ver= dankte. Auch das Bild von dem Lamme, das geschlachtet ist, war kein Sondereigentum der paulinischen Schule. Die Empfehlung, das zu hören, was der Geist den Gemeinden sagt, liest sich zuweilen so, als ob ein Aberarbeiter eine

ihm vorliegende Schrift empfehle (2, 7). Gelegentlich wechselt der Standpunkt des Sehers; war er vorhin im himmel, so ist er jest wieder auf der Erde, zwischen das, was ein Engel ihm zeigte, schieben sich Gesichte, die Johannes selbst schaut. Die Auserwählten 144 000 sind Kapitel 7 die Judenchriften, Kapitel 14, 4 find sie die, die sich mit Weibern nicht befleckt haben. Kapitel 9, 12 werden drei Wehe in Aussicht gestellt; das zweite Webe folgt auch 11, 14, aber das dritte bleibt aus. Nach 10, 8f. ließe sich erwarten, daß Johannes, nachdem er das Büchlein verschlungen hat, um zu weissagen, nun auch sofort weissagte, statt dessen wird ihm aufgetragen, den Tempel abzumessen. Nachdem dieser Auftrag vollzogen ist, um den Tempel zu erhalten, erzählt 21, 22, daß im neuen Jerusalem überhaupt kein Tempel sein werde. Die Engel versiegeln 7, 3f. 144000 Juden= driften, um sie vor den Strafgerichten zu schützen, aber 13, 15 sollen alle getötet werden, die das Tier nicht an= beten. Das Tier 11, 7 ist der Satan, der sich der Juden zu seinen Anschlägen bedient, 12, 3 dagegen ist das Tier das römische Reich. Wenn es im Schlußwort des Buches heißt: "Diese Worte sind zuverlässig und wahrhaft," so klingt das wie das Zeugnis eines Dritten und ebenso paßt der Fluch gegen etwaige Verstümmler des Buchs besser in den Mund eines Herausgebers als in den des Verfassers. Mehr noch als diese Einzelbeobachtungen fällt für die An= nahme, daß zwei Seelen in diesem Buche wohnen, das Janusbild des Messias, ins Gewicht. Christus ift einmal der Reiter auf weißem Rosse, der die Gegner zerschmeist wie Töpfe und dann wieder das Lamm, das geschlachtet ist, dem die Seligen Psalmen singen. Freilich bleibt auch hier der Zweifel, ob Bilder, die für uns sich widersprechen, für die Phantasie eines Orientalen ebenso unverträglich miteinander waren? Wenn ein strenggläubiger Jude in seinen späteren Jahren aus den Sprüchen Jesu sich über= zeugte, Jesus sei der Messias, so konnte das von Jugend auf gewohnte Bild in seinen Gesichten sich mit dem Bilde

Jesu im Evangelium mischen, ohne daß der Schriftsteller den Widerspruch empfand. Altes und Neues wohnte eben in seiner Gedankenwelt gewohnheitsmäßig beieinander. Der Überarbeiter fand doch auch beide Bilder miteinander verträglich, sie ständen sonst nicht nebeneinander im Kanon. Allau sichere Urteile sind darum auch hier nicht angezeigt. Der Annahme, daß eine judische Grundschrift von drift= licher Hand überarbeitet sei, steht der übereinstimmende Charafter der Bilderwelt, der Rahlensymbolik und der Sprache entgegen. Fertige Bücher hätten sich in das kunstvolle Schema der Apokalypse nicht wohl pressen lassen. Auch hätte sich von einer oder mehreren Grundschriften doch wohl anderwärts ein Splitter erhalten. Bei Unnahme einer jüdischen Grundschrift mußten wir uns auch erinnern. daß bei den Apokalypsen, die wir kennen, der Rahmen niemals fehlt, durch den die Weissagung als Gesicht eines bestimmten Propheten und als Produkt einer bestimmten Situation eingeführt wird. Hier haben wir einen solchen in der Einleitung, aber gerade sie ist unbestritten dristlich. Ein christliches Buch wird die Apokalypse also von Haus aus sein, was nicht ausschließt, daß jüdische Bestandteile in demselben porhanden sind, mag nun Johannes selbst älteres jüdisches Material verwendet oder mag ein Späterer es in sein Buch eingeschaltet haben. In beiden Fällen hat der Redaktor aber Sprache und Inhalt seiner Ein= schaltungen dem übrigen Texte so geschickt angepaßt, daß sich beides nicht mehr mit Sicherheit scheiden läßt.

Eine nicht kleine Zahl von Forschern ist der Meinung, daß zwar die Hauptmasse unseres Buches geschrieben sei während des jüdischen Kriegs, als der Tempel noch stand, in einigen Teilen sehe aber die Apokalypse die späteren Christenversolgungen voraus, die aus der Verweigerung des Kaiseropsers entsprangen. Für das römische Tier des Apokalyptikers ist es charakteristisch, daß dasselbe für seinen Herrscher Anbetung verlangt und nach 13, 15 werden alle getötet, die dem Vilde des Tiers nicht opfern wollen.

Nun wissen wir aus der trajanischen Christenverfolgung. daß Plinius den Christen die Wahl ließ, vor dem Kaiser= bilde Weihrauch zu streuen oder Strafe zu tragen. Plinius erklärt, von der sonstigen Weise des Prozestverfahrens gegen Christen nichts zu wissen, aber daß man angeklagte Christen zum Opfern zwang, kann auch schon vor ihm vorgekommen sein. Solche Szenen, meint man, habe die Apokalypse im Auge, wenn sie das Martyrium allen denen zuteil werden läßt, die das Tier nicht anbeten und sich nicht bezeichnen mit dem Zeichen des Tiers. Diese Märtyrer sind Märtyrer wegen des Kaiserkultus, der im Jahre 68 den Christen noch nicht zugemutet worden ist. Nero hat die Christen als Brandstifter verfolgt, nicht weil sie das Opfer weigerten. Sie galten ja noch immer für Juden, von denen man das Opfer nicht verlangte. Während in den sieben Send= schreiben nur Verfolgungen durch die Juden erwähnt werden, scheint der Zwang zur Anbetung des Tiers 13, 15 von der heidnischen Obrigkeit auszugehen. Diese Stücke müßten also junger sein als die Sendschreiben; sie versetzen uns anscheinend in eine spätere Zeit mit andern Verfolgern. Unsicher werden aber auch diese Indizien, da es gerade der falsche Prophet des Judentums ist, der die Jerusa= lemiten lehrt, dem Tiere zu opfern, was der Verfasser aus Daniel 3, 6 entnommen haben kann, wo die Leute gezwungen werden sollen, das Bild anzubeten, das Nebu= kadnezar aufgerichtet hat. Auch die Erinnerungen der Caligulazeit können dem Verfasser vorgeschwebt haben. Möglicherweise hat er doch nur die jüdische überlieferung im Auge und nicht eine römische Braxis, die vor Trajan nicht nachweisbar ist. Daß die Apokalypse, in Stellen wie 13, 14—15; 14, 9; 20, 4, so gut wie die synoptischen Eschatologien, aus späteren Erfahrungen erweitert murde, ist immerhin möglich, aber der Gesamtorganismus des Buchs wird von solchen Einschaltungen nicht berührt. Wir stehen im ganzen doch einem geschlossenen, wohl abgerun= deten Kunstwerke gegenüber. Organisch wächst ein Teil

aus dem andern hervor, beherrscht von dem Gesetze der heiligen Zahlen. Der Ansprache an die sieben Gemeinden folgt das Buch mit den sieben Siegeln: das siebente Siegel verweist uns weiter auf sieben Posaunen, die siebente Posaune bringt sieben Zornschalen und nachdem die siebente Bornschale ausgegossen ist auf die sündige Erde, enthüllt sich das neue Jerusalem. Wie die Glieder eines Fern= rohrs, mit dem der Seher in das Jenseits schaute, stecken die Teile ineinander und aus jedem wird der folgende Teil mühelos hervorgezogen bis zu Ende 1). Das Ganze verläuft so schematisch, daß wir annehmen müssen, es war von vornherein so beabsichtigt und es fehlt kein wesent= liches Glied; da die Schrift immer wieder auf dieses Schema hinauskommt, ist sie in der Hauptsache von einer hand. Der Reiter auf weißem Rosse, der die Geschichte der Kirche eröffnet, erscheint zum Schlusse wieder, um ihren Sieg zu vollenden. So knüpft der Verfasser das Ende an den Anfana an. Es können manche Teile einaeschaltet. an anderen Korrekturen vorgenommen worden sein, fehlen wird nichts Wesentliches, da das Muster konsequent durch= geführt ist bis zum Ende. Daß dieselbe Zahlensymbolik pon verschiedenen Schriftstellern angewendet worden sei. ist wenig wahrscheinlich und in dieses kunstvolle Nen werden nur da fremde Gespinste eingesett sein, wo der Raden nachweisbar zerrissen ift. Auch wer nicht so weit geht wie Ewald. der durch das ganze Buch einen nach der Siebenzahl geordneten Aufbau annimmt, bei dem drei Teile stets den göttlichen Ratschluß, vier den irdischen Vollzug berichten, wird doch die Herleitung des Ganzen aus mehreren älteren Offenbarungsbüchern ablehnen, weil aus mehreren fertigen Büchern dieser organische Aufbau nicht herzustellen war. Ohne die Annahme einer zweiten über= orheitenden Sand freilich kommt heute kein Erklärer mehr

<sup>1)</sup> Holymann, Neutest. Einleitung 400: "Das stebente Glieb erweist sich als Knospe, daraus die neue Hebdomas erblüht."

aus, aber die Sonderung des Ursprünglichen und Sekun= dären ift noch keinem Kritiker in überzeugender Weise ge= lungen. Die dogmatische Scheidung in Stude judischer und driftlicher Provenienz ist unsicher. Was ein Judendrist dieser Zeit glauben konnte, haben nicht wir festzusegen, sondern es bescheiden von den Quellen zu lernen. Wir haben in dem Apokalyptiker einen Propheten, der voll und gang auf dem Boden des Judentums steht, aber Jesum von Nazareth für den verheißenen Messias hält. Er ist einer jener ephesinischen Gegner des Paulus, die diesen mit Leidenschaft bekämpfen und die Paulus auch seinerseits verabscheut. Warum ein solcher Judaist nicht soll geglaubt haben, der Tempel in Jerusalem und die darin anbeten, musse vor den Heiden bewahrt bleiben, warum er nicht die Bundeslade, den Mannakrug und alle Heiligtümer Israels soll im Himmel geborgen wähnen, ist schwer zu sagen. Das gerade ist die Vorstellungswelt des echten Judenchriften, die Paulus bekämpfte. Wenn der Apokalpptiker die Versiegelten nur aus den zwölf Stämmen Israels entnimmt und die Grundsteine des neuen Jerusalem bei ihm den Steinen des hohenpriesterlichen Bruftschmucks entsprechen, so ist das der Standpunkt der Judaiften, die alles das weiterschleppten, was Paulus als Unrat weg= warf (Phil. 3, 8), der Standpunkt jener Proselytenmacher, die ihre Ehre in den Vorhäuten der Beidenchriften suchten und die der Apostel als Pharisäer, nicht als echte Jünger Jesu betrachtet wissen wollte. Ihre Meinung war, daß das messianische Reich den Juden bestimmt sei und die Beiden nur als Schutbürger und unter bestimmten gesetzlichen Bedingungen zugelassen werden dürfen, und dennoch waren auch diese judaistischen Eiferer Christen. Was der Apofalnptiker lehrt, das haben die Gegner Pauli stets behauptet und gerade darauf bezog sich der Kampf in der ältesten Rirche. Dreißig Jahre später, unter Domitian, ware dieser Standpunkt befremdlich, für die Zeit Neros ist er durch die paulinischen Briefe sicher bezeugt. Hätten die Judaisten nicht so gedacht, so würden sie den Apostel Paulus nicht so grimmig verfolgt haben. Wegen der judaistischen Stellen ist also die Annahme einer jüdischen Grundschrift überstüssig.

Mehr Schein hat die Vermutung, das Buch sei die ariechische Bearbeitung einer gramäischen Grundschrift. wobei der einheitliche Sprachcharakter durch den gemein= samen übersetzer erklärt werden soll. Wenn 9. 11 bemerkt. der Name "Abbadon" entspreche dem griechischen Avollnon. wenn Rom in einem hebräischen Wortsviel Armagedol genannt wird, wenn die geheimnisvolle Zahl 666 sich als hebräisches Buchstabenrätsel herausstellt, das in griechischen Buchstaben gar nicht lösbar ist, so liegt die Vermutung nahe, daß ursprünglich das ganze Buch aramäisch geschrieben gewesen sei und nur diese Reste übrig blieben, weil sie unübersexbar waren. Aber Abbadon als Name beweist nichts, und bei Armagedol und Neron Kesar kann der Verfasser sehr triftige Gründe gehabt haben, sich hebräisch auszudrücken. Hätte er diese Anspielungen auf Rom und Nero griechisch geschrieben, so hätte er seinen Kopf unter das Beil des Liktors geschoben, darum versteckt er seine Meinung in Rätseln, die nur ein jüdischer Schriftgelehrter Auf einen gemeinsamen übersetzer könnte lösen konnte. man mohl den übereinstimmenden Sprachcharafter, aber nicht die übereinstimmung der Bildersprache, der Vorstellungswelt, der Rahlengeheimnisse zurückführen. Gegen= über den Einzelbeobachtungen, mit denen man die Theorie einer aramäischen Grundschrift beweisen will, darf man sich wohl auf den Eindruck des Ganzen berufen. Eine so poetisch schwungvolle, rhetorisch wirksame Sprache ist nicht die eines übersetzers. übersetzungen erkennt man an ihrer steifen Ungelenkigkeit, an der Fremdartigkeit und Bezwungenheit der Konstruktionen, an dem unsichern Schwanken zwischen dem eigenen Sprachgenius und dem des Originals. Von dem allen zeigt die Apotalypse das Gegenteil. Trop ihres Judengriechisch ist sie eines der bestgeschriebenen. schönsten Bücher des Neuen Testaments, das wahrlich nicht

klingt wie eine übersetzung. Auch ist es niemanden aelungen, einen verschiedenen Charakter der sogenannten Brundschrift und der Interpolationen oder der einzelnen Stude alter Weissagung, die hier in ein Sammelbeden zusammengeflossen sein sollen, überzeugend zu erweisen. In sämtlichen Stücken finden sich Kernworte, die denselben unnachahmlichen Stempel tragen. Läge eine aramäische Apokalppse zugrunde, so mußte diese selbst schon chriftlicher Konfession gewesen sein, denn auch die sogenannte ara= mäische Grundschrift wimmelt von driftlichen Vorstellungen. Die Streitfragen, die in den sieben Sendschreiben des Gin= gangs erwähnt werden, sind dieselben, die zwischen Baulus und seinen ephesinischen Gegnern verhandelt wurden; sie passen darum auch besser in das Jahr 68 als in die Zeit des Domitian, der man sie neuerdings zuschieben will. Die driftlichen Kontroversen werden sich nicht dreißig Jahre lang um denselben Punkt gedreht haben. Auch daß die Berfolgung in den sieben Sendschreiben überall von den Juden ausgeht, weist in die frühere Zeit, denn in den Tagen Domitians hatten die Juden gar nicht mehr die Macht zu solchen Verfolgungen, sie mußten froh sein, wenn man sie selbst in Frieden ließ. Auch für Kapitel 11 und 12 ist die judische Provenienz wenigstens nicht völlig sicher. Das messianische Kind, das von der Frau mit dem Diadem von zwölf Sternen geboren wird und das der Drache verschlingen will, entspricht, der Vorgeschichte Matthäus und die Verwandtschaft mit dem Apollomythus weist am wenigsten auf jüdischen Ursprung. Eberhard Vischer 1) hat den Versuch gemacht eine jüdische Grund= schrift nachzuweisen, die in unserer Apokalypse in christlicher Bearbeitung vorliegen soll, aber die von Vischer rekon= struierte jüdische Apokalypse ist selbst voll dristlicher Züge. Wenn in der Apokalypse der Messias das Lamm genannt

<sup>1)</sup> Die Offenbarung Johannis, eine jüdische Apokalypse in christlicher Bearbeitung. Leipzig 1886.

wird, das geschlachtet ist, so datiert dieses Bild von dem. der am Passah getötet wurde als wahres Passahlamm. Der jüdische Messtas aber ist kein Lamm, sondern ein Löme. Vischer ist auch der Meinung, die hebräische Grundschrift habe den Messias als Löwen (ari) bezeichnet, und erklärt sich die Wahl des Ausdrucks arnion für das Lamm aus dem Gleichklang mit ari, der den Bearbeiter gerade zu dieser Bezeichnung bestimmte. Aber alle Bilder im folgen= den, daß dem Lamme geharft wird, daß die Heiligen ihre Kleider in seinem Blute bleichen, daß es geschlachtet wurde, schließen den Löwen aus. Das Lied, das dem Lamme ae= sungen wird, soll nach Vischer ein neues Lied heißen, weil es in die Grundschrift neu eingeschaltet sei. Aber wir meinen, das Lied heiße neu, weil das Evangelium ein neues Lied ist, wie keines vordem vernommen wurde. Die zeitliche Folge der Heimsuchungen in dem Buche mit den sieben Siegeln, entspricht völlig den Wehen des End= gerichts bei den Synoptikern, deren Aufzählung uns in die Reit vor die Zerstörung Jerusalems hinausweist, wie wir gesehen haben. Das fünfte Siegel zeigt unter dem Altar die Seelen der Heiligen, die geschlachtet sind. Ist das Buch christlich, so sind das die Opfer Neros, des fünften Casars, ist es jüdisch, so ist nicht zu sagen, warum sie gerade zur Zeit des fünften Siegels um Rache rufen und ebensowenig. wer im Judentum diese Seelen sein sollen, die um des Wortes Gottes willen geschlachtet wurden. Um des Wortes willen wurden die Juden von den Römern nicht verfolgt, sondern als Aufrührer. Die Einleitung mit den sieben Sendschreiben weist man wegen ihres unleugbar christlichen Charafters dem Überarbeiter zu, sie ist aber dem Inhalt der sieben Siegel durchaus verwandt, und so werden die schönsten Teile des Buches Eigentum eines späteren überarbeiters, was die Annahme nicht empfehlen kann1).

<sup>1)</sup> Man hat großen Scharssinn aufgewendet, um die Grundsschrift der Apokalypse und die Zusätze eines oder mehrerer Be-

Der Wunsch, die judaistischen Härten des Buches zu mildern, anderwärts überlieserte apokalyptische Stoffe nicht verloren gehen zu lassen, die eigene Deutung der Danielschen Vor-

arbeiter festzustellen. Bum Ziel hat dieser Weg bis jett nicht geführt, wie die bunte Menge von Hypothesen zeigt, in die wir ge= raten sind. Bölter läßt ein ursprünglich johanneisches Buch von Späteren mehrfach überarbeitet werden. Bischer hat eine bebräische Grundschrift und einen paulinischen Überarbeiter und Übersetzer. Pfleiderer statuiert zwei judische Grundschriften und zwei driftliche Aberarbeiter. Weiland braucht zwei judische Quellen und einen driftlichen Redaktor. Brufton hat eine hebräische Grundschrift und eine griechische Grundschrift, die dreißig Jahre später als die hebräische verfaßt ift, welche beiden Bücher dann ein noch jungerer judenchriftlicher Schriftsteller in ein Buch redigierte. Sabbatier hat dagegen umgekehrt eine driftliche Grundschrift, die von einem Juden interpoliert wurde. Das Außerste leistet Spittas Buch von 1889: "Die Apokalypse kritisch untersucht." Das Buch mit den sieben Siegeln ist für Spitta eine jüdische Apotalppse, die 63 v. Chr. zur Zeit des Bompeius verfakt wurde, als Bompeius den Tempel zu Jerusalem belagerte. Damals schaute ein jüdischer Prophet das Gesicht von den vier Reitern. Eine zweite Apokalppse beginnt mit der Versiegelung (Kap. 7), also mit der großen Pause des Apotalnotifers. Dieses Buch ist 40 n. Chr. unter Caligula verfaßt. Um das Jahr 60 schrieb Johannes Markus von beiden unabhängig eine driftliche Apokalnpse. Die beiden älteren Bücher wurden dann ums Jahr 100 von dem Verfasser unserer Apokalopse mit ber des Markus in eines verschmolzen, und so setzt sich unsere Apokalypse aus zwei jüdischen und einer driftlichen zusammen, die ein Vierter in ein Buch zusammenleimte. Johannes Weiß statuiert einen Herausgeber (H), der eine Schrift des Johannes (J) und eine anonyme apokalyptische Quelle (Q) zu einem Ganzen verbunden hat. Bei dieser Menge von sich widersprechenden Meinungen möchten wir uns auf einige allgemeinere Sätze beschränten. Der Apotalnpse liegt zugrunde eine scharf judenchriftliche (aber chriftliche) Schrift, die vielleicht selbst schon ältere Eschatologien benutt hat. schrieben wurde sie im Jahre 68, zur Zeit des sechsten Casars. Diese judenchristliche Schrift wurde bearbeitet von einem Pauliner, der ihren Judaismus durch universelle Einschübe zu mildern suchte. Ob der disparate Charakter mancher Abschnitte auf der Benutung älterer. Quellen durch den Verfasser, oder auf dem Gingreifen des Bearbeiters beruht, ift nicht überall flarzustellen. Diefer über arbeiter lebte aber feineswegs erst in der Zeit Domitians, da er

lage zur Geltung zu bringen, kann hier und dort wenig umfängliche Einschübe veranlaßt haben, die nicht alle von derselben Hand herzurühren brauchen und die Einheit des Buches nicht in Frage stellen. Daß ein überarbeiter zur Reit Domitians das Buch so redigiert habe, wie es in der Kirche verbreitet wurde, begründet man mit der seit Irenäus nachweisbaren Tradition, Johannes sei durch Domitian nach Patmos verwiesen worden. Von einer Verbannung nach Patmos weiß aber das Buch selbst nichts. Der Seher ist auf Patmos, um das Zeugnis des Herrn au vernehmen, und wird nicht bloß über den Herrentag verbannt worden sein. Eine domitianische Verfolaung, die sich bis Kleinasien erstreckte, ist auch nirgend bezeugt. Man hat diese angebliche domitianische Verfolgung sofort wieder mit den Bildern der Apokalypse illustriert und weiß so ihren Verlauf sehr drastisch auszumalen, das heißt aber, auf eine Fata Morgang ein zweites Stockwerk aufbauen 1).

sonst längst widerlegte Prophezeiungen entfernt hätte. Bielmehr gehörte er selbst noch der enthusiastischen Periode an, die nach dem Jahre 70 bald ablief. Für sehr bedeutend halten wir den Umfang der Interpolationen nicht. Daß auch in das so vollendete Buch noch später einzelne Einschwe gemacht wurden, ist natürlich nicht ausgeschlossen. Wir rechnen dahin die vereinzelte Bezeichnung des Messias Logos, aus der man hat entnehmen wollen, daß die überarbeitung des im Jahre 68 geschriebenen Buches aus demselben Kreise in Ephesus stamme, aus dem das Logosevangelium hervorgegangen ist. Das Urteil über jedes einzelne Stück würde eingehende Erörterungen nötig machen, die hier nicht am Platze sind.

<sup>1)</sup> Eine irgendwie bedeutende Christenverfolgung hat zur Zeit Domitians in Aleinasien nicht stattgesunden, das geht aus dem Berichte des Plinius an Trajan völlig sicher hervor. Vor Trajan waren überhaupt Christenversolgungen eine so seltene Sache, daß Plinius, der unter Domitian Sachwalter und Prätor gewesen war (Ep. 10, 97), weder eine solche erlebt hatte, noch wußte, was und wie weit man in diesen Prozessen zu strasen pslege. Hätte unmittelbar vor seiner Dienstzeit eine allgemeine Christenversolgung in Aleinasien gewütet, so hätte sich Plinius die Auskunft über das Bersahren nicht in Rom geholt, er hätte sie in seiner Provinz näher gehabt. Auch andere Zeugnisse sür eine allgemeine Christens

Die Stellen der Apokalypse, die sichere chronologische Anhaltspunkte bieten, deuten auf die Zeit der Belagerung Jerusalems und die Martyrien, die in der Phantasie des

verfolgung unter Domitian gibt es nicht. Sueton, der nächste Zeuge, saat nur (Domitian 14), daß Domitian seinen Better, einen Menschen von verächtlichster Trägheit, auf einen unbedeutenden Berdacht hin habe hinrichten lassen. Nach dem Zusammenhang bezieht sich dieser Berdacht auf politische Konspiration, nicht auf Atheismus. Sueton, Sadrians Gefretar, ftand diesen Ereignissen nabe und ift in ben Geschichten des Palatiums stets wohl bewandert. Der andere Zeuge, Dio Cassius, schreibt im dritten Jahrhundert und kann darum gegen Sueton nicht in Betracht kommen. Dio Cassius berichtet, der Kaiser habe seinen Vetter Flavius Clemens und dessen Battin Domitilla wegen Verachtung der Götter bestraft. Eusebius bezieht sich (Kg. 3, 15) für dieselbe Tatsache auf das Zeugnis des Brettius (210 n. Chr.), der bezeuge, auch Domitians Nichte Domitilla sei wegen ihres christlichen Glaubens nach Pontia verbannt worden. Dag das Christentum in der flavischen Familie Eingang gefunden hat, steht durch Inschriften, die De Rossi ver= öffentlichte (Roma sotteranea 1, 131) ziemlich fest. Wenn Glieder des flavischen Kaiserhauses Christen waren, so ist es nicht unmög= lich, daß die Verachtung der Götter (von der übrigens der näher= stehende Sueton nichts weiß), eben in der Zugehörigkeit der Familie des Clemens zur driftlichen Gemeinde bestand. Die "verächtliche Trägheit" des Clemens kann dann damit erklärt werden, daß er als Chrift sich von allen öffentlichen Geschäften fern hielt, die ihn zur Beteiligung an heidnischen Zeremonien gezwungen hätten. Nach Dio wurden auch viele andere, die sich zum Judentum neigten, damals verurteilt. Die einen verloren das Leben, die andern wenigstens das Bermögen, Domitilla, Clemens' Gattin, wurde nach Pandataria verbannt. Nach Dio beziehen sich diese Ber= folgungen auf die familia des Clemens, wie denn Domitian acht Monate später von der Dienerschaft ermordet wurde. Tacitus Sin= weis auf tot nobilissimarum feminarum exilia et fugas (Agricola 45) fennt fein religiöses Motiv von Domitians Wüten, so wenig wie Sueton oder Juvenal. Das Mistrauen des Inrannen gegen die Treue seiner Verwandten, deren er noch andere abschlachtete, scheint der eigentliche Grund seines Einschreitens gewesen zu sein und die Verachtung der Götter vielleicht ein gelegentlicher-Vorwand. Nach Auvenal triefte er vom Blute der Lamier, nicht der Plebs. Eine Berfolgung der gemeinen Leute setzt Juvenak nicht voraus, vielsmehr sagt er, "die Gerber" hätten Domitian weggeräumt, sobald Propheten eine Rolle spielen, sind die der jüngst erlebten neronischen Christenversolgung, nicht die der Verfolgung Domitians, die sich nur auf die Familie und das Gesinde des Flavius Clemens bezog. Die Märtyrer, die erwähnt werden, sind (6, 9) die neronischen, und so liegt kein Grund vor, bei den übrigen Stellen, etwaige Interpolationen abgerechnet, an andere zu denken. Daß mit der Jahl 666 der Name Neron Resar gemeint sei, gibt man meist zu,

er ihnen gefährlich wurde. "Das hat ihn, der vom Blute der Lamier triefte, gestürzt." Von einer allgemeinen Christenverfolgung weiß also auch Juvenal nichts. Dio Cassius redet übrigens nur von Verfolgung berer, die zum Judentum neigten, und man könnte fragen, ob ein Historiker aus der Zeit des Origenes immer noch Chriften und Juden nicht zu unterscheiden vermochte. (Näheres: Neutestamentliche Zeitgeschichte 4, 102 f.) Dafür, daß Domitian das Kaiseropfer, in der Weise des Tiers der Apotalopse, unter Anwendung des Schreckens der Todesstrafe erpreßt habe, beruft man sich auf Sueton (Dom. 13), aber dort steht nur, daß Domitian in Edikten, die er selbst diktierte, den Gingang brauchte: "Unser Herr und Gott befiehlt", was zur Veranlassung wurde, daß ihn die Servilen so anredeten. Hätte er diese Huldigung durch Androhung der Todesstrafe erzwungen, so würde Sueton nicht verfäumt haben, es zu berichten. Daß Clemens und seine Haus= genossen auch unter dem Vorwand ihres Christentums bestraft wurden, ist möglich, und aus dieser Tatsache ist dann die Sage von Domitians Christenverfolgung hervorgewachsen, die im vierten Jahrhundert Eusebius aus den Schriften des Brettius entnommen haben will. Irenäus und Tertullian aber haben sich beeilt, den Zebedäiden Johannes, den sie mit dem Apokalnptiker verwechselten, durch Domitian nach Patmos verbannen zu lassen, obwohl die Apokalypse von einer Berbannung feine Gilbe sagt. So entstand die Sage von dem dem Tyrannen wunderbar entronnenen ephesinischen Johannes. Sueton, der wichtigste Zeuge, sagt nichts von einer religiösen Verfolgung unter Domitian und davon, daß eine solche sich über ganz Kleinasien ausdehnte, weiß unmittelbar nach Domitian der kleinasiatische Statthalter Plinius kein Wort; er hätte das aber wissen und in seinem Berichte an Trajan erwähnen muffen, wenn eine solche Verfolgung unter der vorangegangenen Regierung stattgefunden hatte. Seine ganze Bericht= erstattung sett im Gegenteil voraus, daß er selbst diese neue Praxis einführte, und so ift er der stärtste Zeuge gegen diese Legende.

aber unter dem Namen Nero soll dennoch Domitian gemeint sein, den auch Tertullian eine portio Neronis de crudelitate genannt habe. Wir meinen, daß, wenn der Bersfasser Nero schreibt, wir kein Recht haben, Domitian

zu lesen.

Eine dogmatische Kritik, die festsehen will, was nur ein Jude geschrieben haben könne und nicht ein Christ, ist abzulehnen. Was ein Judenchrist glauben konnte, haben wir nicht nach unserem Begriffe von Christentum zu dekretieren, sondern aus den Quellen zu lernen. Daß zur Zeit der Abfassung der Apokalppse die eschatologische Stimmung noch in voller Glut die Gemeinde beherrichte, zeigt das Buch auf jeder Seite. Auf die Verheißung Christi, daß er bald fomme, antwortet die Gemeinde mit der Bitte: "Romm! Und jeder, der es hört, soll sprechen: Romm!" Wie auch der Prophet selbst schließt: "Ja komm, Herr Jesus!" Das ist die Stimmung zwischen den Faceln des Nero und den Flammen von Jerusalem. Dreißig Jahre später sind die dristlichen Schriften auf einen ganz anderen Ton gestimmt, und die Juden sind klein und still geworden, bis Trajans Unglück im Partherfrieg ihren Mut wieder belebte. Auch das schiebt das Buch in eine frühere Zeit hinauf, daß ihm der Begriff der Kirche, wie er im Kolosserbrief, Epheserbrief, den Bastoralbriefen, ja selbst im johanneischen Evangelium uns entgegentritt, noch völlig fehlt. Seine Christenheit ist eine Diaspora, keine organisierte Gesamtkirche. Eine solche lose Verbindung der Konventikel, wie die sieben Sendbriefe des Messias sie voraussegen, paßt nicht mehr in das Ende des Jahr= hunderts, als die Kirche bereits fünfzig Jahre in Klein= asien bestand. Man wird es also am besten bei der Datierung der Apokalypse aus dem Jahre 68 bewenden lassen, wie Reuß, Ewald, Credner, Scholten, Renan, Holymann, Keim, Wieseler und alle Tübinger angenommen haben.

Wenn wir den einzigen Apostel Paulus ausnehmen, so haben wir von keinem andern Schriftsteller des apo-

stolischen Zeitalters ein so scharf umrissenes, deutliches Bild wie von dem Apokalyptiker. In seiner Redeweise lieat etwas, was uns sofort zwingt, uns eine Vorstellung seiner gewaltigen Versönlichkeit zu gestalten. Er gehört unter die Autoren, die man persönlich zu kennen glaubt. wenn man gehn Seiten von ihnen gelesen hat. Wir stellen uns ihn vor als einen schroffen, harten Juden, der alle Lauheit haßt. Er hat einen übeln Geschmack im Munde. wenn er an die Leute denkt, die weder kalt noch warm sind, aber sein Herz wallt auf in Liebe, wo er von Werken, Liebe, Glaube und Geduld der Brüder hört. Ist er doch selbst ein Prophet von alühender Frömmigkeit. dessen Seele mehr in den Straffen des neuen Jerusalem an den Paradiesesströmen wandelt als in dieser schlechten Welt. Auf einem Eiland wie Patmos ist er mit seinen Träumen am besten geborgen. Sehnsucht nach dem Martyrium, Leidensbereitschaft, fanatische Entschlossenheit sind die Grundzüge seines Charafters. Baulus war den Juden ein Jude, den Briechen ein Grieche. Ihm aber legte den ehernen Reif um die Stirne Kronion. Daß alle anders Denkenden elende Sünder seien, steht ihm von vornherein fest. Selbst in Baulus sieht er nur einen falschen Apostel, der sein will, was er nicht ist. Daß es mit Rom au Ende gehe, der Tempel in Jerusalem aber ewig dauern werde, versteht sich für ihn von selbst. Nirgend schaut er über den Zaun des Gesetzes hinaus. Universalistische Stellen werden allgemein als spätere Einschaltungen betrachtet. Solche Beschränkung im überlieferten Glauben gibt Einheit mit sich selbst und die furchtbare Entschlossen= heit, die dazu gehört, alle Andersaläubigen dem ewigen Schwefelpfuhl zuzuweisen. Dieser Johannes ist ein Asket, denn nur die Cölibatäre vermögen nach Apot. 14, 4 das Lied vom Lamm zu lernen. Er ist ein Freund der weißen Gewänder, wie die Essäer, und der Waschungen, wie die Johannesjunger, die in Ephesus den Kern der ersten Gemeinde bildeten. Die Mahnung Jesu: "Richtet

nicht." svielt bei Johannes keine Rolle. Er weiß, daß der Messias ihm eigens aufgetragen hat, die Sünder zu richten. Er gehört zu den Frommen, die mehr über die Jehler der andern Menschen nachdenken, als über die eigenen. Wir rechnen ihn zu denen um Jakobus, nicht zu den demütigen Aposteln, die sprechen: Wir sind allzumal Sünder und unnütze Knechte. In ihm tritt uns zum ersten Male das volle Papstbewußtsein eines Puritaners entgegen. Aber auch solche Rustzeuge waren nötig, wenn die Kirche sich behaupten sollte. Daß der Apokalnptiker ein Palästinenser war, macht sein judaistischer Standpunkt und sein hebraisierendes Griechisch wahrscheinlich und seine steten Rückbeziehungen auf das heilige Land erheben es nahezu zur Gewißheit. Zwar schreibt er in oder bei Ephesus, aber unwillkürlich ift es der Boden der Heimat, auf dem er sein apokalyptisches Drama sich abspielen läßt. Er steht am Strande bei Casarea Stratonsturm und sieht die Legionen sich sammeln. Er sieht im fernen Often den Euphrat, wo die Parther ihre Reiterscharen zusammen= treiben, er sieht die Höhlen der Kalkberge Balästinas, in die die Menschen flüchten, er kennt Jerusalem und den Tempel von außen und innen und selbst die Länge des heiligen Landes gibt er nach Stadien gelegentlich an. Er rechnet mit hebräischen Ziffern und macht hebräische Zahlenrätsel und Anagramme. Daß es mithin wahr= scheinlich ein ausgewanderter Palästinenser ist, der das Buch geschrieben hat, könnte für die Abfassung durch den Apostel Johannes zeugen, zumal der Mann, der in so hohem Tone in seinem Sendschreiben mit den Gemeinden redet, auch eine hervorragende Stellung eingenommen haben muß. Dennoch ist die Kritik von der Annahme, die Apokalypse rühre von dem Apostel Johannes her, mehr und mehr zurückgekommen. Zunächst legt der Ver= fasser sich selbst das Prädikat eines Apostels nicht bei, sondern er nennt sich 1, 1 und 22, 6 nur Knecht Jesu Christi, was doch bei einem der zwölf Apostel schwer

verständlich wäre, zumal er selbst in seinem Sendschreiben nach Ephesus auf die Frage eingeht, wer das Recht habe, sich Apostel zu nennen und wer nicht. Gin Schriftsteller, der den Ephesern schrieb: "Ihr habt geprüft, die sich Apostel nennen und sind es nicht und habt sie als Lügner erfunden," ein Lehrer, der den Aposteltitel so hoch wertet, hätte denselben bei sich nicht vergessen, wenn er zu der Führung desselben berechtigt gewesen wäre. Statt dessen nennt er sich nur den Mitgenossen der Gemeinde (1. 9): "Ich, Johannes, der auch euer Bruder und Mitgenosse an der Trübsal ist." Man hat darin einen Beweis seiner Demut sehen wollen, allein mit dem sonstigen hohen hierarchischen Ton des Buches stimmte es sehr wenig, daß sich der Verfasser nur einen Bruder und Mitgenossen der Gemeinde nennt, wenn er tatsächlich viel mehr, ein Apostel Jesu wäre. Nur den Namen eines Propheten nimmt er für sich in Anspruch (22, 6). Von den Aposteln spricht er ganz objektiv. Sie sind ihm die gestorbenen Apostel, die heiligen Apostel, die gemordeten Apostel. So ruft er 18, 20: "Freue dich über Rom, Himmel und ihr heiligen Apostel und Propheten, denn Gott hat euer Urteil an ihr gerichtet." Auch 21, 14 redet er von den Aposteln des Lamms (val. 18, 20) wie einer, der nicht zu ihnen gehört. Ebenso sieht er 21, 14 an jedem der zwölf Grund= steine der hochgebauten Stadt den Namen eines der zwölf Apostel des Lammes angeschrieben, eine Mitteilung, die er schwerlich machen würde, wenn er selbst Avostel wäre. denn dann stünde es ihm übel an, der Gemeinde zu berichten: Mein Name ist im himmlischen Jerusalem auf einem der Grundsteine eingemeißelt in Jaspis, Saphir oder Chalcedon. Dem Zebedäiden Johannes müßte auch ein anderer Jesus in der Seele leben, als der des Apokalnptikers, der mit dem Schwerte im Munde auf ehernen Füßen mit schneeweißen Haaren zwischen sieben Leuchtern steht. So sah der Meister zu Kapernaum nicht aus. Auch hätte sein Jünger nicht den Tempel gegen die Zerstörung

geseit, da Jesus geweissagt hatte, es werde von diesem Tempel kein Stein auf dem andern bleiben. Wäre Johannes Markus der Verfasser, so wäre das der Tradition schwerlich verloren gegangen, die aber hat dem Dolmetscher nie eine solche Bedeutung beigelegt. Daß der Name des Apostels Johannes nur, wie der des Daniel oder Kenoch, in der bei den Apokalnptikern üblichen Weise von einem Späteren benutt worden ware, um seinen Weissagungen höhere Autorität zu geben, brauchen wir darum nicht anzunehmen, da es gar nicht nötig ist, bei einem so verbreiteten Namen gerade an Johannes Zebedäi zu denken. Der Verfasser will keineswegs ein Seher der Vergangenheit sein, um Vergangenes als Zufünftiges weissagen zu können. Er sagt nicht, er habe dieses Vergangene noch vor sich, sondern er findet im Himmel ein Buch, in dem die bereits vergangenen Geschicke der Bemeinde ebenso verzeichnet stehen, wie die zufünftigen. In Diesem Buche ift die ganze Geschichte der Gemeinde vom ersten Pfingstfeste an beschrieben. Er läßt die Bilder dieses Buches an uns vorüberziehen, erst das Erlebte, dann das Kommende, aber er erhebt nicht den Anspruch, schon vor jenem Pfingstfest zu schreiben und alle diese Ereignisse vorauszusagen. Sie stehen nur in dem himmlischen Buche, das wie die synoptische Eschatologie vom Todesjahre Jesu ausgeht. Als Prophet, der an die Gemeinden Asiens gesendet ist, verfolgt Johannes durchaus prattische Zwecke. Kein längst verstorbener Apostel wird von den Toten gitiert, sondern ein Lebender spricht zu Lebenden. Die Berhältnisse der Gemeinde, an die er sich wendet, sind ihm persönlich bekannt und es ist nicht wahrscheinlich, daß er seine Vorwürfe den Gemeinden unter einem falschen Namen zukommen ließ; auch sie werden gewußt haben, wer zu ihnen redet und über ihre intimsten Angelegen= heiten so genau Bescheid weiß. Wenn man es als ein Zeichen des Epigonentums bezeichnet hat, daß kein Apokalyptiker mehr als Prophet unter seinem Namen auftrete.

sondern eine fremde Maske vorbinde, ist Johannes von dieser Anklage frei zu sprechen. "Ich, Johannes," sagt er, und die Leser werden wissen, wer dieser Johannes ift. Mit offenem Antlit steht er ihnen gegenüber und redet von ihren Erlebnissen, ihren Beimsuchungen, ihren Gunden. Sündern und Günderinnen. Wer diese Rügebriefe in die Beit des Domitian sent, läft denselben Bropheten, der das Kriegsgeschrei der Legionen Vespasians im Ohre hat. zu Leuten reden, die dreißig Jahre später leben. Gerade durch seine Bezugnahme auf die Wirklichkeit ist das Buch für uns wichtig. Es gibt uns über Seiten des christlichen Lebens Ausschlässe, die in den andern Schriften nur uns vollkommen zum Ausdruck kommen. Hier herrscht die Glut der ersten Begeisterung, die die Welt in Brand gesetzt hat. Wie der Eschatologe uns über die Vorgänge in Terusalem orientiert in der Zeit, in der die falschen Propheten das Volk in die Wüste bestellten oder in die Tempelhallen bei der Schakkammer, so versetzt uns die Apotalypse in die Welt der Hoffnungen, Wünsche und Erwartungen, die gleichzeitig die kleinasiatische Diaspora bewegten. Auch in Ephesus klapperten die Sufe der Reiter auf dem Pflaster und dröhnten die Schritte der Rohorten, die der Legat Bespasian nach Palästina dirigierte. Mit welchen Gefühlen die ephesinische Judenschaft ihnen nach= schaute, steht in der Apokalypse zu lesen. Den Wert des Buches darf man nicht wegen seiner geschichtlichen Irr= tümer und fremdartigen Vorstellungen herabsetzen wollen, wie die Gegner der Montanisten und später Luther und Erasmus das getan haben. Wir dürfen den Berfasser nicht nach dem beurteilen, was er von seiner Zeit empfing, sondern nach dem, was er selbst aus seinem innersten Nicht der Vorstellungsfreis, den der Leben schöpfte. Mensch in seiner geschichtlichen Atmosphäre ein= und aus= atmet, ist er selbst, sondern die personliche Innigkeit, Tapferkeit und Kraft, mit der er innerhalb der Zeit-vorstellungen sein Eigenes ausgibt. Die religiösen Grund=

gedanken aber, die Johannes in der Sprache seiner Zeit zum Ausdruck bringt, sind Gedanken der Ewigkeit. lehrt uns, daß es Mächte des Widerstands gibt, die in immer neuen Gestalten die heiligen Zwecke Gottes mit seiner Welt freuzen, daß weltliche Macht, und wäre sie auch stärker als die römische, doch höchstens die äußern Vorhöfe, nie aber das Allerheiligste der Religion zu erreichen vermöge, daß das Gute, auch gekreuzigt und begraben, doch den Sieg behalten musse nach einer Zeit, zwei Zeiten und einer halben Zeit. Diese Wahrheiten hat der Apokalnytiker so kraftvoll verkündet wie irgend= ein Prophet des Alten Bundes. In der gesamten Christen= heit ertönt noch heute sein: "Ich bin das A und das D." In der Kirche segnen sie die Kinder mit seinen Worten: "Bleib mir getreu bis in den Tod," auf den Grabsteinen lesen wir seine Himmelsstimme, die die im Berrn Ster= benden selia preist, weil sie ruhen von ihren Mühen und ihre Werke ihnen nachfolgen oder seine Verheißung: "Gott wird abwischen alle Tränen." So hat die Gemeinde selbst über den kanonischen Wert der Offenbarung des Johannes entschieden. Um frühsten und am längsten angesochten, hat das Buch sich dennoch durchgesetzt und lebt wie wenig andere fort in den Bildern der Kunst und im Gemüte der Frommen.





## B

# Luthers Leben



#### Von Adolf Hausrath

Zwei Bände

Lexikon=Oktav. Biertes Tausend. (XV, 580 und 504 Seiten) Geheftet 16 M., gebunden 20 M.

Wartburgstimmen: Hier hat nicht eine mehr oder minder einseitige Theologie den gewaltigen Heros des deutschen Geistes sich anzubequemen versucht, sondern ein freimätiger, allseitig gebildeter Theologe, der zugleich ein Dichter und Künstler ist, entwirft ein Lebensbild von ihm voll Farbe und Araft, mit all seinen Tiesen und all seinem Glanz. Er malt in moderner Weise auch die Atmosphäre mit, die alles umspälende Luft der Zeit. Wie ist das alles so lebendig um den Luther herum darzgestellt, die Zeitbewegungen und ihre verschiedenen Träger. Es lacht einem das Herz im Leibe, daß man endlich einmal all die Kerle von damals, Große und Gernegroße, geniale Lumpen und ehrenseste Dicksope, Schwärmer und Banausen, Diplomaten und Faiseure in geistlichem und weltlichem Gewande, wirklich realistisch, voll Blut und Leben vor sich hat. Und unter den allen der eine gewaltige, dämonische Luther. Dämonisch nicht in dem Sinne der rollenden Augen und fuchtelnden Hände, sondern im Goetheschen Sinne als einer, in dem die Schöpfung start, ursprünglich, übermächtig arbeitet und einen Willen vorsindet, der ihr furchtlos gehorcht und dadurch die Welt von innen her erneut.

Deutsche Kundschau: Es ist eine köstliche Gabe geschichtlicher Wissenschaft, evangelischer Überzeugungswärme und schriftstellerischer Kunst, welche unsern größten Mann, neben den nur Friedrich der Große, Goethe und Bismarck zu treten würdig sind, dem deutschen Bolke aufs neue lieb, wert und verständlich machen und damit sein eigenstes Wesen vertiesen wird.

Leipziger Tageblatt: Hausraths neues Wert ist, auf so tiesen und eindringenden Studien es beruht und so lebendig es die ganze Zeit der Resormation vor uns entstehen läßt, ohne allen gelehrten Ballast! ein echtes Bolksbuch, das jeder verstehen kann, der überhaupt eine Biographie zu lesen imstande ist.

Tägliche Rundschau: Wir haben in diesem Werke Hausraths endlich eine Lutherbiographie für Gebildete aller Stände. Sie verdient es, ein Familienbuch zu werden, wie wenige andere Schriften.

Die Post: Ein herrliches Lutherbuch, das alle bisher erschienenen zahlreichen Schriften über Luther und sein Leben und Wirken nach jeder Richtung übertrifft!

Münchner Neueste Nachrichten: Meisterhafte Charakteristik der Personen, übersichtlichkeit in der Schilderung und Klarlegung der verworrensten Verhältnisse, Unparteilichkeit und unbestechliche Wahrheitsliebe.

# Richard Rothe und seine Freunde

Von Adolf Hausrath

Zwei Bände Lexikon=Oktav (IX, XII und 403, 571 Seiten) Geheftet 18 M., gebunden 20 M.

Theologische Aundschau: Lang ist fein für die innere deutsche Kirchengeschichte so belangreiches Buch erschienen wie Hausraths Rothebiographie. Es ist schwer, von der Fülle seines Inhalts einen Begriff zu geben, in dem überall Selbsterlebtes und aus den besten schweise, wo es angeht, im angenehmsten Klauderton geschrieben, gewürzt mit zahllosen, der Zeit, von der sie handeln, entstammenden Bonmots, gibt das Werk eine auf der vertrautesten Kenntnis beinahe aller handelnden Personen beruhende nicht etwa nur dadische Kirchen- und Gelehrtengeschichte im Zeitalter Richard Nothes. Denn wie die Person seines Heben und die Schicksale seines badischen Adoptivvatersandes überall hineinreichen in preußische und deutsche Verhältnisse, wie dieser universelle Gelehrte und Denker von seiner stillen Klause aus doch mit offenen klugen Augen den gesamten Weltlauf beobachtete, weil sein weites und weiches Herz sich um alles innerlich kümmerte, so entwirft uns sein Biograph ein wahres Panvorama von Aussichten in die gesamte deutsche Zeitzgeschichte von einem zumal für das jüngere Geschlecht, das von diesen Dingen nicht mehr viel ersährt, brennenden Interesse.

Straßburger Post: ... Die Schilberung belebt sich so zu bramatischer Bewegung, um so mehr, da stets der Held derselben im Wittelpuntt steht. Ein reiches, seltenes Material steht dem Verfasser gasser und verwertet. Die Quellen kommen ausgiebig zum Wort und siervroschen gar oft durch seltsame Schlaglichter. An epigrammatischem Salz und Pfesser selten unerfreulich, nicht durch die Schuld des Autors, sondern durch sibre eigene. Dennoch ist das Buch eine wahre Erquickung durch seine tapsere Darstellung der Wirtslichseit, und auch trotz aller unerbaulichen Partien und Gestalten eine Erdauung durch sie Persönlichseit, welche in der Mitte steht und welche, nicht bloß von seinen Parteisreunden, als "Heiliger" und "infarniertes Christentum" bezeichnet wurde. Das Buch ist aber nicht nur eine unterhaltende, künstlerische Leistung, sondern ein ernstes wissenschaftliches Werf, das die treibenden Kräfte und Versönlichseiten schilbert, welche die Physiognomie des 19. Jahrhunderts und unserer Gegenwart gestaltet haben. Jedem, der die Vergangenheit verstehen und die Jukunst mit gestalten helsen will, also dem Politiker, ist das Studium von "Nothe und seine Freunde" eine unerläßliche Pflicht. A. Thom a.

### Schriften von Adolf Hausrath:

Der Apostel Paulus. Zweite Auflage. Heidelberg 1872.

Neutestamentliche Zeitgeschichte. Band 1—4. Dritte Auflage. München 1879.

Der Vier-Kapitelbrief des Paulus an die Korinther. Heidelberg 1870.

Religiöse Reden und Betrachtungen. Zweite Auflage. Leipzig 1882.

David Friedrich Strauß und die Theologie seiner Zeit. Band 1 und 2. München 1875—1877.

Aleine Schriften religionsgeschichtlichen Inhalts. Leipzig 1883.

Weltverbesserer im Mittelalter.

Band 1: Abälard. Band 2: Arnold von Brescia. Band 3: Die Arnoldisten. Leipzig 1893—1895.

Martin Luthers Romfahrt. Berlin 1894.

Meander und Luther auf dem Reichstage zu Worms. Berlin 1897.

Alte Bekannte. Gedächtnisblätter. Band 1: Jolly. Band 2: von Treitschke. Band 3: Gelehrte und Künstler der badischen Heimat. Leipzig 1899—1902.

Richard Rothe und seine Freunde. Band 1 und 2. Berlin 1902—1906.

Luthers Leben. Zwei Bände. Zweite Auflage 1905.

#### Erzählungen:

Antinous.

Leipzig 1880.

Leipzig 1883.

Jetta.

Klytia.

Leipzig 1884.

Elfriede.

Leipzig 1886.

Pater Maternus.

Leipzig 1898.

Unter dem Katalpenbaum. Leipzig 1899.

Potamiäna.

Stuttgart 1901.

Die Albigenserin.

Leipzig 1902.

232.90 232.9Q H296

